

رضا سیّدحسینی جلد اول







مكتبهاىادبي

مکتبهای ادبی / رضا سیدحسینی. \_ [ویرایش ۲]

تهران: مؤسسهٔ انتشارات نگاه، ۱۳۷۱-۱۳۷۶، ۲ ج. (۱۲۰۹ ص).

سدحسنی، رضا، ۱۳۰۵ \_

(دوره) ISBN: 978-964-351-094-7

ISBN: 978-964-351-077-0 :\ ב ISBN: 964-351-095-6:Y a

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا.

كتابنامه. مندرجات: ج. ۱. از باروک تا پارناس. \_ ج. ۲. از سمبولیسم تا رمان نو. ج. ۱. (چاپ پانزدهم: ۱۳۸۷).

ج. ۲. (چاپ چهاردهم: ۱۳۸۷). ١. ادبيات \_ تاريخ و نقد. الف. عنوان.

۹س۲۳ف/۱۳۷۱ ۸۰۹ PN۵۹۵

کتابخانه ملی ایران ۱۷۶۶ ۷۱\_۷م

## رضاسيدحسيني

# مكتبهاي ادبي

جلد اول

مؤسسة انتشارات نكاه

تهران ـ ۱۳۸۷

### مکتبهای ادبی

جلد اول

رضا سیدحسینی چاپ پانزدهم (با تجدید نظر واضافات): ۱۳۸۷؛ نمونهخوان: جهانگیر منصور

چاپ پاتردهم (با تجدید نظر واصافات): ۱۱۸۷: نمونهخوان: جهانگیر منصور حروفچینی: شرکت قلم؛ لیتوگرافی: امید؛ چاپ: نقش جهان؛ چاپ جلد: چاپ قدس

صحافی: ایران؛ شمارگان: ۴۰۰۰ شایک: ۱-۷۷۷-۱-۹۷۸

> شابک دوره: ۹۷۸-۹۶۴<u>-</u>۳۵۱-۹۷۸ قیمت دوره: ۱۸۰۰۰ تومان

حق چاپ محفوظ است.

### مؤسسهٔ انتشارات نگاه

دفتر مرکزی: خ انقلاب، خ شهدای ژاندارمری، بین خ. فخر رازی و خ. دانشگاه پلاک ۱۳۹، طبقه ۵، تلفن: ۶۶۹۷۵۷۱۱ تلفکس: ۶۶۹۷۵۷۰۷

www.entesharatnegah.com info@entesharatnegah.com

Email: negahpublisher@yahoo.com

### فهرست مطالب

به نام حکیم سخن در زبان آفرین 11 مقدمه جاب دوم ۱۵ يادداشت نويسنده برجاب دوم 14 41 سرآغاز سخنی چند دربارهٔ قرون وسطی و فسانس ویدایش ادبیات ملی درا رو یا نقش كليسا ٢٣، ادبيات لا تيني درقرون وسطى ٢٥، رشد ادبيات ملى ٢٥، ادبيات اسیانیای مسلمان ۲۱، ادبیات لا نین در دورهٔ رئسانس ۲۷، ایتالیا و پترارک ۲۷، میراث یونان و دوران رنسانس ۲۹

### ماروک ۳۵

باروک چیست؟ ۳۷، باروک درهنرهای تجسمی ۳۹، دو مضمون اصلی ٤٠، حرکت ۴۲، مونتنی ۴۴، پیروتئوس و سیرسه ۴۵، مرد صد چهره ۵۰، دکور ۵۲، طاو وس ۵۲، باروک و قرن بیستم ۵۹ 11

نمونه هائي ازآثار باروك

١. شعر: حياب، از ريجارد كراشو ٦١

قطعه های محال، از آمادیس ژامن ۹۲

۲. داستان: رویای مرگ، از کهوه دو (صفحه ای از داستان) ۲۵ ٣. از اخلاقيون: تتبعات مونتني (فصل سي ويكم، آدمخواران) ٦٦

### کلاسیسیم ۷۹

مقلمه ای برمکتب کلاسیک ۸۱، دربارهٔ اومانیسم ۸۱، اومانیسم و رنسانس در فرانسه ۸۲، از رنسانس تا کلامیسیسم ۹۰، مارینیسم ۹۰، کونچتیسم ۹۲، کولتیسم ۹۳، وضع اجتماعی دوره کلامیک ۹۱، پیدایش قواعد مکتب کلامیک ۹۲

اصول و قواعد مکتب کلاسک

جستجوی تعادل و کمال ۹۷، تقلید از طبیعت ۹۸، تقلید از قلما ۱۰۰، «اصل عقل» یا احساس ۱۰۱، آموزنده و خوشایند ۱۰۳، وضوح و ایجاز ۱۰۳، حقیقت نمائی ۱۰۶، رازندگر ۱۰۵

قانون سه وحدت ۱۰۷

وحدت موضوع ۱۰۷، وحدت زمان ۱۰۸، وحدت مکان ۱۰۸، چهارمین وحدت ۱۰۹ انواع آثار ادیم

حماسه و رمان ۱۱۰، تراژدی و کمملی ۱۱۰، قبهرمان تراژدی ۱۱۱، کمدی ۱۱۲، انواع دیگر: اشعارچویانی، غنائی، هجائی و غیره... ۱۱۲

ادبیات قرن کلاسیک در کشورهای دیگر

در آلمان ۱۱۶، نئوكلاسيسيسم ۱۱۰، نئوكلاسيسيسم انگلستان ۱۱۸

نمونه هائی از آثار کلاسیک ۲۳

از نظریه پردازان کلاسیسیسم: فن شعر، اثر «بوالو» (قسمتی از سرود سوم) ۱۲۳
 تراژدی: آندروماک، اثر «راسین» (خلاصهٔ نمایشنامه و ترجمهٔ قسمتی از متن) ۱۲۷

۳. کمدی: خسیس، اثر «مولیر» (خلاصهٔ نمایشنامه و ترجمهٔ قسمتی ازمتن) ۱۳۲

هنر در خدمت اخلاق: منشها، اثر «لابرویر» (ترجمهٔ قسمتی از فصل «آثار ذوقی»)
 ۱۱۰

۵. وعظ و حطابه: موعظ درمقام بلند بینوایان، از «بوسوئه» (از کتاب آئین سخنوری) ۱۶۴
 ۲. حکایت: حکایات لافونتن (ترجمهٔ «گرگ و سگ» و «خسیسی که گنجینه اش را گم
 کرد» و «بلوط و نی») ۱۶۷

٧. رمان: پرنسس دوڭليۇ، اثرمادام دولافايت (خلاصة رمان و ترجمة قسمتى ازمتن) ١٥٣

### رومانتيسم ۱۵۹

کلمه ۱۹۳، ازکلاسیسیسم تا رومانتیسم ۱۹۵، عصرفلسفی ۱۹۷، تأثیرمادام دواستال ۱۹۹، ماقبل رومانتیسم ۱۷۰، آغاز عصر جلید درادبیات اروپا ۱۷۲ مكتب رومانتيك

اصول مکتب رومانتیک ۱۷۸، برنامهٔ رومانتیسم ۱۷۹: (۱ – آزادی ۱۷۹، ۲ – شخصیت ۱۸۰، ۳ – هیجان و احساسات ۱۸۰، ۶ – گریز و سیاحت (سفر جغرافیائی، سفر تاریخی) ۱۸۱، ۵ – کشف و شهود ۱۸۲، ۳ – افسون سخن ۱۸۲)، بیماری قرن ۱۸۳، بازگشت به قرون وسطی ۱۸۶، درعالم تئاتر ۱۸۵، رمان رومانتیک ۱۸۷، افول رومانتیسم در فرانسه ۱۸۹

ادبیات رومانتیک در کشورهای دیگر

گوناگونی رومانتیسم های ملی یا وحدت رومانتیسم اروپائی ۱۹۰، رومانتیسم در انگلستان ۱۹۲، رومانتیسم لهستان انگلستان ۱۹۲، رومانتیسم لهستان ۲۰۳، رومانتیسم اسپانیائی ۲۰۴، رومانتیسم در امریکای لا تین ۲۰۷، در کشورهای دیگر

قسمتهائی از چن<u>د</u>اثرمهم

410

که پیشوایان رومانتیسم دربارهٔ مکتب خودشان نوشته اند

۱. مقلعه «کرامول» از «ویکتورهوگو» ۲۱۵

۲. تاریخ رومانتیسم، از «تئوفیل گوتیه» ۲۲۳

۳. درسهای ادبیات نمایشی ، از «آوگوست ویلهلم شلگل» ۲۲۹

٤. آتنائوم ١١٦، از «فردريش شلكل» ٢٣١

744

نمونه هائی از آثار دورهٔ رومانتیک ۱. از ادبیات انگلستان: اوسیان، از «مک فرسن» (ترجمهٔ قسمتی ازمتن) ۲۳۳

مانفرد، از «لرد بایرون» (ترجمهٔ قسمتی ازمتن) ۲۳۶

منظومهٔ دریانورد فرتوت، از «س. ت. کولریج» (ترجمهٔ کامل متن) ۲۳۹

۲. از ادبیات آلمان: سرگذشت ورتر، از «گوته» (خلاصهٔ کتاب و ترجمهٔ قسمتی ازمتن)

۳. از ادبیات فرانسه: بینوایان، از «ویکتورهوگو» (ترجمهٔ قسمتی از متن) ۲۵۸

رنه، از «شاتوبریان» (خلاصهٔ کتاب و ترجمهٔ قسمتی ازمتن) ۲۹۳

### رئاليسم ٢٦٧

رومانتیسم اجتماعی ۲۹۹، تأثیر بالزاک ۲۷۰، نبرد رئالیسم ۲۷۳، تحول ادبیات ۲۷۲، رئالیسم و برون گرائی ۲۷۵، فلوبرو رئالیسم ۲۸۱، یک مکتب عینی و غیر شخصی

۲۸۷، قهرمان ها و موضوع اثر رئالیستی ۲۸۸، صحنه سازی در رئالیسم و رومانتیسم ۲۸۹ رئالیسم در کشورهای دیگر

در انگلستان ۲۹۰، در آلمان ۲۹۲، رئالیسم بورژوا ۲۹۳، در آمریکا ۲۹۴، در روسیه ۲۹۸: (رئالیسم نخستین ۲۹۱، رئالیسم انتقادی ۳۰۱، رئالیسم سوسیالیستی ۳۰۲: تاریخ و تماریف ۳۰۳، کاربرد و نتایج ۳۰۷)، در سایر کشورها ۳۰۸، رئالیسم در امریکای لا تین ۳۱۰، رئالیسم در روزگارما ۳۱۷، رئالیسم حادوئی ۳۱۷

نمونه هائي ازآثار نو بسندگان رئاليست أ

 از ادبیات فرانسه: واترلو از صومعهٔ پارم، اثر «استاندال» (ترجمهٔ قسمتی ازمتن) ۳۲۱ اوژنی گرانده، اثر «بالزاک» (خلاصهٔ کتاب و ترجمهٔ قسمتی ازمتن)

مادام بوواری، اثر «گوستاو فلوبر» (خلاصهٔ کتاب و ترجمهٔ قسمتی از متن) ۳۳۵

۲. از ادبیات انگلستان زندگی و ماجراهای مارتین چانلویت، اثر «چارلز دیکنز» (خلاصهٔ
 کتاب و ترحمهٔ قسمتی ازمتن) ۳۴۰

 ۳. از انبیات روسیه: جنگ و صلح، اثر «لئون تولستوی» (خلاصهٔ کتاب و ترجمهٔ قسمتی از متن) ۳٤۵

از رئالیسم موسیالیستی: گارد جوان اثر «الکساندرفادیف» (معرفی کتاب و ترجمهٔ قسمتی ازمنن) ۳۵۱

 ٤. رئالیسم جادوئی: امریکای لا تین: افسانه و واقعیت، از «ماریو بارگاس یوسا» (مقاله ای برای آشنائی) ۳۵۹

مواجهه، از «خورخه لوئیس بورخس» (ترجمهٔ کامل داستان) ۳۹۲ رازهای سرزمین من، از «رضابراهنی» (فصلی ازقول حسین میرزا) ۳۷۰ مرگ عزیمزو بیمان از «لطیفه تکین» (ترجمهٔ قسمتی از متن کتاب) ۳۸۵

### ناتوزاليسم ٣٩١

ناتورالیسم چیست؟ ۳۹۳، هنر رئالیستی؛ مقلمه ای برناتورالیسم ۲۹، ظلفهٔ ناتورالیستی ۳۹۵، شرپنهاو ۲۹۳، یک تحول مکری همراه با تحول اقتصادی ۳۹۷، یک تحول مکری همراه با تحول اقتصادی و سیاسی ۳۹۸، نانورالیسم و علم ۳۹۹، مسألهٔ و راثت ۴۷۷، مشخصات آثار

ناتورالیستی ۴۰۸، ناتورالیسم و اخلاق و اجتماع ۴۱۰، زبان آثارناتورالیستی ۴۱۱، شرح جزئیات ۴۱۲، گروه مدان ۴۱۵، عقایدی چند ۴۱۳، درعالم تثاتر ۴۱۹، روش دیگر نویسندگان ناتورالیست ۴۲۱، تأثیرناتورالیسم ۴۲۷، ناتورالیسم ۲۲۲، ناتورالیسم ۴۲۷، نمونه هاثی از آثاد نویسندگان ناتورالیست

موقه هایی آرآ قاربویسند کان قانوزالیست ۱. مقالات تؤریک: رمان تجربی، از «امیل زولا» (ترجمهٔ قسمتی ازمقالهٔ درباب رمان)

YV

۲. رمانها و داستانها: آسوموان از «امیل زولا» (خلاصهٔ کتاب و ترجیمهٔ قسمتی ازمین)
 ۲۳۶

تیلی، از «گی دوموپاسان» (خلاصهٔ کتاب و ترجمهٔ قسمتی از

£AV

متن) ۲۸۸ نانا، از «امیار زولا» (معرفی کتاب و ترجمهٔ قسمتی از متن) £££

۳. نمایشنامه ها: کلاغان، از «هانس بک» (خلاصهٔ نمایشنامه و ترجمهٔ قسمتی ازمتن) ۲۹۱

### هنر برای هنر و مکتب یا رفاس 4۷۱

هنرمفید ٤٧٤، هنربرای هنر ٤٧٥، سابقهٔ فلسفی و عقیدهٔ فورستر ٤٧٧، مکتب پارتباس ٤٨١، شعر پارتاسین ٤٨١، توجه به دورهٔ کلاسیسک ٤٨٤، یأس و نومیسی در آثار پارتاسین ها ٤٨٣، روش دیگریارتاسین ها ٤٨٤، شعر او بژکتیف عینی ٤٨٤

پروسین چند نمونه از اشعاریا واسین ها

چند معونه از اشعار پاواسین ها ۱. خرگوش ها، از «تئودور دوبانویل» (متن فرانسه و ترجمهٔ فارسی آن) ۴۸۷

۲. فاتحان، از «ژوزه ماربا دوهردیا» (متن فرانسه وترجمهٔ فارسی آن) ۴۹۱

۳. ظهر، از «لوکنت مولیل» ۱۹۱



### به نام حکیم سخن در زبان آفرین

اینک آن متن نهائی که در چاپ پیش وعده اش را داده بودم: به مقاله های اصلی، مطالبی که گفتن آنها ضروری به نظر می رسید افزوده شده و در بخش نمونه های هر مقاله، گذشته از آنکه نمونه های اساسی تری آورده شده است، اصرار داشته ام که در مورد هر مکتب قسمت هائی از آثار نظریه پردازان آن مکتب را هم ترجمه و نقل کنم تا فهم آن جریان فکری را که به ظهور مکتب انجامیده است تسهیل کند. به عنوان نمونه می توان به صفحاتی از مقدمهٔ کرامول اثر و یکتور هوگو و مقاله های تئوریک از پیشوایان رومانتیسم آلمان و نیز مانیفست های سور رئالیسم اشاره کرد. چند مقالهٔ اصلی نیز که در چاپ های قبل نبوده در این چاپ به صورت فصول مستقلی با نمونه های لازم آمده است. از آن بوده در این چاپ به صورت فصول مستقلی با نمونه های لازم آمده است. از آن استفاده از منابع تازه ای که در آن زمان در دسترس نبود، از نو نوشته شده و با نمونه های مناسبتری ارائه شده است. در اینجا تذکر چند نکته ضروری است:

 مطالبی که به مقاله های اصلی اضافه شده بطور کلی از سه منبع زیر ترجمه شده است:

- 1 \_ Encyclopaedia Universalis.
- 2 \_ Dictionnaire Historique, Thematique et Technique des Litteratures,

#### I arousse

3 \_ Histoire des Litteratures, T. 2 (Encyclopedie de la Pleiade).
و در موارد استثنائی (از جمله در مورد سور رئالیسم) به منابع دیگر مراجعه شده
است.

۲. هرچند افزودن مطالب جدی تر به مقاله های قبلی که ساده تر بوده است ممکن است ایجاد ناهماهنگی در مطالب کتاب کرده باشد، ولی منظور من از آوردن این مطالب، همانطور که پیش از این نیز در موارد متعدد گفته ام، توجه دادن به استادان و محققان بوده است که به این مختصر اکتفاء نکنند و به فکر ترجمهٔ متون تئوریک مورد لزوم و یا تألیف کتابهای مورد احتیاج در این مباحث بیفتند.

۳. مسئله نقد امروز که خوشبختانه در سال های اخیر به آن توجه شده و دوستان پژوهشگرمان به بحث دربارهٔ آن پرداخته اندا، در اینجا فقط به صورت یک مقاله مطرح شده است. اما بهتر است در مورد این مباحث نیز مانند بحث مکتب های ادبی دچار خوش باوری نشویم و یکبار برای همبشه بدانیم که هیچ ادبیاتی با تقلید از دیگران به وجود نمی آید، اگر ما در گذشته ادبیات پرباری داشته ایم به سبب پشتوانهٔ قوی تئوریک آن بوده است که امروزه با اینکه مورد توجه پژوهشگران غربی است، خود ما از آن غافلیم و تا این تئوری ها امروزی نشود و ما پابه پای پیشرفت مطالعات ادبی در غرب، به فطرت خویشتن بازنگردیم و آثار امروزی، از پشتوانهٔ قوی فرهنگی (چه در قالب و چه در محتوا) برخوردار نباشد، امی توانیم منتظر باشیم که تنها با تقلید از دیگران و بطور تصادفی به رشد ادبی دست یابیم. البته جای این بحث در این مقدمه نیست و امیدوارم در اثر دیگری که خود کوششی باشد در مسیر دستیابی به آن رشد ادبی، با تفصیل بیشتری به آن خود کوششی باشد در مسیر دستیابی به آن رشد ادبی، با تفصیل بیشتری به آن

 گذشته از مقالات متعدد و چند کتاب، امسال نیز اولین کتاب جامع در این مورد (ساختار و تأویل منن تألیف بابک احمدی) منتشر شد و می تواند مقدمه ای باشد برای ترجمهٔ متون مورد لزوم در این باره و یا تألیفات دیگر.

بپردازم.

٤. در مورد مکتبها و جریانهای فرعی ادبیات (که معمولاً همیشه برای عده ای مطرح است و هر لحظه انسان با خواننده ای روبرو می شود که می گوید کاش فلان عنوان را هم در کتابتان آورده بودید.)، نخست در نظر داشتم که در پایان جلد دوم، چهل پنجاه صفحه ای به این عناوین اختصاص بدهم. اما وقتی شروع به استخراج مدخل ها کردم دیدم از حد بدر شد و کار به این سادگی ها نیست. مانده بودم که چه کار کنم. در این میان نامه ای از یک خوانندهٔ علاقمند به دستم رسید که پیشنهاد می کرد در کنار مکتبهای ادبی، فرهنگ مکتبهای ادبی را هم بنویسم که دیدم این پیشنهاد، معمای مرا حل کرده است. و امیدوارم که بزودی بتوانم یک مجلد مستقل با عنوان فرهنگ مکتبها و جریانهای ادبی بنویسم که یاز باشد.

رضا سيدحسينى

بيستم مردادماه ١٣٧١



### مقدمهٔ چاپ دوم

چاپ اول «مکتبهای ادبی» تألیف آقای رضا سیدحسینی در فروردین ماه سال ۱۳۳۶ زیور طبع یافت و از آن تاریخ تاکنون بسیاری از دانشجویان و ارباب تحقیق از مفاد آن که با حسن سلیقه تهیه شده بود بهرهمند گردیدند. مؤلف در آخر کتاب و عده کرده بود که چاپ بعدی کتاب را با تجدیدنظر و با مطالب بیشتری انتشار دهد. اینک مایهٔ کمال خورسندی است که ایشان بوعدهٔ خود وفا نموده به چاپ دوم آن اقدام کرده اند. اکنون که قسمت اعظم فورم های چاپ جدید در اختیار اینجانب قرار گرفته و در مقام مقابله و مقایسه با چاپ اول میتوان گواهی داد که مؤلف محترم در توسعه و تکمیل مطالب کتاب با صداقت تام کوشیده و رسالهٔ خود

را از ۲۰۲ صفحه بقریب ۶۰۰ صفحه وسعت بخشیده است.

از جمله نکات و مطالب قابل توجه اینکه مقدمه ای به منظور روشن ساختن دورهٔ رئسانس و اومانیسم فرانسوی و تکوین مکتب کلاسیک در آغاز نشریه قرار داده اند. در اینجا مقام آن بود که از مکتب پلئیاد (Ecole de pléiade) و بانی آن پیردرونسار (Pierre de Ronsard) شاعر نامی غزل سرا و ملک الشعرای فرانسوی اول که برای اعتلای مقام شعر و شاعری کوشش بسزائی مبذول داشته نامی برده میشد و همچنین از فرانسوآ دومالرب (Francois de Malherbe) نقاد شعر و ادب که در امر تصفیهٔ زبان شعر و ترسیم و تثبیت قوانین و قواعد عروض و قافیه سهم عمده ای داشته ذکری به میان میآمد تا در مقدمه چیزی کسر نبوده باشد.

در بخش های دیگر ابتکار مؤلف به توصیف اجمالی مکتبهای ادبی انگلیسی و آلمانی و ایتالیائی به موازات مکتبهای فرانسوی معطوف گردیده و بنحوی شایسته نفوذ و تأثیر عوامل بیگانه را در مراحل تکوین و شکفتگی مکتبهای فرانسوی خاطرنشان ساخته و اصل اختلاط و امتزاج و داد و ستد هنری را بین ملل غرب آشکار نموده اند. جای تردید نیست که نکتهٔ مزبور کمک شایانی به تفهیم و تفهم معانی و مقاصد هنر شعر و ادب فرانسوی میتواند کرد و رمز تحولات و انقلابات متعددی را که در لوای نهضتها و مکاتب ادبی در جامعهٔ فرانسوی رخ داده و در این دورههای اخیر عناوین عجیب و غریبی مانند کوبیسم، دادائیسم، سورر ثالیسم، اگزیستانسیالیسم، فوتوریسم و قس علی ذلک ... بوجود آورده است بدست میدهد.

در مرحلهٔ آخر می توان از حسن سلیقهٔ مولف در کار گردآوری ترجمه های نمونه از آثار شعرا و نویسندگان هر مکتب که تعدادی از آن ترجمه ها اثر طبع خود اوست تمجید نموده امیدوار بود که در آینده در این طریق گام های بلیغ تر و استوارتری بردارند و دانشجو یان را بیش از میش از میزن فضائل خویش بهره مند سازند.

دکتر عیسی سپهبدی استاد کرسی ادبیات فرانه دانشگاه نهزان ۱۲ بهمن ماه ۱۳۳۱

### یادداشت نویسنده بر چاپ دوم

نخستین چاپ «مکتبهای ادبی» در آغاز فروردین ۱۳۳۴ منتشر شد. در عرض یک ماه تمام نسخه های آن به فروش رفت و نایاب گردید. همانطور که به خوانندگان قول داده بودم، تصمیم داشتم که چاپ دوم را با تجدیدنظر و مطالب بیشتری منتشر کنم. واین کار سه سال تمام به طول انجامید.

در همان اوان، چندین کتاب و نشریهٔ تازه چاپ از مطبوعات ار و پائی به دست من رسید که با سبکی تازه مکتبهای گوناگون ادبی را مورد بعث و تحلیل قرار داده و آخرین تحقیقات صاحبنظران را درین زمینه در دسترس خوانندگان گذاشته بود. ناچار، ضروری دیدم که برای چاپ دوم «مکتبهای ادبی» علاوه بر شرح و تفصیل بیشتر، مطالبی را نیز اضافه کنم که در چاپ نخست تقریباً کوچکترین اشاره ای به آنها نکرده بودم، و این کار مدتها وقت مرا گرفت.

مطالبی که نخستین بار در پنج سال پیش (به خواهش چند تن از دوستان که علاقه به تشخیص و درک مکتبهای ادبی داشتند و در این باب کتابی که بتواند توقع آنان را برآورد به زبان فارسی نمی یافتند) به شکل سلسله مقالات در یکی از مجله های ماهانهٔ پایتخت منتشر میشد و غرض از نگارش آن، معرفی ساده و موجز مکتبهای ادبی فرانسه بود. اینک تدریجاً به صورت کتاب بزرگی درمی آمد که تعداد صفحاتش از دو برابر چاپ نخست می گذشت و معرفی جامع همهٔ مکتبها و تاریخچهٔ مختصر تحولات ادبی و هنری اروپا را در چهار قرن اخیر در برمی گرفت.

لازم بود که علل پیدایش مکتبهای گوناگون ادبی را نیز به شیوهٔ علمی، نه به عنوان عکس العمل مکتبی در برابر مکتب دیگر، شرح می دهم و حق مطلب را در مورد همهٔ کشورهای اروپایی ادا کنم و در انتخاب و ترجمهٔ نمونه های آثار مکاتب دقت بیشتزی به عمل آورم و همچنین نقایص و احیاناً اشتباهات و لغزش هائی را که به چاپ اول کتاب راه یافته بود حتی المقدور مرتفع سازم. از این روچاپ دوم کتاب که گمان می کردم بیش از یکی دو ماه طول نکشد به تجدید نگارش کتاب دیگری مبدل شد که نه تنها مکمل کتاب نخستین است، بلکه از بسیاری لحاظ تفاوت های بارزی با آن دارد، چنان که می توان چاپ نخستین را مقدمه و فتح باب کتاب حاضر دانست.

در اینجا بر ذمهٔ خود میدانم که از زحمات دوست بسیار عزیزم آقای ابوالحسن نجفی که از آغاز این کار، همواره مرا مشوق و یاور بوده اند و چه در تنظیم مطالب و چه در تصحیح نمونه های چاپی، پیوسته از مدد ایشان برخوردار بوده ام تشکر کنم. خاصه به هنگام نگارش فصل «سمبولیسم»، که مسافرتی به اروپا برای من پیش آمد، ایشان با محبت همیشگی خود تهیه و تنظیم و تکمیل بقیهٔ مطالب کتاب را به عهده گرفتند و تا پایان رساندند. این است که به ضرس قاطع می توانم بگویم که به ویژه فصل سور رئالیسم ثمرهٔ کار شخص ایشان است.

در پایان سخن از آهای د کتر عیسی سپهبدی، استاد دانشگاه، که مقدمه ای براین کتاب نوشته اند و همچنین استادان گرامی و دوستان عزیزی که اجازهٔ چاپ پاره ای از ترجمه های شان را در این کتاب به من داده اند صمیمانه سیاسگذاری میکنم.

استقبال بی نظیری که خوانندگان از چاپ نخست این کتاب نمودند و مقالات محبت آمیزی که منتقدان و سخن سنجان در بدو انتشار آن در اکثر روزنامه ها و مجله ها نوشتند همواره مرا درین کار دشوار پشتیبان و مدد کار بوده است. امید است که چاپ حاضر بتواند اندکی از انتظارات ایشان را برآورد.

اگر این کتاب تصادفاً نویسندهٔ جوانی را در تعیین و تشخیص راه آیندهٔ خود یاوری کند، و یا دست کم خوانندگان را در انتخاب کتابی که میخواهند بمخوانند راهنما شود، من اجر زحمات چندین سالهٔ خود را یافته ام.

رضا سيدحسيني

تهران ــ اسفند ماه ۱۳۳۹

### واينك پس ازسي ودوسال

در این مدت که من نویسنده، از جوانی به پیری رسیده ام مکتبهای ادبی نیز بی تغییر نمانده است. گذشته از قسمتهای کوچکی که در طول چاپ های قبل به آن اضافه شده بود، در چاپ ششم مقالهٔ رئالیسم دو برابر شده و مقالهٔ ناتورالیسم بکلی عوض شده و از نو نگاشته شده است.

در این چاپ نیز (که عملاً چاپ نهم کتاب است) بجای سرآغاز کوتاه «پیدایش ادبیات ملی در اروپا» مقالهٔ مفصلی دربارهٔ قرون وسطی و رنسانس به کتاب اضافه شده و مقالهٔ کلاسیسیسم نیز با افزوده هاثی تغییر کرده است.

واقعیت آمراین است که همهٔ مقاله ها و حتی قسمتی از نمونه هانیز باید تغییر کند. زیرا من این کتاب را در آغاز به عنوان راهنمای ساده و فهرست وار برای آشنائی با «ایسم» های گوناگون ادبی نوشته بودم به این امید که در آینده، اساتید متخصص و نویسندگان و محققان آثار کاملتر و بهتری در این مورد ارائه کنند، اما چنین نشد و کتاب به عنوان یگانه منبع و حتی کتاب درسی دربارهٔ مکتبها باقی ماند. هرچند که اکنون دست اندرکار نوشتن کتاب دیگری با عنوان «فلسفهٔ هنر و ادبیات» هستم که بیشتر وقت آزاد مرا میگیرد، ولی در مورد این کتاب نیز احساس مسئولیت میکنم و وظیفهٔ خودم میدانم سهمی از آنچه را که در طول این سالیان دراز خوانده و دیده ام به این اثر اضافه کنم. اما این کار چند سال وقت لازم دارد. امیدوارم که اگر عمری باقی بود، چاپ آیندهٔ کتاب چاپ نهایی آن باشد.

من الله التوفيق وعليه التكلان رضا سيدحسيني آبانماه هزار وسيصد وشصت وشش



### سرآغاز سخنی چند دربارهٔ قرون وسطی و رنسانس وییدایش ادبیات ملی در اروپا

مکتبهای ادبی معمولاً با مکتب کلاسیک آغاز می شود و اساسی ترین تمریفی که از این مکتب ارائه می شود (چنان که در فصل کلاسیسیسم خواهیم دید) «بازگشت به هنر قدیم یونان و روم به تبع نهضت اومانیسم و رنسانس است».

اما پیشاپیش بهتر است بدانیم که سبب این بی خبری غربیان از ادب و هنر اجدادشان در طول قرن ها چه بوده و نیز کشف دوبارهٔ آن چگونه صورت گرفته است، و همچنین برخورد قرون وسطی با فرهنگ و فلسفهٔ یونان قدیم چگونه بوده و در دوران رنسانس و با ظهور اومانیسم چه تغییری در این برخورد حاصل شده است. البته پرداختن به همهٔ این مسائل، خود به کتاب قطوری نیاز دارد. از این روما در این جا تنها به مسائل و وقایعی اشاره میکنیم که آشنایی با آنها برای رفع ابهام موجود در درک دوران کلاسیک ضرورت دارد.

چنان که می دانیم قرون وسطی به دوران واسط میان قرون باستان (دوران تمدن یونان و روم) و عصر جدید اطلاق می شود که آغاز آن را سقوط امپراتوری روم (روم غربی) به دست بربرها و پایان آن را سقوط قسطنطنیه (و انقراض امپراتوری روم شرقی) به دست ترکان می دانند.

امپراتوری روم غربی، به هنگامی که در قرن چهارم میلادی بزرگترین فلاسفه

و نویسندگان مسیحی خود را پیدا کرده بود ... که آثارشان تأثیر عظیم در آیندگان داشت و حتی در روزگار ما نیز خوانده می شود و مورد استفادهٔ محققان است ... ، خود در حال تلاشی بود: «جروم قدیس» (هیرونوموس) ده سال پس از غارت رم به دست «آلاریک» فرمانده گتها درگذشت و «اوگوستین قدیس» به روز ۲۶ اوت ۴۳۰ در شهر هیپون که از سه ماه پیش در محاصرهٔ واندال ها بود ... درحالی که هرروز ساعتها بر کشته ها و زخمی ها و فراریان و اسیران و نیز بر خانه های ویران و شهرهای غارت شده اشک می ریخت ... در حلقهٔ مریدانش جان داد.

تسلط اقوام ژرمن بر مسالک غربی که جزو امپراتوری روم بودند، تمدن شهرنشینی و تجارت و فرهنگ رومی را نابود کرد. دیگر همهٔ راه ها به رم ختم نمی شد. زندگی روستایی در شاه نشین های کوچک جایگزین امپراتوری عظیم روم شده بود.

پیشاپیش باید گفت که امپراتوری روم غربی، حتی پیش از سقوط، ارتباط خود را با فرهنگ و ادب یونان بریده بود و وارث فرهنگ یونانی، و حتی مرکز قدرت امپراتوری، روم شرقی بود. در غرب به علت رسمیت یافتن زبان لا تین به جای یونانی، حتی در قرون چهارم و پنجم، بی توجهی به زبان و فرهنگ یونانی نیز تشدید شده بود. تا جایی که فیلسوف بزرگی چون اوگوستین قدیس آشنایی با افلاطون را از طریق ترجمه آثار فلوطین به زبان لا تین پیدا کرده بود، زیرا زبان یونانی نمی دانست و آشکارا میگفت که زبان و ادبیات یونانی را دوست نمی دارد. چنین سلیقه ای در قرن پنجم بسیار عادی شده بود. دانشجویان جوان رومی پس از پایان تحصیلات شان دیگر کمتر اتفاق می افتاد که به یونان سفر کنند و بیشتر راه «مارسی» و «آرل» را در پیش می گفتند...

اما فراموش نکنیم که وحدت تمدن «یونان و روم» بازهم قریب ده قرن در شرق نزدیک و در حکومت روم شرقی باقی ماند. با این که بیزانس موفق نشد آن را به طور قاطع به غرب تحمیل کند، ولی نفوذ فرهنگی و هنری آن تا مدت های مدید، از مرزهای جغرافیایی اش بسیار فراتر رفت. حتی میتوان گفت که مدت پنج قرن از سال ۵۰۰ تا ۱۰۰۰ برتری فرهنگی بیزانس مسلم بود. اما به رغم این عظمت، بیزانس موفق نشد میراثی را که به دستش سپرده شده بود، تازه تر و غنی تر کند و نیز

باوجود ظرافت و ذوق و سلیقهٔ بیش از حدش همیشه به دنیایی می مانست که در حال پایان گرفتن باشد. با این همه معماری و مجسمه سازی و نقاشی کارولنژین ها و رومن ها کاملاً تحت تأثیر هنر بیزانس است. در زمینهٔ ادبیات، همان طور که اشاره شد، اختلاف زبان بزرگ ترین مانعی بود که رابطهٔ میان شرق یونانی زبان و غرب لا تینی زبان را قطع می کرد. سرانجام سقوط امپراطوری روم غربی و تسلط اقوام گوناگون بر قلمرو وسیع امپراتوری، این قطع رابطه را تکمیل کرد.

یگانه وحدتی که به جا مانده بود، وحدت زبان و ادبیات بود که آن هم به شدت در معرض تهدید بود، اما دو عامل مهم سبب شد که از این نابودی جلوگیری شود وقرون وسطی درار و پا ادبیات خاص خود را پیدا کند. این دوعامل عبارت بودند از:

١ \_ نقش كليسا. ٢ \_ پيدايش ادبيات ملى.

### نقش كليسا

عامل مذهب و نقش کلیسا، این سرزمین های روستایی شده را دوباره سر و سامان داد و روحانیان مسیحی عملاً زمام اختیار حکومت ها و مردم را به دست گرفتند. فرمانروایان فاتح به تدریج دین مسیح را پذیرفتند و کلیساها به صورت مراکز تعلیم و تربیت و نسخه برداری و حفظ کتب درآمدند.

اگر اطلاعات ناقص برخی فرهنگ نویسان و راویان را کنار بگذاریم، میتوان گفت که اولین تماس با فرهنگ و ادب و فلسفهٔ یونان قدیم در همین دوران صورت گرفت و رایحهٔ ثمرهٔ آن از زندان یکی از همین فرمانروایان به بیرون تراوید.

«بوئیوس» که او را «آخرین رومی» مینامند، «تسلای فلسفی» را که رساله ای بود به نشر آمیخته با شعر در زندان نوشت. او که مشیر و مشار «تؤدوریک» پادشاه گتها بود، به شرکت در یک توطئه متهم شده و پادشاه او را به اعدام محکوم کرده بود. در مدتی که پیش از اعدام در زندان بود، رساله ای در قالب گفت و گوبا دلر باترین محبوبهٔ زندگی اش، یعنی فلسفه نوشت که بهتر از شعر، او را از تیره روزی هایش تسلی میدهد، زیرا «هماهنگی» جاودانهٔ «اندیشهٔ الهی» را در آثار مغکران بزرگ به او می آموزد. این کتاب که به زبانی فصیح و روان نوشته شده

خلاصه ای است از اندیشه های قدیم نوافلاطونی، نو ارسطویی، و نو رواقی. قابل توجه این که در این کتاب از سقراط و «سنکا» و دیگران سخن رفته، اما هیچ اشاره ای به انجیل نشده است.

بوثثیوس به خدا ایمان دارد و این ایمان خود را با زبانی شاعرانه بیان میکند، اما خدای او بیشتر خدای فلاسفه است تا خدای مسیحیت. کتاب، تاریخ ۵۲۳—۵۲ در ادارد و حال آنکه به راحتی میتوانست پنج قرن پیش از آن نوشته شده باشد. این اثر خلاصه ای است از ارزش های فلسفی و اخلاقی دوران بت پرستی که مستقیماً میتوانست در اندیشهٔ مسیحی مورد استفاده قرار گیرد و چنین نیز شد. «آنسلم قدیس» (قرن یازدهم)، «آبلار» (قرن دوازدهم) و «توماس آکوئیناس» (قرن سیزدهم) برای برداشت های فلسفی عظیم شان از آن استفاده کردند.

تماس دیگر با اندیشهٔ یونانی در قرون دوازدهم و سیزدهم (معروف به قرون وسطای علیا) از طریق ترجمه های عربی دانشمندان اسلامی انجام گرفت که از طریق اسیانیا به ایتالیا و فرانسه رسیدند و به زبان لاتینی ترجمه شدند.

کمی پیش از سال ۱۲۰۰ بود که دو اثر «فیزیک» و «متافیزیک» ارسطو از روی دست نوشته های عربی دانشمندان اسلامی که از اسپانیا آمده بودند به زبان لا تین ترجمه شد. آشنایی با این دو اثر چنان حادثهٔ مهمی بود که محیط مدرسی مسیحی را دقیقاً مجبور کرد که از نو دربارهٔ ترکیب الهیات کاتولیک و متافیزیک یونانی بیندیشد.

کاملترین و پرارزش ترین نتیجهٔ این اندیشه، Summa Theologica (مدخل الهیات) اثر «توماس آکوئیناس قدیس» بود که به اندیشهٔ قرون وسطی چیزی را ارزانی داشت که از قرنها پیش در انتظارش بود: نظامی واحد، دارای ارزش حیاتی که هم الهی باشد و هم فلسفی.

تومیسم یا فلسفهٔ توماس قدیس که در واقع فلسفهٔ ارسطویی است درپیکر علوم مدرسی مسیحی، اگرچه بارها از طرف پاپ رد شد، سرانجام به صورت فلسفهٔ رسمی کلیسای مسیحی درآمد و پس از سیری نزولی در دوران کلاسیک، بعدها در آغاز قرن بیستم تولدی دوباره یافت.

### ادبيات لاتيني در فرون وسطى

باوجود پاره پاره شدن قلمرو امپراتوری روم، وحدت مهمی که باقی مانده بود، وحدت زبان و ادبیات لا تینی بود که از یک سو در سایهٔ کلیسا و از سوی دیگر در سایهٔ توجه همهٔ پادشاهان کوچک و بزرگ به عظمت گذشتهٔ امپراتوری دوام یافته بود؛ زیرا هرکدام آنها آرزو داشتند که وارث امپراتوری باشند و جای امپراتوران روم را بگیرند. دربار واندال ها درافریقا، دربارهای ویزیگوت در تولوز وتولدو، دربار پادشاهان بورگونی و دربارهای شاهان کوچک آنگلوسا کسون، به خصوص دربار اوستروگوتهای راون، همچنین دربارهای لمباردی و پاویا، و سرانجام دربار فرانک های «مروونژین»، گذشته از آن که برای تنظیم قوانین و مکاتبات رسمی شان از حقوق دان های رومی استفاده می کردند، در عین حال میخواستند به سبک امپراتورانی بزرگ حامی و مروج ادبیات باشند. سخنوران و شاعران لا تین و حتی آلمانی مدایحی به زبان لا تین ادبیات باشند. به شاهان شان تقدیم می کردند.

به خصوص «شارلمانی» در قرن هشتم توجه زیادی به ادبیات لا تینی داشت. با این که خود خواندن و نوشتن نمی دانست، هر روز چند ساعتی را صرف شنیدن آثار ادبی و فلسفی می کرد که برای او می خواندند. به ویژه علاقهٔ زیادی به «شهر خدا» اثر معروف اوگرستین قدیس داشت. در در بار پسر و نوهٔ وی نیز ادبیات لا تین سخت مورد توجه بود.

هرچه به اواخر قرون وسطی نزدیکتر می شویم، در کاخهای فئودال ها که روز به روز بیشتر از قدرت مرکزی فاصله می گیرند توجه بیشتری به جنبش های ادبی احساس می شود. این فئودال ها ضمناً تحت حمایت دربارپاپ و صومعه ها هستند که گذشته از ادبیات مذهبی، ادبیات غیرمذهبی را هم اداره می کنند. در کنار موجی از سرودها و زندگی قدیسان، یک رشته آثار غیرمذهبی از قبیل تاریخ نویسی و حماسه و اشعار غنایی و آموزشی نیز به وجود می آید.

### رشد ادبیات ملی

از قرن یازدهم به بعد در کشورهای مختلف، در کنار ادبیات لا تینی، ادبیات ملی نیز به وجود می آید و از قرن یازدهم تا قرن سیزدهم به سرعت پیشرفت می کند. این

ملتها نوشتن با زبان بومی خودشان را آغاز میکنند. نخست ملتهایی که زیاد با زبان لا تینی آشنایی ندارند و فقط عدهٔ کمی از روشنفکران شان که معمولاً روحانی هستند لا تین میدانند، یعنی آنگلوساکسونها، سلتها، ایرلندی ها و بعد هم کشورهای شمالی. بعد نوبت ژرمن هایی میرسد که وارد قلمرو امپراتوری روم شده اند که در دانمارک و هلند و بلژیک و کشورهای دیگر به تدریج ریشه های این زبان کهن را برمی اندازند. سپس نوبت اقوام ساکن فرانسه و شبه جزیرهٔ ایبری میرسد. آخر از همه، در کشورهایی که زبان عامیانهٔ مردمش با زبان لا تین نزدیکی و خویشاوندی بسیار نزدیک دارد، مانند ایتالیا که تاریخ ادبیاتش از قرن سیزدهم آغاز میشود. ولی اقوام ساکن رومانی و نواحی اطراف آن فقط در قرن شانزدهم از زیر تسلط زبان لا تین آزاد میشوند. و دارای ادبیات خاص خود میگردند. ادبیات اقوام اسلاو و ترک در قرن چهاردهم قدم به عرصهٔ وجود می نهد.

### ادبيات اسبانياى مسلمان

در این میان تنها یک کشور بود که کاملاً از دایرهٔ درگیری زبان لا تین و زبان های عامیانه بیرون می زیست و آن اسپانیای مسلمان بود که ادبیات و به طور کلی تمدن اسلامی آن تأثیر عظیمی در دنیای غرب داشت. شعر عربی آندلس در قرون دهم و یازدهم، شاید به استثنای شعر سلتی، یگانه شعر غیرلا تینی بود که در دنیای غرب حائز اهمیت بود. این شعر مستقیماً از شرق و به خصوص از بغداد می آمد که در آن زمان مرکز علمی و ادبی جهان اسلام بود. در اسپانیا نیز «قرطبه» چنین مقامی داشت. از این رو می توان شعر و تاریخ نگاری مسلمانان اسپانیا را در ردیف زبان های ملی نوزاد قرار داد، زیرا شاخه ای از شعر و تاریخ نگاری مسلمان بود و چه شاخهٔ سترگی! شعری که با همهٔ ظرافت های آثار شاعران دربار خلفای بغداد برابری می کرد و ادبیات و فلسفه ای چنان غنی از اندیشهٔ فلاسفهٔ باستانی و مسایل انسانی، که می توان با استناد به فلسفه ای چنان قدیم، از طریق اسپانیا سخن گفت. چنانکه گفتیم غرب بیگانه با ادبیات و فلسفهٔ یونان قدیم، از طریق اسپانیای مسلمان بود که دوباره با آثار بزرگان ادبیات و فلسفهٔ یونان قدیم، از طریق اسپانیای مسلمان بود که دوباره با آثار بزرگان باستان آشنا می شد. گفتهٔ «لویی جی رنالدی» به عنوان یک محقق از و پایی به ترین باستان آشنا می شد. گفتهٔ «لویی جی رنالدی» به عنوان یک محقق از و پایی به ترین باستان آشنا می شد. گفتهٔ «لویی مسلمانان برما این است که آنها ما را با بسیاری از باستاری از است که آنها ما را با بسیاری از

فلاسفة یونان آشنا کردند. حکمای جهان اسلامی در نهضت فلسفه در میان مسیحیان تأثیر به سزا داشتند. «ابن رشد» بزرگترین مترجم و شارح نظریات ارسطو است، از این رو در نزد مسلمانان و مسیحیان مقامی ارجمند دارد... نباید فراموش کنیم که او ابداع کنندهٔ روش «اندیشهٔ آزاد» است. به فلسفه عشق می ورزید و فریفتهٔ علم بود و به ایس دو اعتقاد راسنخ داشت و برای شاگردانش با شور و شعف فراوان درس میگفت...» ا

### ادبیات لا تین در دورهٔ رنسانس

اما پیدایش زبان های ملی، به مفهوم ترک زبان لا تین نیست، بلکه با این زبان ها مرحلهٔ تازه ای در کاربرد زبان لا تینی آغاز می شود که تأثیر عظیمی در پیدایش ادبیات دورهٔ رنسانس برجای می گذارد، به گفتهٔ «اتین ژیلسون» فیلسوف فرانسوی، قرون وسطی در تمام مدت از زبان لا تینی استفاده می کرد، بی آن که توجهی به زیبایی آن داشته باشد، اما دوران رنسانس عملاً در خدمت زبان لا تین درآمد. سابقهٔ این تحول را باید در چند قرن پیش جست وجو کرد:

چنان که گفتیسم از قرن یازدهم به بعد زبان های ملی و لهجه های محلی کاربرد عمومی پیدا کردند و عملاً برای رفع احتیاجات گوناگون کافی بودند. در نتیجه زبان لا تین به صورت زبانی معنوی و برجسته مورد توجه قرار گرفت. دیگر، زبان لا تین در نظر اهل ادب از نوع زبان های مختلف بربر نبود که هیچ گونه خصوصینت ممتاز نذاشته باشد، بلکه زبان «سیسرون» و «ویرژیل» بود.

### ایتالیا وپترارک

در آغاز قرن چهاردهم که آباء کلیسا افکار و اندیشه هایشان را به زبان لاتین، اما به سبکی بسیار خشک و تعمل ناپذیر مینویسند و وعظ میکنند، پسربچه ای

 ١٠ تاريخ فلسفه در جهان اسلامي، اثر حنا الفاخورى ـ خليل الجر، ترجمة عبدالمحمد آيتي، كتاب زمان، تهران، ١٣٥٥.

#### 2. E. Gilson

۳. فام پترارکا، با کاربرد فرانسوی آن به صورت «پترارک» در زبان فارسی معمول شده و آشناتر است.

فلورانسی که پدرش از زادگاه خود تبعید شده و نزد پاپ آوینیون پناه برده است، در مدرسهٔ محقری در «کار پانتراس» مشغول تحصیل دستور زبان است. نام او «فرانسیسکو پترارکا» است که بعدها به قصد خوش آهنگ بودن، فقط نام «پترارکا» را برای خود حفظ میکند. او با عشق و علاقه آثار سیسرون را میخواند و با این که چیز مهمی از آن نمی فهمد، ولی موسیقی زبان شیفته اش میکند. به جز این آثار هرچیز دیگری که می خواند، یا می شنود، به نظرش خشن و بدآهنگ جلوه میکند.

پترارک با این که مانند «جروم قدیس» عاشق آثار سیسرون است، باز هم مانند او مسیحی معتقدی است. مدت هفده سال تمام با هوای نفس و هوس سرکش جوانی مبارزه میکند. سرانجام در بیست و نه سالگی در این نبرد، رهبر و دوست و راهنمایی را که لازم دارد پیدا میکند و آن «اوگوستین قدیس» است که مسیحی بزرگی است، اما زبانی مانند زبان سیسرون دارد؛ به خصوص که «اعترافات» او در واقع داستان مارزه با نفس است.

پترارک در نبرد با مدرسیان که زبان زیبای لاتین را قربانی استدلال های خشک و بی روح شان کرده اند، عاقلانه ترین راه را برمیگزیند. او زبانی را برای نوشته های خود انتخاب میکند که زیبایی گذشته را به ادبیات مسیحی قرون وسطی بازمی گرداند.

امروز پترارک را بیشتر با غزل های ایتالیایی او می شناسند، اما حجم آثار وی به زبان لا تین، قریب بیست برابر این اشعار زیبای ایتالیایی است. او در نامه هایش مصرانه سبک «سیسرون» را تقلید کرده است. نامه های منظومش از «هوراس» الهام می گیرد و اشعار کوتاه شبانی اش «ویرژیل» و آثار اخلاقی و عرفانی اش اوگوستین قدیس را به یاد می آورد. همهٔ کسانی که ذوق ادبی، یا احساسات مذهبی شان از جروبحث های بی روح با زبان زشت و نامطبوع خسته شده است به پترارک روی می آورند. «بوکاتچو» که نه سال از او جوان تر است، در چهل سالگی از اقناع احساسات شهوی هم میهنانش با داستان های ایتالیایی دست برمی دارد، شانزده غزل به زبان لا تین تحت عنوان Bucolium Carmen می سراید و کتابی که در پانزده جلد به نام «تبارنامهٔ ارباب انواع دورهٔ کفر» می نویسد که در آن اشعار شاعران یونان و روم را با

موضوعات كتاب مقدس تطبيق مىدهد و توجيه مىكند. همين شور و علاقه به اعادهٔ حيثيت از آثار گذشتگان زمينه اى است براى آنچه بعدها «رنسانس» خوانده شد.

### میراث یونان و دوران رنسانس

سقوط قسطنطنیه تاریخ دقیق و روشنی دارد: در ۱ ۱ ۱ ۱ قسطنطین دوازدهم، امپراطور روم شرقی در زیر ویرانه های کاخ خویش که به اشغال سپاهیان سلطان محمد فاتح درآمده است، جان میسپارد. ترک ها قلمرو امپراتوری و اضافه برآن، سرزمین های اروپای مرکزی را نیز به تصرف درمی آورند. آخرین بقایای دولت روم نابود می شود و به همراه آن، تمدن یونانی که رومیان وارث آن بودند.

همین تاریخ ۱ ۶۵۳ تغییرات مهمی را در غرب اروپا نیز به همراه می آورد: جنگ صد ساله سرانجام به پایان می رسد. صنعت چاپ گسترش می یابد و نهضتی فکری شکوفا می شود که از زمان «میشله» به این سو آن را رنسانس (نوزایی) می نامیم.

یکی از مهم ترین عوامل این نهضت فکری انتقال فرهنگ یونانی به وسیلهٔ فراریان بیزانسی از کتابخانه های قسطنطنیه به اروپای غربی و به خصوص ایتالیا است. یکی از این فراریان که نام غریبی نیز دارد، از این میان قابل ذکر است: «لائونیکوس خالکوندولاس» ( ۱۶۳۰ ۱ ۱۵۸۰) که به دنبال اشغال قسطنطنیه به دست ترکها فرار کرد و به ایتالیا یناه برد.

خالکوندولاس، ادیب و مورخ بود و در قسطنطنیه در محیط ساکت کتابخانه ها زندگی میکرد. پیش از آن که قسطنطنیه اشغال شود، شهر را ترک گفت و به جای این که مانند خیلی های دیگر به جزایر پناه ببرد، مستقیماً به ایتالیا رفت. در واقع او نیز یکی از فراریانی بود که هرکدام چند متن اساسی کلاسیک را با خود به غرب میبردند و محافل رنسانس که پیش از آن دسترسی به آن متون نداشتند، مقدم شان را گرامی می داشتند. «خالکوندولاس» که برخلاف سایر هم میهنانش پی برده بود که بیزانس مرکز عالم نیست و خود او و مورخان دیگر در چه خواب غفلتی به سر برده اند، تاریخ دو قرن آخر، یعنی انحطاط دولت روم شرقی را به زبان مردم نوشت و بدین سان باید او را

 ۱. Laonikos Chalkondyias ، اسم كوچك او در اصل «نيكلاس» بود كه به روال تصنع حاكم بر روشنفكران آن دوران بيزانس حروف آن را درهم ريخته و به «لائونيكوس» تبديل كرده بود. آخرین نویسندهٔ بیزانسی و اولین نویسندهٔ یونانی جدید به شمار آورد. گذشته از تاریخنویسی، خالکوندولاس متن آثار «همر» را نیز که با خود آورده بود، کمی پیش از سال مرگش (۱۶۸۰) ترجمه کرده و آمادهٔ چاپ ساخته بود که در سال ۱۶۸۸ در فلورانس منتشر شد. صنعت چاپ در ظرف بیست و پنج سال چنان امکان پخشی برای کتابها فراهم آورد که از نساخان در طول چهارده قرن ساخته نبود. چاپ ترجمهٔ خالکوندولاس تأثیر صاعقه آسایی داشت. چاپ مجموعهٔ آثار ارسطو در سال ۱۶۹۸ و آثار افلاطون در ۱۵۹۲ کم تر از آن نبود.

مشهور است که یک قرن پیش از آن، پترارک یک نسخه از آثار همر را به زبان یونانی به دست آورده بود. میگویند که وقتی آن را ورق می زد، از شدت هیجان، و از غم این که یونانی نمی داند و قادر به خواندن آن نیست، اشک می ریخت. اخلاف ایتالیایی او حتی پیش از سال ۱ ٤۵۳ یونانی یاد گرفتند. به طوری که وقتی نسخه های بیزانس به دستشان رسید و اولین ناشران برای تصحیح و چاپ آنها احتیاج به متخصص پیدا کردند، چنان عدهٔ زیادی در اختیارشان بود که حتی توانستند گروه های مطالماتی و یک فرهنگستان خصوصی برای این منظور تشکیل دهند.

حوالی سال ۱۵۰۰ این گروه ها چنان با شور و شیفتگی کار می کردند که «میشله» با عباراتی ستودنی از آنها یاد می کند:

«از ارسطو و افلاطون فراوان سخن گفته بودند، اما ترجمه های ضعیف و نارسا از آثار آنان در دست داشتند. وقتی که پس از آن همه قرون و اعصار چهرهٔ جذاب و گرامی این مادر بزرگ اصیل و باصفا، این دوران باستان افسانه ای را دیدند، چقدر برتر و والا تر از همهٔ آن چیزهایی بود که می شناختند.

«برای بشریت رازی در این نهفته بود: نو در نظرشان پیر و شکسته و فرتوت بود و عهد باستان با جاذبهٔ غریب و هماهنگی ژرفی که با دانش نوزاد داشت، جوان و شاداب جلوه می کرد. با شراب جان بخش همر، اشیل، و سوفوکل خون داغتر و شعلهٔ عشق وارد رگهای فرسودهٔ ما شد و نبوغ یونانی با سحر و مردانگیش راهنمای کوپرنیک و کریستوف کلمب شد. فیثاغورث و فیلولائوس نظام گیتی را به آنها یاد دادند، ارسطو در بارهٔ کروی بودن زمین به آنها اطمینان داد و افلاطون از غرب زمین با آنها سخن گفت.

«فقط همین؟ نه، قلب ما ازعهد باستان چیز دیگری به جز آمریکا و به جز دانش یا جاذبهٔ ادبی میخواست. ما به ویژه از او میخواستیم که روح ما را از بند رها کند، سعهٔ صدر و معنویتی لطیف تر و انسانی تر... به ما ببخشد. از او میخواستیم نه این که محراب را بشکند، بلکه وسیع تر کند، نه اینکه قدیسان را حذف کند، بلکه بر تعداد آنان بیفزاید و بازوان کلیسا را به روی «سقراط قدیس»، «آنتونن» های قدیس و به روی تو، ای «ویرژیل» قدیس، بگشاید».

«میشله» مورخی است رومانتیک که از «ظُلمت قرون وسطایی» و «تاریک اندیشی دوران گوتیک» بیزار است. میبینیم که او برای رنسانس دو عنصر اساسی میشناسد: ۱ ــ کشف دوران باستان با صورتهای اصیلش. ۲ ــ نهضت معنوی آزادسازی که عقیم مانده است.

«بنابه تعاریف سنتی، رنسانس نهضتی است تاریخی که بیداری اروپا را در زمانی معین و تحت تأثیراتی معین فراهم میکند. یعنی در اواخر قرن پانزدهم، به ویژه ادبیات اروپا، با بازیافتن آثار دوران باستان، از حالت رکود بیرون میآید، خود را از روحیهٔ قرون وسطی رها میکند، آزادی اندیشه، فردگرایی و ذوق زیبایی تجسمی و ادبی و آگاهی هنری را به عنوان وسیلهٔ ممتاز بیان اومانیستی بازمیآفریند».

«لثون تورانس» انویسندهٔ دورهٔ «جهان نمای ادبیات» پس از ذکر آنچه در بالا گفته شد، عقاید مختلفی را که دربارهٔ قرون وسطی و رنسانس اظهار شده است به صورت فشرده ای در یک صفحه خلاصه میکند که آن را عیناً در زیر می آوریم:

«این طرح فریبنده است و به درد کتابهای درسی میخورد، زیرا یکی از سرفصل های تاریخ ما را روشن میسازد. اما برای این که حقیقت امر گفته شود، احتیاج به دقت های ظریف تری هست. مورخین فرهنگ جهانی اغلب این نکات ظریف را ذکر کرده اند، اما تاکنون موفق نشده اند ابهام هایی را که در این امر وجود دارد رفع کنند و مسأله همیشه برای شان مطرح است: قرون وسطی برای عده ای عصر ایمان است و دوران شکوفایی حیثیت انسانی در جامعهٔ کاتولیک بی رخنه، و برای عده ای دیگر عصر لگدمال شدن فرد است در جامعه ای توتالیتر و متعصب. همچنین رئسانس برای عده ای عصر اندیشهٔ آزاد است که فرد را از بند رها می کند و در نظر

عده ای دیگر اشتباه تاریخی بزرگی است که دنیای متحد را به ذرات پراکنده تقسیم میکند و موجود انسانی را که به صورت «فرد» درآمده است، در تحولی بی بازگشت درگیر میسازد که سرانجام به موجودی سازنده و مصرف کنندهٔ از خود بیگانه بدل می شود که در طول این مسیر روح خود را از دست داده است. برای عده ای رنسانس فکری و هنری موفقیتی بود، زیرا تولد دوبارهٔ اومانیسم فنون هنرهای تجسمی را تازه تر کرد و ادبیات ملت ها را در تماس با ارزش های باستانی و سنت های مردمی که در طول هزار سال تحول یافته بود شکوفا ساخت، اما برای عده ای دیگر رنسانس فکری و هنری نیمه شکستی بود، زیرا رشد آن در زمینه های دیگر، به ویژه در زمینهٔ سیاست و مذهب فجایعی به بار آورد ــ رفرم و ضد رفرم، تفتیش عقاید، جنگ های مذهبی، تمرکز مذهبی منان بردند و آن قدرت های سیاسی و پیدایش تعصبات ملی ــ که آرامش نسل بشر را برهم زدند و آن روح گذشت و اغماض را که اومانیسم برای شکوفا شدنش احتیاج داشت به تدریج از میان بردند.

«در واقع رنسانس یک نهضت تاریخی نیست، بلکه یک دوران است که آغاز و انجام آن در مکانهای مختلف فرق میکند و در اثنای آن در هرگوشه ای تحولاتی تاریخی روی میدهد که تا حدی به هم وابسته است، اما ناگهان این تعولات تحت تأثیر فنون و کشفیات جدید سرعت میگیرند و آهنگ زندگی بشر را عمیها تغییر می دهند.

یکی از مهم ترین این فنون همانطور که گفته شد صنعت چاپ است، و یکی دیگر که تأثیر عمومی تری دارد پیشرفت امکانات دریانوردی که به کشفیات تازهٔ جغرافیایی منجر می شود که خود این کشفیات باز هم تغییراتی در روش زندگی انسان به وجود می آورد و برداشتی را که بشر از فضای حیاتی خود دارد، زیرورو می کند. در این حا ما به آمچه علمهای سیاست و اقتصاد و جامعه شناسی می گویند کاری نداریم، فقط به تأثیر آن در ادبیات اشاره می کنیم. شاعران قرون باستان و وسطی، از اعیان دنیایی بسیار محدود سخن می گفت که فواصل آن با قدم انسان یا اسب اندازه گرفته می شد و از افقی احاطه شده بود که حد ممکن و بی نهایت شمرده می شد. ناگهان می شد و از افزی حادی فقط در ظرف چند مال روی داد دنیای انسان ها وسیع تر شد، اما در عین حال به ایماد کره ای محدود گشت که به زودی سطح و حجم دقیق آن هم در عین حال به ایماد کره ای محدود گشت که به زودی سطح و حجم دقیق آن هم

حساب می شد. برخورد با این وضع تازه و غیرمنتظره، اندیشه ها و احساسات مختلف و متضادی را به وجود آورد که «ژان دولومو» مورخ متخصص رنسانس آن را به اقیانوسی از تضادها تشبیه می کند و می افزاید: «همزیستی دشوار ارادهٔ قدرت و علمی که هنوز راه خود را پیدا نکرده بود، میل به زیبایی و اشتهای شرارت آمیز کراهت، آمیخته ای از سادگی و بیجیدگی، یاکی و شهوت، خیر خواهی و کینه...»

و نیز دوران رنسانس را در نوسان شدید میان نظام علمی و فلسفهٔ تعالی می بینیم و به هنگام ارجاع این دو طرز تفکر به بزرگان اندیشهٔ باستان نیز ساده انگاری خواهد بود که اگر مثلاً اولی را به ارسطو و دومی را به افلاطون نسبت دهیم . زیرا دانشمندان و متفکران متعدد در رویارویی با این فلسفه چنان برداشت های گوناگون دارند که شاید اختلاف نظر میان دو گروه پیرو ارسطو از اختلاف بین یک گروه افلاطونی با یک گروه ارسطویی بیشتر باشد. اندیشهٔ ارسطوییان ضدمسیحی پیرو «ابن رشد» هیچ رابطه ای با اندیشهٔ ارسطوییان تومیست یا «اسکوتیست» تنارد. در عین حال در موارد بسیار، کوششی برای آشتی دادن این دو فیلسوف مشاهده می شود. نمونهٔ این طرز تفکر تابلومعروف «مکتب آتن» اثر «رافائل» است که در آن افلاطون را می بینیم که ارسطویی ترین اثر خود یعنی «تیمائوس» را به دست گرفته است و ارسطو، افلاطونی ترین اثر خود یعنی «اخلاق نیکوماخوس» را در دست دارد...

با این اوصاف اگر ما بخواهیم فقط مکتب کلاسیک را دنبالهٔ طبیعی اومانیسم و رنسانس بدانیم، سخت در اشتباهیم، زیرا عملاً همهٔ مکتبها و جریانهای فکری و بعد از قرن شانزدهم، به گونه ای ریشه در این روزگار پرتب و تاب دارند و شاید کم ترین تأثیر را از این جریانهای فکری آشفته، همان مکتب کلاسیک گرفته باشد که چون در دوران استثنایی قدرت و تمرکز حکومت مطلقهٔ سلطنتی و ثروت و رفاه به میان آمده بود، به تبع وضع سیاسی موجود در جستجوی نظام و اطاعت از قوانین را مدون بود و از این رو آن چهره ای از ارسطو را پیشوای خود قرار داد که همهٔ این قوانین را در کار ادبی به دست داده بود.

#### 1. J. Delumeau

٢. طرفداران John Duns Scot عالم الهي وفيلسوف اسكاتلندي (١٢٧٠ ــ ١٣٠٨) فلسفة او مبتني بر
 تفوق ايمان و اراده برعقل و استدلال است. اوقسمت هايي از فلسفة ارسطو و توماس قديس را نقد كرده است.

تقريباً از صد سال پيش، در تاريخ ادبيات ارويا، آن جهره سنتي كلاسيك که از آغاز تعریف روشن و مشخصی داشت، به کمک رومانسیسم، به تدریج از هم باشیده است و مورخان ادبیات، به این نتیجه رسیده اند که دوران کلاسیک، دوران بكيارجه ويا تعريف معيني نيست ودربار لوئي جهاردهم نمي تواند مركز اساسي ادبیات این دوران باشد و نیسهٔ اول قرن هفدهم، کارش فقط آماده کردن زمینه برای نیمهٔ دوم قرن نبوده است، بلکه شمار زیادی از جریان های هنری و ادبی و نویسندگان و آثار متعددی وجود داشته است که میبایستی در طرح تاریخی تازهای قرار بگیرند تا واقعیتی که بی انصافانه مسیخ و ساده شده است با نور تازه ای روشن شود. این بازبینی جدید از تاریخ ادبیات ما را مجبور می کند که به مسئلهٔ «باروک» ادبی که هنوز هم در ادبیات غرب الهام بخش نوگرایان است بیردازیم تا بهتر بتوانیم بحثی تازه و امروزی را دربارهٔ مکتب های دیگر مطرح کنیم. این مطالعهٔ قبلی برای آشنایی با ادبیات کشورهای مختلف حهان ضرورت دارد. ما در این پژوهش، نخست برای اینکه تعریفی ساده و تاریخی از این جریان هنری و ادبی به دست داده باشیم، بحث کوتاهی را که «فرهنگ تاریخی، موضوعی وفنی ادبیات» چاپ لاروس فرانسه به این کلمه اختصاص داده است نقل میکنیم و بعد برای اراثهٔ نمونه های سبک باروک در ادبیات و هنر، قسمت هائي از مقالهٔ مهم ژان روسه ۲ محقق فرانسوی را که با مراجعه به پنجاه اثر نوشته است مي آوريم.

باروك

Baroque



# باروک چیست؟

باروک نه یک مکتب با نهضت ادبی مشخص و معین است و نه از نظر تاریخی و حغرافیائی به زمان و مکان معنی محدود است. بلکه عنوانی است که از اواخر قرن نوزدهم، نوگرایان به یک رشته قالبهای جمال شناختی در قرون گذشته که حالاتی خاص و غیرعادی داشته اند اطلاق کردند. این کلمه در رشته های مختلف هنری از معماری و محسمه سازی گرفته تا نقاشی و ادبیات و موسیقی و سینما بکار می رود. کلمه در اصل در جواهرسازی به مروارید نامنظم و یا به سنگی که تراش نامنظم خورده باشد اطلاق می شد. سن سیمون Saint-Simon آن را بمه، «مؤسسه يما اقدامي خلاف آداب رايمج» اطلاق می کرد. دائسرة المعارف مستدر کیک Méthodique در سال ۱۷۸۸ آن را «إنواع غرایب» معنی کرده است تا اینکه وُلفلین Wolfflin در «اصول بنیادی تاریخ هنر» در سال ۱۹۱۵ آن را یک برداشت جمال شناختی کلی نامید که «نقطهٔ مقابل هنر کلاسیک مستقیم و محدود است.» به این ترتیب، بار وک را به ویژه در ادبیات به صورت منفى تعریف مىكنند و بطور خلاصه مىگویند بـار وك آن چیزى است که کلاسیک نیست. مبهم، متظاهر وغیرعادی است. تثوری آن را نخستین بار بالناسار گراسيان Baltasar Gracian نويسنده و فيلسوف اخلاق يسوعي (۱۲۰۱ ـ ۱۲۵۸) در اسیانیا سان کرد. نمایندگان سبک باروک در ادسات،

گرنگورا Gongora کشیش و نو بسندهٔ اسیانیائی (۱۹۲۱–۱۹۲۷)، مارینو Marino شاعر ایشالیائی (۱۵۹۹–۱۹۲۵) و نیز نویسندگان دیگری در آلمان و فرانسه و انگلیس بودنید. شیوهٔ باروک گذشته از محیط بورژوازی، در ميان محافل اشرافي ومحيط مذهبي كليسا وحتى درميان دهقانان هم کاربرد داشت، و حتی ظریف کاری های نویسندگانی که از این شیوه يسيسهروي مسي كبيردنسد در بسرخسوردهساي ايسندئسولسوژيسك رفسورم وضد رفورم هم ميؤثر بود. باروک در اشعار مربوط به تکوین عالم و متافیزیک، نمایشنامه های تراژدی به کمیک، اشعار روستائی وشیانی و بالاخره در شبههٔ خاصی که مهنتنی Montaigne در اثر بزرگ و معروف خود، تتيمات بكار برده كاربرد مؤثر داشته است. در اوليين اشمار مالرب Malherbe نيز تأثير آن مشهود است. باروک هنر تظاهر و تبلألو است و برياية نظام مقابله، شباهت و قرینه سازی بنا شده است. هنری است با ساختار بسیار قوی که در شعر و نثر آن، استعباره ها و کنامه ها همان نقشی را دارنید که در معماریش قبوس ها و مارييجها و اشكال حلزوني، در تركيب واحد ساختماني. از استحكام اخلاقي و هنری تصنع در برابر طبیعت دفاع میکند. و با این ارزش گذاری به تظاهر و پدیدهٔ تفاخر عمومیت یافته، بیان ادبی را به صورت نمایش و ارائهٔ «آن روی ظواهر» درآورده است. روبرگارنیه R. Garnier شاعر توانای قرن شانزدهم و زان رونرو J. Rotrou نمایشنامه نویس برجستهٔ نیمه اول قرن هفدهم درنمایشنامه هایشان ابهام و پیچیدگی نقش و نقاب را ظاهر میسازند: هنرپیشه از خلال بازی در نقش دیگری، در واقع به سراغ خودش می رود. بازیگر و یا قهرمان نمایش بار وک فقط قانون تناسخ را میشناسد. رفتن در لباس دیگری در واقع کشف حقیقت است. تئاتر قرن طّلائر اسیانیا مرگوید که اگر زندگی رویا است، سراب نیز آینه است. تظاهر و تفاخر مقدمه ای است بر ادراک خویشتن و زینت و لباس های آراسته وسیلهای است برای برافتادن نقاب از چهره در پایان کار. همانگونه که بحث دربارهٔ فصاحت مذهبی اثر «مارینو» در آغاز قرن هفدهم نشان میدهد. ماروک ما تبودید در قطعیت و استقلال نشانه ها، آزادی حرکات، و آمادگی به

ایشکه خود یک علم بلاغت کامل بسازد، درواقع نوعی ادبیات بی حد و مرز است. ادبیاتی که به خودش میپردازد. و جاذبه ای که ادبیات باروک روی شاعران و نویسندگان پیشرو عصر ما دارد، از همینجا ناشی است.»

اکنون برای اینکه نمونه هائی به دست داده شود، مقالهٔ ژان روسه را از تاریخ ادبیات جهان پلئیاد Pléiade در اینجا نقل میکنیم:

## باروک در هنرهای تجسمی

برنینی Bernini پیکرتراش، معمان نقاش و نمایشنامه نبویس و شاعر ایتالیائی (۱۵۹۸ – ۱۹۸۰) شکل آبنما را به صورت شعلهٔ درهم پیچیده ای نقاشی میکند و فرشته هایش را درون یک مار پیچ میکشد. بورومینی Borromini معمار و طراح دیگر ایتالیائی (۱۵۹۹ – ۱۹۹۷) روی نمای ساختمان هایش انحنای امواج دریا را تعبیه میکند. در یک نقاشی مدادی کالو Callo طراح فرانسوی (۱۵۹۲ – ۱۹۳۵) یک گلدان به صورت فرفره ای درآمده است. نقش فرن عامد و رب النوع مزارع در تابیلو پوژه Puget نقاش و معمار فرانسوی فون عامد و مرات در تابیلو پوژه ایتیده. پیش از آنها در قرن شانزدهم وقتی که تینتورتو است دور خود پیچیده. پیش از آنها در قرن شانزدهم وقتی که تینتورتو است دور خود پیچیده. پیش از آنها در قرن شانزدهم وقتی که تینتورتو ۱۵۱۸ (۱۵۱۸ – ۱۵۹۸) به اعدام سنت کاترین با درهم می روند، اسب سفیدی پرواز میکند، فرشته ای به زمین می افتد، همه چیز در چرخ شکنجه می اندیشد، تعزل چرخ او را تسخیر میکند. چرخها تکثیر می شوند و درهم می روند، اسب سفیدی پرواز میکند، فرشته ای به زمین می افتد، همه چیز در عرب موج زنان به هوا می رود و بر گرد تیرک صلیب می پیچد. چنان که فکر دائره برهمهٔ کارهای روبنس Rubens (۱۹۲۷ – ۱۹۲۹) نیز حاکم است.

آوردن مثال های متعدد دیگر نیز آسان است. اما در اینجا فقط منظور این است که بدائیم آثار تجسمی فراوان در طول دورانی که از آخرین ثلث قرن شانزدهم آغاز می شود و تا اواسط قرن هفدهم ادامه دارد روبه چه جهتی دارند. البته از ناحیه ای به ناحیهٔ دیگر و از کشوری به کشور دیگر پس و پیشی هائی در تاریخ وجود دارد و تفاه تهاش در سهم کشورها و نواحی در این جریان. اما این

#### ۰ ٤ / مکتب های ادبی

فوران استناثی اشکال باروک به ما اجازه میدهد که از یک «عصر باروک» حرف بزنیم. البته این حرف به این معنی نیست که بگوئیم همه چیز باروک بوده است ولاغیر. از جریانهای مهم دیگری میتوان سخن گفت که اصلاً با باروک رابطه ای نداشته اند، یا با آن مخالفت می کردند و یا با جنبه هائی از آن درمی آمیختند، یا آن را پشت سر می گذاشتند تا آنجا که انکارش کنند. همزمان با «تینتورتو»، کاراواجو Caravaggio نیز وجود دارد و همهٔ پیروان سبک او. و آنچه دربارهٔ ایتالیا گفته می شود، در باب فرانسه و کشورهای دیگر هم صادق است.

اگر هنرهای تجسمی چنین است آیا درباب ادبیات هم چنین وضعی حاکم است؟ قبل از هر چیزیک مسئله در این باره مطرح می شود و آن مقایسه آثار هنرهای مختلف است. این مقایسه امکان ندارد مگر به کمک مضامین کلی یا نشانه های سبک که در مورد دو هنری که میخواهیم با هم مقایسه کنیم معتبر باشند. اما اگر تنها به کلیات بپردازیم این خطر وجود دارد که آثار را از مشخصات فردی شان عاری کنیم. پس به ضرورت باید خود آثار را با ساختار و مواد هرکدام و تحلیل متوازی مجموعه ها با هم مقایسه کنیم که این طبعاً کار بسیار مفصلی است و در حوصلهٔ این مقال نیست.

لذا با گردآوری ملاحظاتی دربارهٔ باروک تجسمی، و به عنوان نمونه، باروک معماری «برنینی» و «بورومینی» که نقطهٔ عزیمت اعتراض ناپذیری است، مشاهده میکنیم که آنها بر گرد دو مضمون مسلط منظم شده اند.

#### دومضمون اصلى

قبلاً از حضور مصرانه و مداوم انتخاها و قوسها و انواع آنها: قوس وارونه، طوماری های سرستون، منخنی های حلزونی در معماری باروک سخن گفتیم که در نسماهای متموج، خطوط متقاطع، سردرهائی که دارای خطوط شکسته و مدورند، سطوحی که با شیارها و حفره ها ناصاف شده اند، و همهٔ اینها ضربان و حیاتی به بنا می دهد که گوئی می خواهد از جای خود حرکت کند. برروی این

نماهای باد کرده و با چین و شکنهای منظم، موجوداتی در تموجند که ساخت و تنظیم آنها به پیروی از همان طرح بناصورت گرفته است: دسته هائی از فرشتگان، قدیسینی که لباس هایشان مانند بادبان متموج است، انواع شخصیت ها در حال پرواز یا سقوط، و در حال از دست دادن تعادل شان برروی شیروانی ها یا طارمی های خمیده. و همهٔ اینها نمادهای حرکت و عدم توقف است.

خود تماشاگر نیز گوثی به حرکت دعوت شده است: معماری فقط وقتی مفهوم خود را پیدا میکند که تماشاگر از جای خود تکان بخورد و دور آن بگردد. درون یک کلیسای باروک نگاه هرگز در یک نقطه متوقف نمیماند، انسان احساس میکند که دیوارها از هم میشکافند، فاصله میگرند، در زیر آسمان مصنوعی گنبد تکان میخورند و تماشاگر مؤمن را دچار سرگیجه میسازند، تصویری از دنیای بی ثبات را به او عرضه میکنند که آئینه ای است از بی ثباتی خود او و آمادگی او برای استحاله.

یا دقیقتر بگوئیم در اینجا سخن از امحاء قالب هاست که ظاهراً ثباتی ندارند، در همدیگر فرو می روند و با هم درمی آمیزند و تغییر شکل می دهند، بطوری که سنگ و دیوار و بنا و همهٔ آن چیزهائی که به قصد ثبات و عدم تحرک ساخته می شوند در حالتی قرار گرفته اند که خود را انکار کنند و توده ای پرجنب و جوش به وجود بیاورند. دنیائی شکوفان و متغیر، دنیای تناسخ و استحاله.

پس به این ترتیب، اولین مشخصهٔ هنرباروک، حرکت و استحاله است. اکنون به مشخصهٔ دوم بپردازیم: هنرباروک در رابطهٔ بین دکور و ساختمان نسبت خاصی به وجود می آورد که به معکوس شدن روابط عادی و معمول منجر می شود: تزثینات بجای این که خود را با شرائط بنا تطبیق دهد، خود را از این قید آزاد می کند و ببجای این که ارزش پیکر بنا را بالا بسرد، گوئی مستقلاً بسرای خودش زندگی می کند. به این اکتفاء نمی کند که مفصل بندی خاص بنا را از بیرون به نمایش بگذارد، بلکه خود فرمانروا می شود و به نیروی استقلال و تکنیش، بنا را به خدمت خود درمی آورد، چنان که گوئی بنا فقط به عنوان تکیه گاه تزئینات عمل می کند.

نتیجه: وفور، آراستگی، وهم. سرانجام، این تحول در معماری تشاتر نیز تأثیر خود را میگذارد: نوعی معماری که فقط دکور آن باقی میماند و گوئی یگانه وظیفهٔ آن فقط جلوه گری است. و میدانیم که این دوران دوران غلبهٔ دکور است. پس مشخصهٔ دوم عبارت است از تسلط دکور.

اکنون وقت آن است که این دو مشخصه را از قلمرو معماری و هنرهای تجسمی بیرون ببریم و در قلمرو ادبیات مطالعه کنیم:

### حركت

خود برنینی است که ما را دعوت میکند از معماری به انسان بپردازیم. وقتی که انسان را به صورت یک بنای باروک مطرح میکند میگوید: «انسان وقتی کاملاً شبیه خودش است که در حال حرکت است.»

پس از کلیساها و کاخها بیرون بیاثیم و از شاعران بپرسیم.
مارینیستهای ایتالیائی یا پیروان مارینو، تصویرهای حرکت را به فراوانی می آورند: آب روان، طوفان، ابرها، حباب: «کمی برف بردار، گرهای کم دوام از آن بساز و در دستت نگهدار.». گیسو خیزابی است زرین، ابری درخشان است، طوفانی طلائی است، دریائی در حال مذ است که شانه کشتی آن است. توپی که می چرخد و می پرد و می جهد، پرنده ای است که در پهنهٔ جهان رها شده، در زیر بازی می کنند. و انسان اسب مسابقه ای است که در پهنهٔ جهان رها شده، در زیر مهمیز خداوند که او را بسوی آسمان می راند. یا تیری است از کمان رها شده، ابری غلیظ، کف دریا، صاعقه، دود... پرندهٔ «مارینو» ذرهٔ طنین انداز است، آواز پرنشان، صدای پرنده، نفس پوشیده از پر، آواز بالدار. این نوع استعارهٔ مارینیست که در سراسر ار و پای بار وک دیده می شود، نوعی استعارهٔ صورت ظاهر و نیز نوعی استعارهٔ صورت ظاهر

به همین سؤال ها آلمانی ها با سماجتی بیشتر و به صورتی نمایشی تر پاسخ میدهند. گریفیوس Gryphius (۱۹۹۱ -- ۱۹۹۱) میپرسد: باری، ما انسان ها چه هستیم؟ و پاسخ می دهد: حباب، شعلهٔ کم دوام، تأتر، برفی که فوراً آب

می شود شمعی که خاموش می شود، رویا، طغیبان رودخانه، دودی در برابر باد. و در نوشته های دیگرش باز هم تشبیه های دیگری را اضافه می کند: یک پرنده، نیری که به هوا رها شود، سایه، حباب صابون و بازمی گوید: ما باد و بخار و ابریم، طفیان آب و یخچه و شبنم و سایه ایم.

لىحن و حالت، در آثار نويسندگان مختلف فرق مىكند. آنچه در كار گريفيوس فرياد درد، و صداى وحشت است در آثار وكرلين Weckerlin گريفيوس فرياد درد، و صداى وحشت است در آثار وكرلين ١٩٨٤ ـ ١٩٨٩ ـ ١٩٨٩) به مهربانى تا حدى لاقيدانه بدل مىشود، اما تشبيه ها باز هم از چيزهائى گرفته شده است كه در حركتند، پرواز مىكنند، بخار مىشوند، فرارند و از ميان مىروند. مىگويد:

تو که جوان مُردی، زندگانیت، مانند ستارهٔ سحری بود، مانند شبنمی، آهی، و مِهی در زیر اشعهٔ آفتساب بود، رگبار و گرد و خاک بود. برف بهاری، گئل، رنگین کمان، شاخهٔ باریک در طوفان، صاعقه، پرتو، طنین صدا، رویا، پروازپرنده، سایه، ودودی درباد بود.»

در اینجا نیز همهٔ این تشبیه ها را با هم در یک شعر می بینیم. استعاره های متعدد برای بیان واقعیت متحرکی است که شکل ناپایدار آن در زیر نگاه ما تغییر میکند و از میان می رود. شاعر باروک تصور میکند که برای درک وجود فقط باید به تصویرهای فوری سریع و متعدد متوسل شد. روشی که «برنسینی» برای ساختن مجسمهٔ لوثی چهارده در پیش گرفت مایهٔ حیرت فرانسوی ها شد. پادشاه حاضر نبود که مدل قرار بگیرد. هنرمند طرح های سریع از او نقاشی می کرد و در هر طرحی یکی از خطوط گذرا و فرار چهره و اندام او را می گرفت و نقش می کرد.

نمادی که همهٔ نمادهای دیگر را در خود خلاصه میکند، توپ یا حباب است، زیرا نشانهٔ حرکت، پروان فران بی ثباتی، شفافیت و کم دوامی و در عیس حیال مدور بودن است. سوفونیسبه Sophonisbe ملکه نومیلیا میسروزی رومیان برای اینکه او را تسلیم اسکیپیونِ افریقائی (Scipion) نکنند با زهری که شوهرش برای او فرستاده بود خودکشی کرد، برای شاعران باروک، توپی است در دست خدایان بازیگر

هروف ما انسوالد و Hofmannswaldau در شعری که شکوهٔ یک روح تیره روز است می گوید: من بازیچهٔ ستارگان هستم... نی باریکی که وحشت می لرزاندش... برجسته ترین نمایندهٔ شیوهٔ باروک در ادبیات انگلیس ریچارد کراشو برجسته ترین نمایندهٔ شیوهٔ باروک در ادبیات انگلیس ریچارد کراشو و فنا را به صورت وسیعتری در آثارش آورده است. کراشو در یک شعر عجیب لا تینی به تفصیل دربارهٔ حباب صابون خیالبافی می کنند. البته ما تعبیر «اوموبوللا» اما آنچه او گفته است تمثیل خشک و ساده ای است از حبابی برروی آب که از اما آنچه او گفته است تمثیل خشک و ساده ای است از حبابی برروی آب که از اندیشه های باستانی گرفته است، ولی حباب کراشو پرواز می کنند و در هوا است، در زیر نگاه ما می چرخد و تغییر شکل می دهد و به صورت فوران بخار، رقص می چرخد، یک آتشبازی است در پشت شیشه، جواهرات گوناگون و درخشان رنگارنگ، رنگین کمانی چرخان، گلباران، شط شیر آغشته به ارغوان، مرزع طلائی در آبی دریا، انعکاس برف روی گل های سرخ، انعکاس گل های سرخ روی برف، چرخ ستازه ها و کُرهٔ اوهام درمی آید. ابیاتی از این شعر غریب را در وی برف، چرخ ستازه ها و کُرهٔ اوهام درمی آید. ابیاتی از این شعر غریب را در قسمت نمونه های آثار باروک آورده ایم.

#### مونتني

خاطرهٔ مونتنی Montaigne (۱۵۹۲–۱۵۹۳) را فراموش نکنیم. از همان آغاز عصر باروک، یعنی نیمهٔ دوم قرن شانزدهم، هیچ کسی مانند او احساس بی ثباتی و بی قراری انسان را، و آن جنبه های ناشناخته و فرّاری را که در او هست، دوگانه ومتلوّن بودن حالات او را بیان نکرده است. اوست که میگوید انسان از «نسج رویاهایمان» ساخته شده است. پیش از گریفیوس و شاعران دیگر باروک، مونتنی گفته است که: ما همه جا بادیم. یا انسان تر کاه است و دنیا باد. و پیش از همهٔ آن شعرهای باروک که مضمون شان چیزهای گذرا و فانی و فرّار است و در مجموعهٔ اشعار آن دوران دیده می شود، اغلب این مضامین را در تبعات مونتنی می توان دید.

## پروتئوس و سیرسه

وقتی که گراسیان انسان را موجودی میشمارد پیوسته متغیر که هرگز شبیه خودش نیست، بلکه جانوری افسانه ای است با تن و دست و پای بی تناسب، خواه ناخواه قدم در جا پای مونتنی میگذارد و یا از ارغنون های غریب پاسکال، از موجود مرکب از پر و باد شاعران بی ثباتی، از مرد صد چهرهٔ «تسراژی کمدی» ها، از زنبان دو چهرهٔ بالهٔ درباری، و بالاخره از دو نمادی استفاده میکند که بیشتر شاعران بار وک در آثارشان آورده اند. این دو نماد، دو شخصیت اسطوره ای یونان قدیم، پروتئوس Proteus و سیرسه (یا کیرکه Circé نمونه های تناسخ و تغییر چهرهٔ خویش یا دیگرانند.

پروتئوس، رب النوع یونانی، یکی از «پیران دریا» و فرزند پوسئیدون Poseidon و فسنیک ه Phenice یا به نسوشتهٔ بعضی از نویسندگان فرزند اقیانوس و تتوس Tethys است. کلهٔ غول های دریائی پدرش را نگهبانی میکند. قدرت تغییر قیافه دارد و به هرصورتی که بخواهد درمی آید، از جمله به صورت آب یا آتش.

و اما سیرسه Circé زنِ جادوگر افسانهٔ هومری و دختر هلیوس Helios یا خورشید است. در اودیسه می خوانیم که اولیس وقتی قدم در جزیرهٔ وی میگذارد می بیند که سیرسه همراهان او را که قبلاً به جزیره رسیده اند با جادو مسخ کرده و به صورت خوک درآورده است. اولیس جادوی او را باطل میکند و مجبورش میکند که همراهانش را دو باره به صورت انسانی برگرداند. از عشق اولیس و سیرسه فرزندی به نام تله گونه Telegone به دنیا می آید.

قدرت تغییر چهره که در این دو موجود اسطوره ای وجود دارد ابزاری است در دست شاعران و نویسندگان باروک که به خیالبافی شان میدان بدهند و در تجسم این تغییر چهره ها بسیار از آنچه در اسطورهٔ یونانی وجود دارد فراتر بروند.

گراسیان در اثر معروف خود ال کریشیکون el Criticon یا «مرد انتقادگر» وقتی که میخواهد چهرهٔ واقعی دنیا را به وحشی جوان نشان بدهد، به پروتئوس متوسل میشود. سطوری از کتاب او را باهم بخوانیم.

... غول دیگری بر آنها ظاهر شد. آنان تعجب نکردند. عادت کرده بودند باور کنند که در این دنیا چیزی جز غولها و دیوان وجود ندارد. کالسکه ای را دیدند که به سوی آنها میآمد. دومار آنرا میکشیدند و روباهی کالسکه رانش بود... در درون کالسکه یک غول عظیم بود و یا در واقع، چند غول که در هم آمیخته و یکی شده بودند، په طوری که این غول گاهی سفید می شد و گاهی سیاه، لحظه ای جوان و لعظه ای پیر، گاهی کوچک و گاهی بزرگ، گاهی مرد و گاهی زن، گاهی انسان و گاهی حیوان. خلاصه چنان به صورتهای گوناگون درمی آمد که کریتولو گاهی حیوان. خلاصه چنان به صورتهای گوناگون درمی آمد که کریتولو

در آثار باروک، پروتئوس با سیرسه الههٔ تناسخ دست به دست هم میدهند. پروتئوس آنچه را که سیرسه در مورد دیگران انجام میدهد با خودش میکند. او سیرسهٔ خودش است، همانطور که سیرسه سراسر دنیا را به صورت پروتئوس عظیمی درمی آورد و همه این مسخها با هم، اسطورهٔ باروک را به وجود می آورند.

عملاً سیرسه در همه جا حضور دارد، روی صحنه ها و در جشن های اروپا. از باله ملکه در سال ۱۵۸۱ تبا اولیت باله همای ایساک دو بنسراد Isaac de Benserade شاعر و نممایشنامه نبویس دربارهای لبوشی سیزدهم و لوئی چهاردهم. سیرسه یا جایگزینان اویمنی آلکینه Alciné، مله آلکینه Armide، کمالیسیسو Calipso، آرمید Armide، ایسمسنه ایسمالی اورف شوس Orpheus، جادوگران و طلسم کمنندگان از همه جا سردرمی آورند تا این دنیای بی ثبات را طبق هوس هایشان به اشکال مختلف دریاورند.

برای اینکه گزارشی از این مراسم به دست داده شود، صفحه ای از کتاب باله ها نوشتهٔ منستریه Menestrier را در اینجا می آوریم:

در سال ۱۹۲۷ دوک دوساووا Duc de Sevoie، درمسراسیم پسایسان کارناوال، در خلال مجلس رقصی که برای زنان دربار ترتیب داده بود، باله ای را با

عنوان «رانده شدن سیرسه از قلمروش» وارد کرد. نخست سیرسه وارد مجلس شد و یک آواز ایتالیائی خواند، سپس ندیمه هایش وارد شدند و ضمن رقص با چوب هائی که در دست داشتند، جادوها و افسون های گوناگون کردند. پس از این جادوها، دوازده سنگ به میان مجلس آمدند که رقص های مختلف کردند و سپس به صورت غریبی برسر هم سوار شدند که تپه ای به وجود آوردند. آنگاه جاهای مختلف تپه شکافته شد و سگها، گربه ها، پلنگ ها و شیرها و گرازها و گرگهائی از آن بیرون آمدند و عوعوها و زوزه ها و غرش ها و صداهای مختلف خود را با صدای آلات موسیقی درآمیختند و غریب ترین کنسرتی را که از عوعوی سگان و معومعوی گربه ها و زوزه گرگان به وجود آمده بود اجراء کردند. پس از این موسیقی عجیب و غریب، زنی از گرگان به وجود آمده بود اجراء کردند. پس از این موسیقی عجیب و غریب، زنی از حوان تبدیل شدند، یعنی به صورت طبیعی خودشان برگشتند و باله با رقص جوان تبدیل شدند، یعنی به صورت طبیعی خودشان برگشتند و باله با رقص دسته جمعی زیبائی پایان گرفت.

سنگها می رقصند، کوه ها از هم می شکافند و کشتی نوح از آنها درمی آید. ابرها در آسمان حرکت می کنند. سنگها به چهرهٔ انسان درمی آیند. دنیای مسخ و تناسخ است که یکی از مشخصات هنر باروک شمرده می شود. بی ثباتی اشکالی که از هم می پاشند، تغییر می کنند و به صورت همدیگر درمی آیند. و همین خاصیت، معاصران این سبک را شیفته می کند. فرانسیون درمی آیند. و همین خاصیت، معاصران این سبک را شیفته می کند. فرانسیون (۲۹۰۰ ــ ۲۹۷۴) که شامل صحنه های مضحکی از زندگی جامعه در دوران لوثی سیزدهم است به هنگام خروج از یک نمایش باله در کاخ پتی بوربون لوثی سیزدهم است به هنگام خروج از یک نمایش باله در کاخ پتی بوربون می گوید: سنگها را دیدم که راه می رفتند. آسمان را دیدم که با همه ستارگانش در سالن ظاهر شد و ارابه هائی دیدم که در هوا راه می رفتند. و فکر می کردم که خود آرگاند

آرگاند یا سیرسه یا جادوگران دیگر، فقط دربالهٔ دربارنیست که ظاهر میشوند، بلکه نخست درنمایشهای روستائی و درشهرها، درجاهای مختلف پراکنده بودند. در دوران لوئی چهاردهم اپرا عملاً نمایش های باروک را به سوی خود جلب کرد. در اپرا هم، همان دنیای جادوگران و همان مسخها تحت نام های مختلف به صحنه می آمد: بطوری که در تعدادی از آثار کورنی نام های مختلف به صحنه می آمد: بطوری که در تعدادی از آثار کورنی نیز همین افسونگری ها را مشاهده می کنیم. ضمناً نمایش های «ماسک» در انگلستان، قسمتی از نمایشنامه های «کمدیا» در اسپانیا (از قبیل جادوگرمعتبر و انگلستان، قسمتی از نمایشنامه های یسوعی آوانچینی Avancini در وین و آثار بیدرمان باروک را نشان آثار بیدرمان باروک را نشان می دهند. جشنهای ایتالیائی و یا ایراها بزودی سراسر ارویا را فرامی گیرد.

اما به این هم اکتفاء نمی شود. فقط در صحنه ها و سالن ها نیست که سنگ ها راه می روند. تئاتر را می بینیم که از سالن های تئاتر خارج شده است و مردم خودشان و برای خودشان تئاتر بازی می کنند. و گوئی آن استعارهٔ قدیمی را که در آن روزگار سخت رایج بود همه باور کرده اند و قبول دارند که «دنیا یک تئاتر است.» وقتی که دختر بزرگ پادشاه اطریش با شارل امانوثل اول پادشاه ساووا ازدواج می کنند، او را دعوت می کنند که در مونکالیری Moncalieri سوار کشتی می شود. تخته سنگهای ساحلی و یک جزیرهٔ کوچک آکنده از رب النوع های رودخانه به استقبال او می آیند و بعد کشتی او را با ساز و آواز همراهی می کنند. کمی دورتر به جزیرهٔ پردرختی می رسند، از کشتی پیاده می شوند و قدم در جزیره می گذارند. از غاری که چشمه های آب از آن جاری است صدای ساز و آواز طنین افکن است. ناگهان صخره ها و تخته سنگ هائی که در دو طرف این جزیره قرار داشتند به جنبش درمی آیند و به آدم هائی با لباس ملوانی بدل می شوند که همه پارو در دست دارند. آنها شروع به پارو زدن می کنند و جزیره به حرکت درمی آید... و بدینسان، بی آنکه اثری از خود سیرسه در میان باشد، به حبث به تبعیت از او و با روشهای مسخ و تناسخ او ادامه می پابد.

از آنجا که سیرسه بدون هیچ مضایقه ای همهٔ هنرهای خود را به کار میگیرد، بالهٔ دربار لوئی سیزدهم است که در آن فانتزی و مضحکه به حدی

می رسد که در کارناوال ها امکان رسیدن به آن حد وجود ندارد. الههٔ افسونگر گوئی تمام نیروی خود را به کار می گیرد که حقیقت را وارونه کند و زیر نقاب ببرد و چندگانه کند و بالاخره موجودات تازه ای بسازد که به دوام آنها هم هیچ اطمینانی نیست:

مثلاً غولی در روی صحنه، ستاره شناسان و نقباشیان و طراحان متعدد ميزايد. شب مثل مرغى تخم مي گذارد و از آن تخم ها يكي پس از ديگري، حغدها و شیاطین و ساززنها و بخاری باک کنها و دیوها و مرگ موش فروش ها بیرون می آیند. پس از ورود انسان های دو چهره که یک جهرهٔ زنانه و یک چهرهٔ مردانه دارد، نبویت به صحبت آمین هوفت ارک ها Hofnarques و هوكسريكانها Hocricanes مي رسد. هوكريكانها شبيه مخروطهاي معکوس هستند که روی نُک شان راه می روند. هوفنارک ها که نیمهٔ دیگر هوکریکان ها شمرده می شوند به توب های عظیم رگبی شباهت دارند که بادشان کرده اند و شلوارهای باد کرده ای به تن دارند که تا گردنشان می رسد. و برجهای رزگ وا می شوند و پیریان نگهیان چشمه ها و رودخانه ها از آنها بیرون می ریزند. حنگار با کاخی ناگهان نایدید می شود. بالهٔ زنان دوجهره، آدم های غول بیکری را نشان مے دھد که از وسط دو نیسمه شده اند، یا سرهایشان توی شکمهشان است. و بولونسیست هائی که روبه تماشیاگران دارند، اما و پولون را در یشت سرشان میزنند. بالاخره زنبان دو چهره که یک چهرهٔ جوان در جلو و یک چهرهٔ پیر دریشت سر دارند. در بالهٔ تناسخها، فیلسوف به جیب بر تبدیل می شود و جیب بر به فیلسوف، ستاره شناس کلاهبردار می شود و جادوگر، انفیه کش. حلاصه عنوان یک بالهٔ دیگر را می توان شامل حال تمام این باله ها دانست و آن «دنیای واژگونه» است.

تمام این چهره های دوگانه، همهٔ این نقابدارها و متلاشی شونده ها، این موجودات افسانه ای که غول می زایند، همهٔ این چهره ها نشانه های هذیان آلود دنیائی هستند در حال تحول، ناپایدار و نامطمئن از هویت خود و پیوسته آمادهٔ واژگون شدن.

#### ۵۰ / مکتبهای ادبی

#### مرد صد چهره

عجایب و غرایبی را که باله به صورت مضحکه نمایش می داد، تئاتر با لحن دیگری تکرار می کند. بوسکال Bouscal از قول سروانتس می گوید: همهٔ چهره ها ساختگی است. دیگری می گوید: من نمی دانم که هستم!... و بالاخره سومی می گوید: من در خودم شک دارم. به این ترتیب می بینیم که که «منِ» باروک متغیر و جاری است.

قصه و تئاتر شبانی و روستائی (Pastorale) نخست به صورت رویای پاکی و معصومیت ابتدائی ظاهر می شود: عشق بی پیرایه در دامن طبیعت. اما باروک از دامن این معصومیت هم دست برنمی دارد و به قول معروف، از دربرانی از پنجره برمی گردد. در تئاتر شبانی سخن از طرد حیله و تصنع بود، اما باروک می گوید که بیائید حیله و تصنع را با حیله و تصنع بیشتر جواب بدهیم. از این تمهیدها در قهرمان زن و مرد به وجود می آید که هردو، دست «دون ژوان» را از بست اند. این دو قهرمان، کوریسکا Corisca و هیلاس Hylas

کوریسکا، زنِ قهرمان داستان چوپان وفاداراثر گوارینی Goarini شاعر و نویسندهٔ ایتالیائی (۱۵۳۸–۱۹۱۲) گذشته از قلب و چهره اش، حتی طرز سخن گفتن، خندیدن و نگاه کردنش را هم عوض کرده است، موهایش هم موهای دیگری است. او در نبرد با مردان، زن کم حرف و درنده ای است. معتقد است که: «عشق و وفاداری، حیله ای است که مردان برای استفادهٔ خودشان ابداع کرده اند. در نتیجه باید آنها را گول زد، به جان هم انداخت و بعد دور انداخت. ازاین رودیگر نه از طبیعت اثری باقی می ماند و نه از عشق پاک و بی آلایش. و جای آن را مکر و حیله و کینه و نادرستی می گیرد.

هیلاس نیز که نمونهٔ مردانهٔ این تصنع و دغلکاری است و به «مرد صد چهره» مشهور است از قهرمانان داستان شبانی آستره Astrée اثر اونوره دورفه Honore D' (Irië)، و در واقع وسیلهای است برای وارد کردن حوادث محیرالعقول و ایجاد موانع بر سر راه عشق پاک قهرمانان اصلی

کتاب. ماجراهای مختلف این کتاب نیز برای نمایشنامه های متعدد اقتباس شده است. «دیان» یکی از شخصیت های کتاب آستره در حالی که کنار رودخانه نشسته و چشم به آب دوخته است می گوید: «همه چیز عوض می شود و بازهم عوض می شود.» همانطور که آب رودخانه در جریان و در تغییر است هر چیز دیگری، حتی خود دیان هم تغییر می کند. در داستان و تئاتر باروک بین حرکت و تغییر مداوم و ماسک، رابطه تنگاتنگی وجود دارد.

پس از داستان ها و نمایشنامه های شبانی ، نوبت نمایشنامه های « تراژی ـ کسمیک» Tragi-Comique است که آن هم درواقیع تساتر حرکت و تغییر وضع است و به ویژه تئاتر تغییر چهره و تغییر لباس کسانی که آنچه نشان می دهند نیستند. دوران باروک بر دوریک محور حرکت می کند و آن رابطهٔ ظاهر و باطن است.

گذشته از هیلاس صدچهره، قهرمانان دیگر هم در آثار نویسندگان بزرگ این دوران، درواقع نمونه ای از تأثیر تئاتر باروک براین بزرگان است. از آن جمله است آلسیسدور Alidor، فسیسلسیس Phylis و دورانستِ دروغسگسو (Dorante) در آثار کورنسی (Corneille با نسوکسرهای بسدلسی در آثار شکسپیر، و بالاخره تیموکراتِ Timocrate مشهور که هم خودش و هم دشمنش است. خلاصه گروهی از نقابداران و چندچهره ها و جادوگران و متخصصان حقه بازی که از قدرت تغییر قیافه و تناسخ برخوردارند.

این نقابداران و جادوگران در نیمهٔ اول قرن هفدهم مایهٔ سرگرمی تماشاگرانِ تشاتر هستند. سپس نوبت مولیرمیرسد که در تارتوف Tartuffe و دون ژوان، نقابدار را در معرض نفرت تماشاگر قرار می دهد و در آلست، Aloeste دشمن نقابداران و متظاهران را چهرهٔ محبوب تماشاگران می سازد. تحولی روی داده است که آینده نشان خواهد داد. اما پیش از آن باید به مسئلهٔ تز ثینات ظواهر اشاره کنیم.

#### دکور

در میان باله های تمشیلی بنا به گفتهٔ منستریه Menestrier هیپچکدام جالبتر از باله ای نبود که در سال ۱۹۳۶ به مناسبت سالگرد تولد کاردینال ساو وا اجرا شد. موضوع این باله عبارت بود از «حقیقت، دشمن ظواهر». باله با آوازهای ساختگی و در وغین دو گروه آغاز می شد که در قالب خروس ها و جوجه ها ظاهر می شدند که دیبالوگی را به دو زبان ایتالیائی و فرانسه با آواز میخواندند. نخست جوجه ها به ایتالیائی میخواندند و سپس خروس ها به فرانسه جواب می دادند. منستریه می نویسد: وقتی که پرده باز می شد، صورت ظاهر، با بالها و یک دُم بزرگ طاووس ظاهر می شد که آئینه های متعددی به آن وصل بود و در حال تخم گذاشتن بود. از این تخم ها در وغهای مضر و آسیب رسان، در وغهای مطبوع و شیطنت آمیز، و در و های ظنرآلود و فکاهی، و لطیفه ها بیرون می آمدند.

این باله درواقع بـرای گرفتن نتیجهٔ اخلاقی تـنظیم شده بود. اما نکته ای که در آن جلب نظر مـیکرد نمادِ مهم پر طاووس مزین به آئینه ها بود که حاکی از تظاهر است و این تظاهر و دکور، درواقع همانطور که قبلاً گفتیم، دومین مشخصهٔ هنر باروک است.

## طاووس

در این مورد هم، باید مسئله را از قلمرو معماری و هنرهای تجسمی به قلمرو ادبیات منتقل کنیم. آیا در این قلمرو نیز می توانیم آن ارتباط بین ساختمان و دکور را پیدا کنیم که دکور به صورت عامل اصلی درمی آید و ساختمان فقط پایه و تکیه گاهی است برای دکور و تزئینات؟ پیش از این و در مورد اولین مشخصهٔ هنر باروک به سراغ شاعران و نمایشنامه نویسان رفتیم. اکنون دراین برنامه به سراغ اخلاقیون آن روزگار و نظریه پردازان شرائط انسانی می رویم.

باری، آنان انسان را مانندیک کلیسای باروک بنا میکنند: مزایای ظاهر بر مزایای درون ترجیح داده میشود. همهٔ انواع تغییرقیافه و تظاهرات

اخلاقی توجیه و تشویق شده است. جلوه کردن همیشه بر بودن پیروز می شود زیرا بودن را تکیه گاه و بهانه برای جلوه کردن می شمارند.

قبل از همه گراسیان در دوران خودش، با تمثیل «طاووس» نمونه ای به دست می دهد. ممثلهٔ مورد بحث در این تمثیل از این قرار است: آیا باید طاووس را، همانطور که حاسدانش، زاغ و زغن می خواهند، نگذاریم که زیبائی هایش را نمایش بدهد؟ به عبارت دیگر، آیا صورت ظاهر در برابر واقعیت خطاکار است؟

پاسخ طاووس و وکیل او «روباه»، یا بهتر بگوئیم سخنگوی گراسیان، چنین است: واقعیت بدون صورت ظاهر به چه درد میخورد؟ بزرگترین دانشها، در هنر ظاهر شدن است... کمی تظاهر، بهتراز کلّی واقعیّتِ پنهان است... تجلّی، هستی دیگری به هرچیز میدهد.

در نمایشنامه دلیل قانع کننده تلقی می شود. طاووس تبر نه می شود و ادعای زاغ را رد می کند. به طاووس اجازه داده می شود که چتر بزند و بخرامد. در حکمی که داده شده است چنین گفته اند: خشونت بیهوده ای است که زیبائی را به طاووس ارزانی دارند و از نمایش آن جلوگیری کنند. خداوند، خود وسیلهٔ نمایش زیبائی را فراهم آورده است زیرا روشنائی را و به دنبال آن درخشش را خلق کرده است. این نتیجهٔ تسمئیل طاووس است که گراسیان نام آن را «انسان و تظاهر» گذاشته است..

البته تظاهر می تواند پیوسته پاک و بی غش نباشد و با کمی تغییر به سوی خودفروشی و تکبر متمایل شود. تکبر، نمائی است در برابر خلاً، و دکوری است برای هیچ و پوچ. زیرا تظاهر باید عبارت از عرضهٔ واقعیت باشد واز تصنع دوری کند. تـظاهر بیش از حد بیزار می کند. لافزنی خسته می کند. فضل و کمال باید نادر و کمیاب باشد و گاهی باید آن را پنهان کرد

به این ترتیب، تظاهر در عین حال با کتمان قرین می شود که در نظر گراسیان یکی دیگر از فضائل بزرگ است. نفوذناپذیر ساختن خویشتن، مخفی داشتن راز دل خود، و در واقع نوعی پنهانکاری یکی دیگر از شرائط شایستگی برای انسان است. در واقع آداب دانی در نظر او نوعی استراتژی است، زیرا زندگی انسان

درواقع نبرد با انسان است. نبردی با نقاب. باید نقاب برصورت گذاشت و در زیر نقاب بازی کرد تا نقاب طرف مقابل از چهره اش بیفتد. آدم ماهر «هرگز آن کاری را نمیکند که ظاهراً خود را به آن علاقمند نشان می دهد.» اولین وظیفهٔ او دوروثی است. دانشی که بیش از همه کاربرد دارد دانش کتمان است.» ، هنر ظریف گاهی حتی با استفاده از حقیقت برای گول زدن، پنهان کاری را ظریفتر میکند. همهٔ این اندرزها از کتاب پیشگوی کامل اثر گراسیان گرفته شده است. میکند. همهٔ این اندرزها از کتاب پیشگوی کامل اثر گراسیان گرفته شده است. ملاحظه می شود که هنر او از نوعی اخلاق «تزیینی» تشکیل شده است.

تورکاتوآچتو Torquato Acetto که یسکی از معاصران ایتالیائی گراسیان است در سال ۱۹۶۱ رساله ای کامل در مدح پنهان کاری با عنوان: در شرافت کتمان در ناپل انتشار داد. با تعریف واژگونه های معادل آنچه در گراسیان دیده ایم، کتمان برای آچتو بجای اینکه عیبی باشد، فضیلتی است، حتی فضیلتی «شریف و مفید» و نیز خوشایند. جوهر و لذت همهٔ فضایل دیگر، همانگونه که «تظاهر» برای گراسیان بود.

اگر کتمان در نظر آچتو فضیلتی است از آنروست که وی در آن نوعی هنر نقاب میبیند. نقابی که «پنهانکار خوب آنرا چنان بکار می برد که هیپچکس به وجودش پی نبرد.» یعنی «نقابی نقابدار». بهتر بگوئیم این هنر «کوششی است برای ندیدن چیزها آنچنان که هستند. تظاهر به آنچه نیست و مخفی کردن آنچه هست.» درواقع تظاهر، جنبهٔ مشبت آن فضیلتی است که منفی آن کتمان است و آنها دو روی یک فضیلت هستند. آچتو به کاربرد این نظریهٔ خود عمومیت می دهد و همه چیز را در زیر نقاب می بیند. می گوید در مورد چهره ای که همهٔ زیبائی زمینی را دارد، باید گفت: «جسدی است که در زیر جاذبهٔ سن و سال پنهان شده است.» و از این قبیل...

کتمان که اینسان تعریف شده درعین حال با کمال مطلوب تسلط بر خویشتن همراه است و با خودسازی که همهٔ تئوریسین های شرافت در قرن هفدهم بسوی آن تمایل دارند. کتمان هم روشی است برای خودشناسی. اما تعبیر خاصی دارد: شخص پنهانگار، معماری است که معماری برای او در درجهٔ اول

«د کور» است. نشان دادن خویشتن به صورتی که نیست.

قبلاً ازقیاس بین تظاهر و کتمان حرف زده ایم. و اینک قیاسی «بگر: کتمان هم، پیکری ناپایدار است. همانطور که تظاهر می توانست به تفاخر منجر شود، کتمان هم ممکن است به سالوس و ریا کشیده شود. انسانی که خود را می سازد در معرض این خطر است که کار را برعکس کند. فضیلت کتمان روی یک سکه است که پشت آن ریاکاری است. (آدم ریاکاریکی از تیپهائی است که در این عصر وارد ادبیات شده است.)

آیا در این بحث اساسی دربارهٔ بودن و چهره نمودن، موقعیت فرانسه چیست؟ بحث دربارهٔ شناخت انسان درگیر است و نویسندگان و فلاسفه ای مانند پاسکال و لاروشفوکو انسان را موجودی متظاهر میدانند... چگونه می توان دیگری را شناخت؟ یکی از شخصیت های مکالمات اثر، مادموازل دواسکودری دیگری را شناخت؟ یکی از شخصیت های مکالمات اثر، مادموازل دواسکودری از آنچه هست و آنچه نشان می دهد تشخیص دهد و می گوید: انسان در مورد کسانی از آنچه هست و آنچه نشان می دهد تشخیص دهد و می گوید: انسان در مورد کسانی که می شناسد می تواند ببیند که چه کار می کنند. می تواند داستان زندگی شان را را هم نمی شناسد. هرکسی برای خودش هم شخصیت نقابداری است در صحنهٔ را هم نمی شناسد. هرکسی برای خودش هم شخصیت نقابداری است در صحنهٔ تئاتر از خود فرار می کند... انسان خود را

مادموازل دواسکودری از کسانی است که در جهت گراسیان و آچتوبسیار پیشرفت میکند، اما در نیمه راه متوقف میشود. وقتی که یکی از شخصیتهای او در این باره مبالغه میکند و میخواهد پنهانکاری را به عنوان رفتاری درخشان نشان دهد شخصیتهای دیگر اعتراض میکنند و بحث درمیگیرد.

اما روشهای تظاهر متفاوت است و نظریه پردازان دیگر باروک تئوری های تازه تری عنوان کرده اند. مِره Méré نویسنده و معلم اخلاق فرانسوی (۱۹۰۷ ـ ۱۹۸۶) که از دوستان نزدیک پاسکال بوده است در مکالمات که به سال ۱۹۹۹ منتشر ساخت چهرهٔ انسان شریف را در روابط اجتماعی تصویر کرده

است. او از «انسان شریف» خودش قبل از هرچیزی دو مشخصهٔ مهم میخواهد انعطاف پذیری و طبیعی بودن. این دو مشخصه پایه و اساس جلب توجه در جامعه است. برای خوشایند بودن باید انعطاف پذیر بود. اما در درجهٔ اول، باید حالت طبیعی داشت. این دو مشخصه مکمل همند. اما اگر دقیق تر باشیم متوجه می شویم که در عین حال باهم متضادند: انعطاف پذیری یعنی اینکه بنابه موقعیت رفتارمان را تغییر بدهیم. یعنی اینکه نقش بازی کنیم. پس انعطاف پذیری نوعی هنر پیشگی است در تئاتر زندگی. برعکس، طبیعی بودن طبعاً خلاف هرگونه تظاهر است. خود مِره هم تظاهر و خودنمائی و لافزنی را از معایب بزرگ می شمارد. پس شکی در این نیست که طبیعی بودن نقطهٔ مقابل نقش بازی کردن است، یعنی دشمن متحد خودش «انعطاف پذیری» است.

پس «مِرِه» چگونه می تواند آن دو را باهم آشتی دهد؟ برای این منظور او پیشنهاد می کند که باید هنر پیشهٔ خوبی بود. و می گوید: انسان باید تضور کند که در صحنه است و دارد نقشی را بازی می کند. به این ترتیب روشن می شود که او از همکار خود گراسیان زیرک تر است. او معتقد به تظاهر و تفاخر نیست. راه سعادت را در این می بیند که انسان در همهٔ حالات شریف و خوب جلوه کند. و می گوید که برای شریف جلوه کردن باید واقعاً شریف هم بود، زیرا ظاهر و د کور در واقع تصویر حالات درونی انسان است. شرافت که فضیلت اجتماعی است در عین حال فضیلت فردی هم هست. انسان شریف همیشه شریف است حتی در تنهائی و خلوت درون خودش. او معتقد است که نقش بازی کردن نباید چیزی از تنهائی و خلوت درون خودش. او معتقد است که نقش بازی کردن نباید چیزی از صداقت و صدیمیت و سادگی انسان بکاهد.

درواقع «مره» میگوید که باید نقش بازی کرد، اما هرکسی باید نقش خودش را بازی کند. یعنی نقش شخصیت درونی اش را. به همین ترتیب نقش و هنر پیشه و نقاب و چهره و ظاهر و باطن یکی میشود.

شرافت مِره به شرافت «مولیر» منجر می شود که با دوروئی در نبرد است. آیا می توان از آن نتیجه گرفت که مولیر با هرگونه تظاهر و هرگونه نقاب دشمنی می ورزد و تنها طبیعت محض را می خواهد؟ نه، طبیعت مولیر طبیعت رومانتیک ها

نیست و بیشتر به «طبیعی بودن» مِره نزدیک است که با تصنع و خودنمائی کنار می آید. پس از «فیلینست» Philinte که بلغمی مزاجی او آنهمه برای «آلسست» نامطبوع است، کلیستاندر Clitandre را در زنان فضل فروش داریم که به ما نصحیت می کند صداقت را با مخفی کردن سهمی از درون خودمان همراه کنیم، یعنی می بینیم که در کار مولیر هم نوعی کتمان وجود دارد و در مواردی از زبان بعضی از شخصیت هایش از ما میخواهد که خودمان را چیزی جز آنچه هستیم نشان دهیم. پس در اینجا هم چندان از مِره فاصله نگرفته ایم: یعنی قابلیت انعطاف و طبیعی بودن، یا به عبارت دیگر نقاب و صداقت، که می توان گفت پس از «تظاهر» باروک، فورمولی است فرانسوی که کلاسیسیسم و باروک، بی آنکه با هم مخالفت کنند، هردو آن را می پذیرند.

پس، نه مولیر، بلکه رومانتیسم است که صداقت نقابدار را رد میکند و تظاهر را دوروئی و ریای محض می شدمارد. روسو Rouswau است که نقابها را پاره میکند و در اولین «گفتار»هایش جامعه را دروغ و تصنع می شمارد و متهمش میکند به اینکه انسان را در بند ظاهر و از خود بیگانه میکند. و این اتهامش را وقتی صریح تر بیان می دارد که به خود انسان حمله میکند، کلماتی را که تاکنون بکار بردیم دربارهٔ او بکار می برد، اما با ارزشی کاملاً کلماتی را که تاکنون بخار «امیل» می نویسد: «انسان در دنیا کاملاً پشت نقابش معکوس در کتاب چهارم «امیل» می نویسد: «انسان در دنیا کاملاً پشت نقابش پنهان شده است... وجود خودش برای او هیچ نیست، و ظاهری که از خود ساخته است همه چیز اوست.»

در باروک همه چیز ظاهرسازی و لباس مبدل است حتی خود زندگی. همانطور که آچتو در جسم جوان، اسکلت مکتومی را می دید نویسنده های دیگر نیز در نمایشنامه هائی به این نکته پرداخته اند. کالدرون Calderon در جادوگر عبیب و گریفییوس در «کاردنییو و سلینده» در زیر نقاب زن محبوب، اسکلتی را پنهان کرده اند. ماجرای «کاردنیو و سلینده» در دل شب اتفاق می افتد. شبی آکنده از سحر و افسون، ظهور موجودات غریب و صحنه های حیرت آور در گورستانی که مرده ای را از گوربیرون

می آورند. اوج نمایشنامه از آنجاست که «کاردنیو» که معشوقه اش او را ترک گفته، در برابر خانهٔ معشوقه انتظار می کشد. زنی نقابدار را می بیند که از آن خانه بیرون آمد و معشوقهٔ خود را در زیر نقاب می شناسد. دنبالش می کند، زن به بیرون از شهر و به میان چمن ها می رود، مرد نیز خود را به او می رساند. می خواهد چهرهٔ او را ببیند. دست می برد و نقاب او را برمی دارد. و خود را با اسکلتی روبرو می بیند که کمانش را بسوی او نشانه رفته است. صحنه نیز در آن لحظه از چمنزار سبز و خرم به بیابان برهوت تبدیل می شود.

در زیر اندام زن محبوب، خود مرگ است که عاشق در آغوش میکشد. از این روست که نشانه های مرگ از همه سو سر میکشد... جسد و اسکلت و حمحههٔ مرده مخیلهٔ اغلب نقاشان و شاعران را آکنده است.

زندگی بجز رویا و تغییر لباس موقت یک مرده نیست. اما در همین مدت کوتاه هم مرگ با زندگی درمی آمیزد، چنان که گوئی خود نیز زنده است. که ودو Quevedo نویسنده و فیلسوف بزرگ اسپانیائی (۱۵۸۰ –۱۹٤۵) در تمثیلی از کتاب رویای مرگ، طاووس و پروتئوس و زن دوچهرهٔ باله های درباری را دریکجا گرد می آورد. (به نمونه ها مراجعه شود).

اگر به همهٔ مرده های زندهٔ نمایش های شبانی و تراژی - کمیک بیندیشیم، و به همهٔ کسانی که در مراسم آداب مذهبی برای مردگان، بالای سر جسد خودشان می آیند، به شاعرانی که اشعارشان همچون آئینهٔ مرده شان است و به پیکرسازان اسپانیائی که مسیح را بر بالای صلیب نه به صورت مرده، بلکه هنوز زنده و در حالت احتضار، یعنی «مرده و زنده باهم» نشان میدهند، پی خواهیم برد که مُردهٔ «کهوه دو» به زبانی حرف می زند که انعکاس آن را در کار بسیاری از هنرمندان باروک می بینیم. و در این تصویر متنوع و گونا گون، و متغیر و پرجنب و جوش، تمثیلی را خواهیم دید که دو مشخصهٔ هنر باروک را در کنار هم نشان می دهد: حرکت و دکور، تناسخ و تغییر چهره.

# باروک و قرن بیستم

مطالعه دربارهٔ هنر و ادبیات باروک به صورت جدی درقرن بیستم آغاز شده است. به ویژه درسال ۱۹۱۰ بود که تصمیم گرفتنید آن را در گذشته و در تاریخ معینی قرار دهند و مطالعه کنند. می توان گفت که در این قرن همراه با این مطالعات بود که دادائیست ها و سور رئالیست ها هم توانستند عوامل متعددی را از هنر باروک بگیرند. اما برخلاف کلاسیک ها که بازگشت به یونان قدیم را با بوق و کرنا اعلام کرده بودند، این هنرمندان چون اهداف دیگری را دنبال می کردند، طبعاً به روابط شان با آن دوران گذشتهٔ فراموش شده هم اشاره ای نکردند. اما تحقیقات دربارهٔ باروک که با اثر ولفلین Wolfflin پژوهشگر آلمانی (۱۸۶۱ – ۱۹۶۵) آغاز شده بود، بعدها به صورت گسترده ای دوام یافت که مقالهٔ بالا خلاصهٔ کوچکی از آن تحقیقات بود. اما صورت تازه تری از این توجه در دهه های اخیر در کبار ساختارگرایان دیده می شود. ژرارژنت Gerard Genette یژوهشگر ساختبارگرای فرانسوی در آغاز کتباب سه جلدی صورت ها یا بهتر بگوئیم در آغاز صور اول سه مقاله دربارهٔ باروک دارد که بسیار جالب و يرمطلب است. عناوين اين مقاله ها عبارت است از دنياي پشت ورو، عقدهٔ نارسيس و طلا زیرآهن می افتد. چون در اینجا جای وسیعتری برای این بحث ها نیست، فقط با نقل عباراتی چند از مقالهٔ اول یعنی «دنیای پشت و رو» این بحث را به پایان مىرسانيم:

دنیا یک تئاتر است: این فرضیه طبعاً فرضیهٔ دیگری را هم به دنبال خود می آورد که آن را در مرز دیگری از وجود قرار می دهد. همان فرضیه ای کسه «کالدرون» عنوان یکی از کمدی های خود قرار داده و آن چنین است: «زندگی رویا است.» دیالکتیک پیچیده ای است از بیداری و خواب، از واقعیت و خیال و از عقل و جنون که سرتاپای اندیشهٔ دوران باروک را در می نوردد. به دنبال سرگیجهٔ کیهان شناختی که کشف «دنبای نو» ایجاد کرده و سبب شده است که «مونتنی» بگوید: «دنبای ما دنبای دیگری را پیدا کرد. و چه کسی می تواند بگوید که آیا این اولین و آخرین برادر

#### ۹۰ / مکتبهای ادبی

دنیای ماست؟» نوعی سرگیجهٔ فلسفی نیز آغاز می شود که به منزلهٔ آستر درونی است. آنچه ما واقعیت می شماریم شاید وهم و خیال است، اما چه کسی می داند که آنچه ما وهم و خیال می شماریم، واقعیت نباشد؟ آیاجنون صورت دیگری از عقل نیست؟ و رویا زندگی نسبتاً موقتی نیست؟... «منی» هشیارما چنان عجیب و دیوصفت جلوه می کند که ممکن است محصول یک رویا باشد. شاید وجود ما همان سان قابل بشت و روشدن است که در شعر شاعران باروک می بینیم؟

تئوفیل دوویو Théophile de viau، شاعر دیگر باروک (۱۵۹۰ – ۱۹۲۹) در شعر مشهوری این دنیای پشت و رو را مجسم می سازد:

> این جویسسار روسه سالا می رود، گاوی روی برج ناقوس رفته است... ماری کرکسی را می درد. آتش در درون یخ شعله می کشد خورشد ساه شده است.» ۱

آیا کدام شاعر سور رئالیست قرن بیستم توانسته است دنیای غیرعادی خود را با چنین تصاویر حیرت آوری نشان دهد؟

# نمونه هائی از آثار باروک

شعر حباب از ریچارد کراشه Richard Crashaw (۱۹٤٩ \_ ۱۹۱۲)

> بلکه فراتر از شیشهٔ درخشان فراتر از شیشهٔ شکننده فراتر از شیشهٔ کیدر من وهم کوتاهی هستم از باد من گلم، اما گل هوا، ستاره ام، اما از آب دریا، بازی زرین طبیعت، افسانهٔ سرگردان و رویای کوتاه، قطره ام، اما پرشکوه تر گل و لایم، اما خوشبخت تر

كره، نه از شيشه

از برف ها و گئل ها از آبها و هوا و آتش ها پرنقش و نگار و جواهرنشان و زرین من… آه، مـن هیچ نیستم.

سرگردانم و جست و خیزکنان... من مجموعه ای از رنگ هایم قطعه های محال از: آمادیس ژامن Amadis Jamyn (۱۵۹۲ ــ ۱۵۳۸)

> تابستان زمستان خواهد بود و بهارپائیز هوا سنگین خواهد شد و سرب سبک ماهیان را خواهند دید که در هوا سفر میکنند، و لالهائی را که صدای بسیار زیبا دارند آب آتش خواهد شد و آتش آب بهتر است که گرفتار عشق تازه ای شوم.

مرض شادی خواهد آورد و آسایش غم برف سیاه خواهد بود و خرگوش شجاع شیر از خون خواهد ترسید زمین نه گیاه خواهد داشت و نه معدن سنگ ها به خودی خود حرکت خواهند کرد بهتر است که در عشقم تغییری روی دهد. گرگ و میش را در یک آغل خواهند انداخت
بی ترس از هرگونه خصومتی
عقاب با کبوتر دوست خواهد شد
و حربا هرگز تغییررنگ نخواهد داد.
و هیچ پرنده ای در بهار لانه نخواهد ساخت
بهتر است که به دام عشق تازه ای بیفتم.

0

ماه که دور خود را در یک ماه به پایان میبرد به جای سی روز درسی سال یک دور خواهد زد و زحل که دور خود را درسی سال میزند سبک تر و سریع تر از ماه خواهد بود روز شب خواهد شد و شب روز بهتر است که من در آتش عشق دیگری بسوزم

گذشت سال ها نه رنگ مو را عوض خواهد کرد و نه عادات را احساس و عقل با هم آشتی خواهند کرد. و موفقیت های حقیر لذت بخش تر خواهد بود از همهٔ لذات جهان که دل ها را آتش می زنند. از زندگی نفرت خواهند کرد و همه مرگ را دوست خواهند داشت بهتر است مرا نبیند که دنبال عشق دیگری می دوم.

#### ۹۴ / مکتب های ادبی

امید را در دنیا جائی نخواهد بود دروغ با راست فرقی نخواهد داشت طالع، با موهبتهای متفاوتش وجود نخواهد داشت همهٔ کارهای رب النوع جنگ بی خشونت خواهد بود. خورشید سیاه خواهد بود و خدا را همه خواهند دید بهتر است که اسیر جای دیگری شوم. صفحه ای از داستان

رویای مرگ از کهوه دو Francisco Gomez de Quevedo y Villegas (۱۹۲۵ – ۱۵۸۰)

موجودی پیش آمد که به نظر می رسید از جنس مؤنث است. اندام او بسیار ظریف و شکننده بود. با باری از تاج ها، کلاه ها، عصاها، داس ها، کفش ها، نیمتاج ها و کلاه های حصیری، کلاه های بوقی، شبکلاه های پشمی، گلدوزی ها و پوست ها، حریر و پشم زرین، سرب و الماسها و صدف ها و مرواریدها و سنگریزه ها. یک چشمش باز و چشم دیگرش بسته بود، لباسش به همهٔ رنگ ها بود. از یکسو جوان و از یکسو پیر بود. گاهی یواش یواش پیش می آمد و گاهی تندتند. گاهی به نظر می آمد که از من بسیار دور است و گاهی بسیار نزدیک بود و وقتی که تصور می کردم دم در خانه می است بالای سرم دیدمش. رویابین از او می پرسد: شما که هستید؟ پاسخ می شنود: «دوست من، اسکلت چیزی است که از زنده ها به جا می ماند... خود شما هستید که مرگ خویشتنید. او چهرهٔ هرکدام از شماها را دارد. شماها مردهٔ خودتان هستید که مرگ موری در حال زندگی . اگر این را خوب می فهمیدید، هرکدامتان هر روزه آینه ای از مرک خودتان داشتید و می دیدید که همهٔ خانه هایتان پر از مرده هاست. یعنی به تعداد مرگ خودتان داشتید و می دیدید که همهٔ خانه هایتان پر از مرده هاست. یعنی به تعداد همهٔ زنده ها مرده وجود دارد...» ، «و اما اسکلت، فقط طرحی است که روی آن بدن انسان را مثل محسمه ای می بوشانند.»

۳ از اخلاقیون

تبعات مونتنی Essais de Montaigne فصل سی و یکم آدمخواران ۱

هنگامیکه شاه پیروس وارد ایتالیا شد، چون نظم و ترتیب سپاهی را که رومیان به استقبالش فرستاده بودند دید، گفت: «من نمی دانم اینان چگونه وحشیانی هستند. (چون یونانیان همه ملل غیریونانی را وحشی [بربر] می نامیدند). سازمان این سپاهی که من می بینم بهیچوجه وحشیانه نیست.» یونانیان در مورد سپاهی هم که فلامینوس به کشور آنان گسیل داشت، همین سخن را گفتند و همچنین فیلیپوس که نظم و سازمان بندی اردوگاه رومیان را به فرماندهی پوبلیوس سولپیکوس گالبا در قلمرو خودش از فراز تپه ای نظاره می کرد. چنین است که باید از تسلیم شدن به عقاید عامه پرهیز کرد و از طریق عقل قضاوت کرد نه گفته های مردم.

من مدتی درازمردی را در کنار خود داشتم که ده دوازده سال در آن دنیای دیگری که در قرن ما کشف شد، است، در نقطه ای که ویلگنیون قدم در خشکی

۱. این فصل از اشر معروف مونتنی را نه به عنوان یک اثر باروک، بلکه برای نشان دادن طرز تفکر آن روزگان از متن اصلی (فرانسة قدیم) ترجمه و نقل میکنیم. هرچند که سبک نوشته نیز شباهت هاشی به آثار باروک دارد ولی اهمیت آن بیشتر در برداشت اخلاقیون آن دوران و طرز تفکری است که منجر به ایجاد چنان آثاری می شد.

۲. Pyrrus (۳۱۹ (۳۱۹ ـ ۲۷۲ ق.م) شاه اپير که سرداري نامدار ولي سياستمداري ضعيف بود.

۳. Flaminus سردار رومی (متوفی به سال ۱۷۵ ق. م) که بر فیلیپوس پنجم پیروز شد.

Publius Sulpicus Galba . § مردار رومي.

گذاشت و آن را «فرانسهٔ حنوبی» ا نام داد، زندگی کرده بود. کشف این سرزمین عظیم باید قابل ملاحظه باشد. حال که آنهمه اشخاص بسیار بزرگتر از ما دربارهٔ این یکی دچار اشتباه شده بودند، نمی دانم آیا می توانم جواب بدهم که در آینده باز هم دنیای دیگری کشف خواهد شد یا نه؟ می ترسم که چشم مان گرسنه تر از گنجایش معدهمان باشد و کنجکاوی مان بیشتر از ظرفیت مان. برای همه چیز آغوش می گشاثیم اما آغوشمان خالی است. افلاطون ما ما از سولون Solon سخن می گوید که تعریف می کرد، از کاهنان شهر سائیس Sais در مصر شنیده است که در گذشته، بش از طوفان، شهر بزرگی بود به نام آتلانتید Atlantide در دهانهٔ تنگهٔ حیا الطارق كه مساحت آن بيشتر از مجموعة مساحت افريقا و آسيا بود، و شاهان اين ناحيه، نه تنها مالک این حزیره بودند، بلکه قلم وشان را در خشکی جنان وسعت داده بودند که عرض آن در افریقا تا مصر کشیده شده بود و طول آن در ار ویا تا توسکانا؛ گذشته از آن، قصد داشتند که تا آسیا نیز بروند و همهٔ مللی را که در سواحل مدیترانه هستند تا خلیج دریای سیاه تحت فرمان خود درآورند و برای این منظور، اسیانیا و سرزمین گل و استالیا را تا يونان درنورديدند. در آنحا آتنيان آنان را متوقف ساختند. اما مدتى بعد، هم آتنيان و هم ایشان جزیره شان براثر طوفان بزرگ به زیر آب رفتند باورکردنی است که این هجوم مهیب آب تغییرات عحیبی در ساکنان زمین داده بود، حنان که میگو بند در با سیسل را از ایتالیا حدا کرده است.

Hoec loca, vi quondam et vasta convulsa ruina

Dissilluisse ferunt, cum Protinus U Traque telus una foret در قسبرس با سوریده، جزیرهٔ او به Eubee و با سرزمین بوئسی Bococe قاره، همه به سرزمین هائی وصل بودند که به چندین قسمت شده و خندق های وسط شان را از گل ولای و شن آکنده بودند.

منظور برزیل است که در سال ۱۵۵۷، Villegagnon (و در متن مونتنی Vilegaignon) در آن پیاده شد.
 ۲. مراجعه شود به کلیات آثار افلاطون، ترجمهٔ دکتر محمدرضا لطفی، انتشارات خوار زمی، تهران ۱۳۵۲، جلد سوم، ص ۱۸۲۹ تا ۱۸۲۹ (تیمائوس، ۲۲ تا ۲۵).

 <sup>«</sup>میگویند این سرزمین ها که در گذشته با لرزشی شدید و ویرانگر از جا کنده شدند، در زمانی که هردو
 با هم یک سرزمین را تشکیل میدادند، از هم جدا شدند.» ویرفریل، انثید، فصل سوم، ۱٤.٤.

Sterilisque diu palus aptaque remis

Vicinas urbe alit, et grave sentit aratrun'

اما گمان نمی رود آن جزیره، همان دنیای تازه (ینگه دنیا) ای باشد که ما کشف کرده ایم، زیرا آن جزیره تفریباً مجاور اسپانیا بود و طوفان باید کار عجیبی کرده باشد که آن را به جای امروزیش، یعنی بیش از هزار و دویست فرسخ عقب برده باشد. به ویژه، آنگونه که ناوگان های جدید تقریباً کشف کرده اند، این سرزمین اصلاً جزیره نیست، بلکه قاره ای است که از یکسو به هند شرقی متصل است و از سوی دیگر به سرزمین های زیر دو قطب. یا اگر هم جدا باشد، با چنان تنگهٔ باریک و فاصلهٔ کمی است که به خاطر آن نمی توان جزیره اش نامید.

به نظر می رسد که این جسم عظیم نیز مانند تن ما حرکاتی طبیعی یا تب زده داشته است. وقتی فشاری را که رودخانهٔ دوردونی Dordogne من در روزگار ما به سمت ساحل راست سراشیبی اش وارد می آورد در نظر می گیرم که در ظرف بیست سال چقدر از زمین ها را اشغال کرده و پایهٔ آنهمه ساختمان را سست کرده است، می بینم که این طغیانی غیرعادی است. زیرا اگر این وضع ادامه یابد و در آینده نیز چنین شود، چهرهٔ دنیا عوض خواهد شد. معمولاً تغییراتی روی می دهد، رودخانه ها گاهی به یک سومتمایل می شوند و گاهی به سوی دیگر، و گاه به یک وضع می مانند. از سیل های ناگهانی حرف نمی زنم که معمولاً علت آنها را می دانیم. در «مدوک» Medoc برادرم، جناب دارساک ۵ معمولاً علت آنها را می دانیم. در زیر شنی است که دریا بیرون می ریزد... فقط نوک بعضی ساختمان ها هنوز پیداست. اهالی می گویند که از مدتی پیش دریا با چنان شدتی به سوی آنها می آید که چهارفرسخ از زمین هایشان را از دست داده اند. این شن ها پیشاهنگان آبها هستند. و ته های شنی بزرگ را می بینم که بیش می آیند و مملکت را اشغال می کنند.

شهادت دیگری از عهد باستان که می توان این کشف را به آن مربوط دانست در آثار ارسطو است. البته اگر آن کتاب کوچک عجایب ناشنیده نوشتهٔ او باشد. ارسطو

و مرداب هائی که مدت های دراز بی حاصل افتاده و در آنها قایق می راندند.
 اکنون شهرهای رزگ را تغذیه میکنند و ارابه ها از آنها می گذرند.

در آن کتاب نقل میکند که عده ای از مردم کارتاژ، بیرون تنگهٔ جبل الطارق وارد اقیانوس اطلس شده و پس از مدت درازی کشتی رانی سرانجام جزیرهٔ بزرگ حاصلخیزی را پیدا کرده بودند آکنده از جنگل ها و دارای رودخانه های پرآب و بسیار دور از قاره ها و خشکی ها. آنان و عده ای دیگر که شیفتهٔ زیبائی و نعمت های آن جزیره شده بودند، با زنان و بچه هایشان به آنجا رفتند و ساکن شدند. بزرگان کارتاژ که دینند سرزمین شان به تدریج از جمعیت خالی می شود، رفتن به آن جزیره را ممنوع کردند و مجازات کسانی که از این فرمان سر پیچی میکردند مرگ بود. بطوری که دیگر بیرون راندند، زیرا می ترسیدند که با گذشت زمان، عدهٔ آنها چنان زیاد شود که سرانجام به کارتاژ حمله کنند و آنان را سرنگون سازند و دولت شان را نابود کنند. اما این روایت ارسطو هم هیچ رابطه ای با سرزمین های جدید ما ندارد.

مردی که در اختیار من بود، مردی ساده و ابتدائی بود و این شرط اصلی برای شهادت صادقانه است. زیرا اشخاص تربیت شده و ظریف، خیلی چیزها را با کمال دقت مشاهده میکنند، اما به تعبیر و تفسیر آنها میپردازند و برای ارزش دادن به تغسیرهای خویش و متقاعد کردن مردم نمی توانند کمی از قلب حقیقت خودداری کنند. هرگز چیزی را صاف و ساده به شما معرفی نمیکنند، بلکه به تناسب قبافه ای که در برابر خویش میبینند آن را تغییر میدهند و میپوشانند و برای اعتبار دادن به قضاوت خویشتن و جلب توجه شما، دست به اطناب و مبالغه میزنند. یا باید آدمی بسیار صادق باشد و یا چنان ساده که نتواند چیزی بسازد و به ساخته های در وغش صورتی حقیقت نما بدهد... آدمی که من در اختیار داشتم چنین بود و گذشته از آن، چندین بار ملوانان و بازرگانانی را به من نشان داد که در این سفر شناخته بود. بدینسان من به این اطلاعات قانعم بی آنکه بخواهم بپرسم که کیهان شناسان چه میگویند.

ما به موضع نگارانی احتیاج داریم که از هرکجا که بوده اند روایتی خاص برای ما فراهم کنند. اما آنان چون این امتیاز را برما دارند که فلسطین را دیده اند، میخواهند این امتیاز را هم داشته باشند که اخبار همهٔ مردم جهان را برای ما تعریف کنند. من میخواستم که هرکسی هرچه را که میداند، همانقدر که میداند، بنویسد. نه تنها در این باره، بلکه دربارهٔ همهٔ موضوع ها: زیرا به این ترتیب است که میتوان دانش خاصی

#### ۷۰ / مکتب های ادبی

درباره طبيعت يک رودخانه يا چشمه به دست آورد.

باری، به موضوع بحثمان برگردیم: تا آنجا که برای من تعویف کرده اند، به این نتیجه رسیده ام که هیچ اثری از «بر بر» بودن و وحشیگری در این ملت نیست. مگر اینکه هرکسی آنچه را که به رسم وعادت خودشان نبیاشد وحشیگری بخواند. درواقع گوئی ما هیجگونه برداشتی از حقیقت و منطق نداریم، مگر تصور عقابد و رسوم کشوری که در آن به سر می بریم. و حال آنکه آنجا مذهب کامل، سازمان اداری کامل و کاربرد درست و حسابی همه حیز وجود دارد. آنها وحشی هستند، همانطور که ما میوه هائی را که طبیعت به خودی خود و با سیر طبیعی خود تولید کرده است وحشی میخوانیم، و حال آنکه باید میوه ای را که با هنرنمائی خودمان تغییر داده ایم و نظام مسير طبيعي رشد آنرا برهم زده ايم وحشي بخوانيم. از ميوه هاي اصلي، حقيقي ترين و طبیعی ترین مزایا و ارزش ها، زنده و جاندار است وحال آنکه دراین یکی ها، ما همه چیز را فاسد و خراب كرده ايم و فقط آنها رابا ذائقة تباه خودمان تطبيق داده ايم. بـاوجود این، طعم و لطافت باب طبع عالی ما و دلخواه امثال ما هم در میوه های مختلف همین سرزمین های بی فرهنگ یافت می شود. این دلیل نمی شود که بگوئیم فنون ما بر مادر توانا و بزرگ مان طبیعت، فائق آمده است. ما زیبائی و غنای آثار طبیعت را با ابداعاتمان چنان تغییر دادهایم که آن را بکلی خفه کردهایم. با اینهمه، هرحا که یاکی، و صفای آن می درخشد، ما را از کارهای بیهوده و باطل مان سخت شرمنده مرکند.

Et veniunt ederoe sponte sua melius Surgit et in solis formosior antris, Et volucres nulla dolcini arte canont

همهٔ کوشش همای مما نمی تواند لانهٔ کوچکترین پرندگان و بافت و فایده و کارآمد بودن آن را تقلید کند و یا تار عنکبوت محقر را. افلاطون میگوید که همهٔ چیزها یا ناشی از طبیعت اند یا زادهٔ اتفاق و یا اثر فن و هنر. بزرگترین و زیباترین چیزها زادهٔ

 ۱. و پیچک به خودی خود قد میکشد و مشمش بری در دخمه های دورافتاده زیباتر رشد میکند و پرندگان بی هنر آوازی زیباتر دارند. پرو پرسیوس، جلد اول ۲، ۹۰. طبیعت و اتفاقند و کوچکترین و بی مقدارترین آنها ناشی از هنر است. ۱

یس این ملت ها از این رو بر بر شمرده می شوند که خلق و خوی انسانی را بسیار کم فراگرفته اند و هنوز به سادگی بدوی خو بشتن بسیار نزدیکترند. هنوزقوانین طبیعی که قوانین ما خرامشان نکرده اند برآنها حاکمند، و این قوانین در چنان حدی از یاکی هستند که گاهی افسوس میخورم براینکه چرا شناسائی آنها، خیلی زودتر از این صورت نگرفته است، بعنی در روزگارانی که کسانی بودند که بهتر از ما می توانستند دربارهٔ آنان قضاوت كنند. افسوس مىخورم كه ليكورگوس و افسلاطون از آنها بى خبر بودند. زیرا فکرمی کنم آنچه ما براثر تجربه در این ملت ها می بینیم، نه تنها از همهٔ نقش و نگاری که شعبر، عصر طلاثی را به آنها آراسته است و از همهٔ ابداعاتی که برای تصور جوامع خوشبخت صورت گرفته است، حتى از ادراكات و آرزوهاى فلسفه نيز فراتر رفته است. آنگونه که بر اثر تجربه می بینیم، آنها جامعه ای بسیاریاک و ساده را با ساده لوحی بنا گذاشته اند و تصور کرده اند که حامعه شان می تواند با کمترین هنرنمائی و دخالت انسانی اداره شود. دلم میخواست به افلاطون بگویم این ملتی است بدون هیچگونه خرید و فروش، هیچگونه آشنائی با حروف، هیچگونه دانش اعداد، هیچگونه نام صاحبمنصب اداری یا مقام سیاسی، هیچگونه استفاده از خدمت دیگران، از ثروت یا فقر، هیچگونه قرارداد، هیچگونه ارثیه، هیچگونه شرکت، هیچگونه سرگرمی مهم، هیچگونه مراعات خویشاوند، مگر همه با هم، هیچگونه کشاورزی، هیچگونه فلز، هیچگونه مصرف شراب یا گندم. کلماتی هم که به معنی دروغ، خیانت، ینهانکاری، خست، حرص، بدگوئی و بخشش باشد در میانشان نیست. او چگونه می توانست «جمهوری» ای را که تصور کرده بود، دور از چنین کمالی پیدا کند Viri a diis recentes Y

Hos natura modos primum dedit<sup>™</sup>

فعلاً آنها در ناحیه ای از یک سرزمین بسیار دلگشا و معتدل زندگی میکنند. بطوری که شاهدان عینی به من گفته اند، کستر اتفاق می افتد که در میان آنها شخص

١. مجموعة آثار افلاطون، قوانين، كتاب دهم، ٨٨٩، ص٢٣٤٦.

۲. «مردانی تازه از کارگاه خداوند درآمده. » سنکا، نامه های منظوم، ۹۰.

۳. «اینک اولین قوانینی که طبیعت وضع کرده.» ویرژیل.

بیماری بیدا شود. آنان به من اطمینان دادند که در آنجا هیچ فرد لرزان، با جشم قی کرده، دهان بی دندان و کمر خمیده از بیری ندیده اند. آنها در طول ساحل در با زندگی می کنند و در خشکی نیز بشت سرشان کوه های سر به فلک کشیده است و در میان کوه و دریا زمینی به عرض تقریباً صد فرسخ وجود دارد. به فراوانی ، ماهیانی دارند با گوشت هائی که به هیجوجه شبیه گوشت های ما نیست و آنها را بدون هیچ تفنن دیگری، فقط می بیزند و میخورند. اولین بار که کسی اسبی به آنحا برد، با اینکه در سفرهای متعدد دیگر از آن استفاده کرده بـود، چنان از این وضع دچــار وحشت شدند که قــبل از اینکه بتوانند اسب را بشناسند، آن را به ضرب تبر کشتند. ساختمانهای آنها دراز است و گنجایش دویست یا سیصد تن را دارد، پوشیده از پوست درختان بزرگی که یک سرشان به زمین تکیه دارد و سر دیگرشان به همدیگر تکیه کرده است، شبه بعضی از أنبارهای غلات ما، که بوشش شان تا زمین ادامه دارد و دیواره هایش را تشکیل می دهد. حنان حوب های محکمی دارند که از آنها شمشیر می سازند و نیز سیخ برای کباب کردن گوشت. رختخوابهاشان از بارجهای بنیهای است که مانند رختخوابهای کشتی های ما از سقف آویزان شده و هرکسی رختیخواب خودش را دارد، زیرا زنها حدا از شوهرانشان می خوابند. با برآمدن آفتاب بیدار می شوند و به محض بیرون آمدن از رختخواب غذای سراس روزشان را می خورند، حون که بحز همان بکیار غذائی نمی خورند. همراه غذا مایعات نمی خورند، همانطور که سویداس در مورد بعضی ملل دیگر شرق میگوید که مایعات را در خارج از غذا میخورند. آنها در اثنای روز به دفعات مایعات میخورند. مشروب شان از ریشهٔ چند درخت گرفته می شود و به رنگ شرابهای کم رنگ ماست. آن را فقط نیمگرم میخورند. این مایع تنها سه روز نگهداری می شود. طعم کمی تند دارد. به هیچوجه مستی آورنیست، برای معده سلامت بخش است و برای کسانی که به آن عادت ندارند ملین است. برای کسی که به آن عادت دارد مشروبی بسیار مطبوع است. به جای نان از مادهٔ سفیدی استفاده میکنند شبیه گشنیز پرورده. من ازآن چشیده ام: طعم آن شیرین و کمی گس است. سراسر روزشان به رقصیدن میگذرد. جوانترها با تیر و کمان به شکار حیوانات میروند. در این اثناء عده ای از زنان به گرم کردن مشروب که وظیفهٔ اصلی شان است سرگرم

می شوند. یکی از پیرمردان، سحرگاه، پیش از اینکه شروع به خوردن غذا کنند، برای تمام ساکنان ساختمان موعظه می کند، از یک سر بنا تا سر دیگر می رود و یک جمله را پیاپی تکرار می کند، تا وقتی که به انتهای بنا برسد. (زیرا بناها قریب صد پا طول دارند.) او فقط دو چیز را به آنها سفارش می کند: دلاوری در برابر دشمنان شان و محبت به زنانشان و از تکرار این نکته هرگز غافل نمی ماند. چون زن ها هستند که همیشه مشروب آنها را چاشنی می زنند و ولرم نگه می دارند. در خیلی جاها و از جمله در خانهٔ من هم، نمونهٔ رختخواب های آنها، طناب هایشان، و شمشیرهایشان و النگوهای چوبی هست که به هنگام جنگ مچ وبازویشان را با آنها می پوشانند و نی های بلندی که یک سر آنها باز است و با صدای آنها ریتم رقص شان را حفظ می کنند. آنها موهای همهٔ بدن شان را می تراشند و بدون تیغ و فقط به کمک سنگ ها و چوب های تیز، خیلی تمیزتر ازما این کار را می کنند. آنها معتقد به بقای روح هستند: ار واحی که درخور خدایان باشند در آن نقطه ای از آسمان که خواستگاه خورشید است ساکن درخور خدایان باشند در آن نقطه ای از آسمان که خواستگاه خورشید است ساکن می شوند، و ار واح لعنت شده در مغرب.

آنان کاهنان و پیشگویانی دارند که کمتر در میان مردم ظاهر می شوند و در کوهستان زندگی می کنند. با رسیدن آنها ضیافت و گردهم آئی بزرگی با شرکت اهالی چند دهکده (هریک از بناهائی که قبلاً شرح دادم یک دهکده شمرده می شود و هربنائی با بنای دیگر قریب یک فرسخ فاصله دارد) بر پا می شود. این پیشگو در جمع آنها سخن می گوید و آنان را به فضیلت و انجام وظائف شان تشویق می کند. اما تمام علم اخلاق آنها فقط همان دو عنوان را دارد: پایداری در جنگ و محبت به زنانشان. این شخص آینده را برای آنها پیشگوئی می کند و حوادثی را که می توانند از اقدامات شان انتظار داشته باشند، آنها را راهی جنگ می کند یااز آن بازمی دارد. در چنین شرایطی انتظار داشته باشند، آنها را راهی جنگ می کند یااز آن بازمی دارد. در چنین شرایطی اگر خوب پیش بینی نکرده باشد و برایشان وضعی خلاف آنچه او گفته است پیش بیاید، محکوم به پیشگوئی نادرست می شود و اگر براو دست بیابند، هزار تکه اش می کنند. به همین دلیل کاهنی که یکبار سرافکنده شده است دیگر به چشم کسی دیده نمی شود.

پیشگوئی موهبت الهی است، از اینرو سوء استفاده از آن طراری قابل تنبیهی است. در میان سکاها، وقتی که پیشگویان در پیشگوئی شان اشتباه میکردند، آنها را

در ارابه ای پر از خار میخواباندند و دست ها وپاهایشان رامیخ میکردند، گاوها ارابه را میکشید دو آنها تنشان آتش میگرفت.

کسانی که در کاری دخالت میکنند که در حد توانائی آدمی است، در کاری که می توانند انجام دهند معذورند. اما این کسانی که ما را گول می زنند و ادعای نیروی خارق العاده ای را میکنند که برای ما شناخته نیست، آیا نباید، وقتی که به وعده ای که داده اند وفادار نمانند، به خاطر جسارت در حیله گری تنبیه شان کرد؟

آنان با مللی که در بشت کوه ها و دور از در با سکونت دارند در حنگند. برهنه به حنگ می روند و سلاح دیگری ندارند مگر تیر و کمان و یا شمشیرهای جوبی که نوک شان مانند زیانهٔ نیزه های ما تیز است. حنگ هایشان به طور شگفت آوری سخت است وهرگزیدون کشتیار و خونریزی پایان نمیگیرد. زیرا ترس و فراربرای آنها معنی ندارد. هرکسی، به عنوان نشانهٔ پیروزی، سر دشمنی را که کشته است با خود می برد و دم در خانهٔ خود آویزان میکنـد. پس از اینکه مدت درازی اسیرانشـان را می پرورند و همهٔ وسائل راحتی را برای آنها فراهم می کنند، کسی که صاحب اسیر است، حمعی از آشنایانش را دعوت میکند. طنابی به یک بازوی اسیر می بندد و سر آن را به دست میگیرد ویرای اینکهمبادا اسیر به او حمله کند، چند قدم دورتر می ایستد، و بازوی دیگر اسیر را به عزیزترین دوستش میدهد که به همان ترتیب نگهدارد. آنگاه آن دو، در حضور جمع، اسير را به ضرب شمشير ميكشند. سپس گوشت او را كباب ميكنند و میخورنید و تکههائی از آن را بیرای خانبوادهٔ دوستانشان که حضور ندارند می فرستند. برخلاف آنچه تصور میکنند، این کار، همانطور که سابقاً سکاها میکردند، برای تغذیه نیست، بلکه برای نشان دادن اوج انتقام است. مسئله این است که آنان وقتی دیدند که پرتقالی ها چون بومی ها را اسیر میکنند نوع دیگری از مرگ را در موردشان اعمال می کنند، یعنی آنها را تا کمر در زمین چال می کنند و بعد باران تیربر آنان می بارند و بالاخره زخمیّان را از خاک درمیآورند و به دار میآویزند، با خود گفتند که این مردم دنیای دیگر، مانند آنهائی که شناخت هرگونه شر و بدی را در میان همسایگانشان رواج داده بودند و در اعمال هرگونه بدكاري از همه بالا ترند، حتماً بي سبب نيست كه به اين نوع انتقام دست میزنند و این حـتماً باید تـلخـتر از روش انتقام خود آنان باشد، از اینرو روش قدیم انتقام خود را ترک گفتند و این روش را برگزیدند. من منکر دهشت

وحشیانه ای که در چنین عملی وجود دارد نیستم. اما نمیخواهم که با قضاوت دربارهٔ معایب آنها، در برابر معایب خودمان کر و کور باشیم. من فکر میکنم که خوردن آدم زنده وحشیانه تر از خوردن آدم مرده است. تکهپاره کردن تنی که هنوز آکنده از احساسات است با شکنجه وآزار، سوزاندن تدریجی اندامش، انداختن سگها و خوک ها به جان او، (همانطور که نه تنها خوانده ایم، بلکه حوادث تازه ای از این قبیل به خاطر داریم'، آن هم نه بین دشمنان قدیمی، بلکه بین همسایگان و همشهریان و بدتر از همه آنکه به بهانهٔ تقدس و دیانت)، بدتر از کباب کردن و خوردن گوشت انسان بعد از مرگ اوست.

خروسیب وس Chrysippus و زنون Zenon پیشسوایان نسخمله و رواقسی اندیشیده اند که استفاده از گوشت مرده در صورتی که ضرورت داشته باشد و برای سدجوع باشد اشکالی ندارد ۲، همانطور که اجداد ما، وقتی که در شهر «آلکسیا» Alexia به محاصرهٔ سپاه سزار در آمدند، تصمیم گرفتند که در مدت محاصره، از گوشت تن پیرمردها و زنان و کسانی که برای جنگ مفید نبودند سدجوع کنند.

#### Vascones, fama est, alimentis talibus usi

#### Produxere animas3

و پزشکان از هرگونه استفاده از آن برای سلامت ما ابائی ندارند، چه برای استفاده در درون و چه در بیرون بدن. اما هیچ عقیده ای غیراصولی تر از این نیست که خیانت و بی عدالتی و ظلم و قساوت را که از معایب عادی ماست تصویب کنند.

پس ما می توانیم آنها را به دلایل عقلی وحشی بنامیم، اما نه از این رو که شبیه ما نیستند، زیرا خود ما در انواع وحشیگری آنها را پشت سر گذاشته ایم. جنگ آنها اصیل و جوانمردانه است و همهٔ دلائل و زیبائی هائی را که به این بیماری نوع بشر می توان نسبت داد داراست. در میان آنها یگانه پایگاه جنگ، رشگ بردن به برتری و

۱. جنگ های مذهبی اروپا درقرن شانزدهم آکنده از ماجراهای خشن وگاه دهشتناک است. در کتاب Commentaires اثر Monluv به تاریخ ۱۵ نوامبر ۱۵۹۱ مراجعه شود.

۲. از كتاب «زندگي خروسيبوس» آثر «ديوگنس لائرتيوس»، جلد هفتم، ٧٧\_٧٠.

۳. «میگویند که گاسکنی ها، با استفاده از چنین غذاهائی زنده ماندند.» ژوونال Juvenal فصل پانزدهم،

ارزش است. آنان هرگز به خاطر تصرف زمین نمرجنگند زیرا هنوز از آن وفور طبیعی برخبوردارند که هرچه لازم دارنید بدون کار و زحمت در اختیارشان مے گذارد و دیگر احتیاجی نیمی بینند که قلم وشان را گسترش دهند، هنوز در آن دوران سعادت آمیزی به سر می برند که به جز اقناء احتیاجات طبیعی شان آرزوی دیگر ندارند. خارج از آن همه چیز برای آنها بی مصرف است. هرکسی همسن وسالان خود را برادر، کوحکترها را فرزند میخواند و پیرمردان برای همه پدرند. پیران تمام دارائی خود را بی آنکه تقسیم کنند برای همه به ارث می گذارند، بدینسان آنچه طبیعت به همهٔ مخلوقات داده است به همه تعلق می گیرد. اگر همسانگانشان از کوهستان نگذرند و به آنها حمله کنند و در جنگ فاتح شوند، پیروزی به جزشرف و افتخار نفع دیگری برای فاتح ندارد. چون احتماحی به مال و ملک شکست خوردگان تبدارند، به سرزمین خود برمی گردند و حون در آنجا هیچ کم و کسری ندارند و خوب می دانند که به آنجه دارند جگونه قانع باشند، به خوبی و خوشی زندگی میکنند. اگر طرف مقابل هم فاتح می شد همین کار را م كرد. آنجه از اسبرانشان م خواهند فقط ابن است كه به شكست خودشان اعتراف کنند. اما در طول صد سال هم حتی یک نفر پیدا نم شود که به حنین اعترافی تن دردهد. همه حاضرند بمیرند ولی رفتاریا گفتارشان کوچکترین لطمه ای به شرف و افتخارشان بزند. حتى يك نفر بين آنها يبدا نم شود كه نخواهد كشته شود و گوشت ننش خورده شود. اسب آن را آزاد می گذارند که از زندگی لذت سرند و بدانند که زندگی شه بن است. و همه از مرگ آبنده شان برای آنها حرف می زنند و مرگو بند که جه شکنجه ای خواهند کشید و حگونه کشته خواهند شد و حگونه انداه هایشان را تکه تکه خواهند کرد و خواهند خورد و چگونه مقدمات جشنی که با گوشت آنها بر یا خواهد شد فراهم ميرشود. همة امن سخنان به ابن قصد است كه از دهان آنها حند كلمة نرم يا حقیم آبه بندون یکشند با در آنها علاقه به فرار را انجاد کنند تا این امتباز را به دست ب داند که آنها را ترسانده و غرورشان را شکسته اند. زیرا در نظر آنها بگانه نیروی حفيظي در همين است.

victoria nulla est

Quam quoe confessos animo quoque subjugat hostes

مجارها که جنگجویان قهاری بودند وقتی که دشمن را مجبور میساختند که به شکست خود اعتراف کنند، دست از جنگ برمیداشتند. به محض اینکه این اعتراف را از زبان او بیرون میکشیدند، رهایش میکردند که صحیح و سالم و بدون پرداخت غرامت به سرزمین خود برود و قول بدهد که دیگر به جنگ با آنها برنخواهد خاست. پیدا میکنیم، امتیازاتی عاریتی هستند و از آن خود ما نیستند. داشتن دست و پای محکمتر هنر نیست، بلکه خاص حمالان است، پیابک و ورزیده بودن یک صفت بی جان و جسمانی است. گیر انداختن دشمن در گوشه ای و خیره کردن او با نور آفتاب کار تصادف است. مهارت در شمشیر بازی، کار فن و دانش است و ممکن است آدمی ترسوو هیچ و پوچ در شمشیر بازی پیروز شود. احترام و ارزش انسان به قلب و اراده اش است، احترام حقیقی او در آنجاست. احترام و ارزش انسان به قلب و اراده اش است، احترام حقیقی او در آنجاست. شجاعت در ارزش اسب ما یا سلاحهای ما نیست، بلکه در ارزش خود ماست. کسی که مصرانه ارزش اسب ما یا سلاحهای ما نیست، بلکه در ارزش خود ماست. کسی که مصرانه به قیحتی اطمینان خود را از دست نمی ده و کسی که در برابر تهدید و بسه زمسیسن افستای اطمینان خود را از دست نمی ده و

نگاههای نافذ و تحقیرآمیزش را در چشم دشمن میدوزد و جان میسپارد، مغلوب ما

گاهی شجاع ترین جنگجو یان، بدطالع ترین آنهاست...

نشده، بلکه مغلوب سرنوشت شده است. کشته شده ولی شکست نخورده است.

 $\rightarrow$ 

 <sup>«</sup>پیبروزی هیچ نیست، جز آنچه دشمن را مجبور سازد که به شکست خود اعتراف کند» منقول از کلاودیوس، در کتاب سیاست، اثر یوستوس لیهسیوس Justus Lipsius فصل پنجم، ۱۷.

خالكوندولاس Chalcondylas، تاريخ انحطاط امپراطورى روم، فصل پنجم، ٩.

۲. «اگر افتاد، روی زانومی جنگد.» سنگا، De Providentia، جلد دوم.



كلاسيسيسم

Classicisme



### مقدمه ای د مکتب کلاسک

کلمهٔ کلاسیک، به معنی وسیع خود، به تمام آثاری که نمونهٔ ادبیات کشوری شمرده می شود و مایهٔ افتخار ادبیات ملی آن کشور است اطلاق می شود، مثلاً ما می توانیم همهٔ آثار جاودانی شاعران بزرگمان را کلاسیکهای ادبیات فارسی بنامیم. ولی آنجا که بحث از مکتبهای ادبی در میان باشد، دیگر چنین معنی وسیعی منظور نظر نیست و در این مورد عنوان کلاسیک به آن مکتب ادبی گفته می شود که پیش از پیدایش سایر مکاتب ادبی (در قرن هفدهم) در فرانسه بوجود آمده و از ادبیات قدیم یونان و روم تقلید کرده است:

میگوئیم در فرانسه، زیرا این مکتب، اگر از مفهوم عام کلمه صرفنظر کنیم، اختصاصاً یک مکتب فرانسوی است. در مورد دوران ها یا مکاتب دیگر مانند باروک یا رومانتیسم و یا در قلمرو کوچکتری، در مؤرد سمبولیسم، میتوان از کل اروپا سخن گفت؛ اما پیدا کردن شباهت های نزدیک بین جریان هائی که در قرن هفدهم و اوائل قرن هجدهم در کشورهای مختلف از وپای غربی نام کلاسیک به خود گرفتند، دشوار است. در واقع عدهٔ روزافزونی از مورخان ادبی آلمان و اروپای مرکزی و اسپانیا و ایتالیا، امروزه ترجیح میدهند که وقتی سخن از هنر و حتی تثاتر و شعر غنائی و نثر کشورهایشان به میان می آید، به جای مکتب کلاسیک از دوران باروک حرف بزنند. حتی عده ای از پژوهشگران تند، و

### ۸۲ / مکتب های ادبی

معتقدنید که کلاسیسیسم فرانسوی را هم باید شاخهٔ حجب آلودی از باروک شمرد که تغییر قیافته داده است.

اما کلمهٔ کلاسیک، مدتهای دراز همهٔ کوشش خود را به کار برده است که نام باروک را از تاریخ ادبیات حذف کند و یا به شدت محدود سازد. خود کلمهٔ کلاسیک از آن عناوین بسیار راحتی است که برای اقناع اذهان طرفدار قطعیت و صراحت، معمول شده است. اما بهتر این بود که این کلمه به صورت جمع به کار برده شود تا بتوان اختلاف و تفاوت کلاسیسیسم های مختلف را مشخص ساخت. اما این کوشش هم نتیجه ای ندارد و ممکن است به بروز سوء تفاهم هائی بزرگتر از آنچه قصد منتفی کردنش را داریم منجر شود. از اینرو چاره ای نداریم جز اینکه همان کلاسیسیسم قرن هفدهم فرانسه را که به صورت مکتب جاافتاده ای شناخته شده است تحلیل کنیم و در عین حال نشان دهیم که چگونه کلاسیسیسم فرانسه برای جریان های تازهٔ ادبی در کشورهای دیگر سرمشق قرار گرفته و چگونه خود آن با تقلید از موفقیت های کلاسیک های یونان قدیم بیش رفته است.

این ادعا نابجا خواهد بود که بگوئیم کلاسیسیسم در انگلستان یا کشورهای دیگر فقط در صورتی اصیل خواهد بود که به کلاسیسیسم فرانسه نزدیک باشد. اما این نکته را هم نمی توان انکار کرد که کلاسیسیسم در فرانسه شکوفائی فوق العاده ای در ادبیات به وجود آورد، بطوری که حتی کلاسیسیسم انگلستان و آثار میپلتون Milton و درایدن Dryden و پوپ Pope نیز با آن یارای برابری نداشت و همزمان با آن ادبیات کشورهای دیگر در دوران انحطاط یارای برابری نداشت و همزمان با آن ادبیات کشورهای دیگر در دوران انحطاط به سر می بردند و امروزه نیز هرگونه توصیف ارزش های کلاسیک می بایستی با توجه به نظریه های بوالو Boileau و مهمتر از او با در نظر گرفتن آثار راسین توجه به نظریه های جوالو La Fontaine و نشر اخلاقسیون و مدوعظه نویسان و تاریخ نگاران معاصر لوئی چهاردهم صورت بگیرد.

بد نیست که در اینجا از لحاظ تاریخی و از دید معنی شناسی نگاهی به کاربرد این کلمه بیندازیم: درقرن دوم میلادی آولوس جلیوس Aulus-Gellius

محقق رومی نویسندگان را به دو گروه تقسیم میکرد: Prolrtarius Scriptor (نبویسندهٔ کلاسیک) و Prolrtarius Scriptor (نبویسندهٔ عامه). و عنوان نویسندهٔ کلاسیک را به نویسنده ای اطلاق میکرد که آثار او شایستهٔ مطالعهٔ طبقات بالای جامعه باشد. بتدریج این صفت معنی وسیع تری پیدا کرد و به آثاری اطلاق شد که شایستهٔ تدریس در کلاسها و قابل استفاده برای تربیت نسل جوان باشد. این نویسندگانی که آثارشان به عنوان سیرمشق برای دانش آموزان پیشنهاد می شد، طبعاً بهترین نویسندگان بشمار رفتند و کلمهٔ کلاسیک نیز معادل برتری تردیدناپذیر اثر شمرده شد. آثار برتر، بخصوص از نظر معلمان، طبعاً آثاری هستند که با گذشت قرنها و دورانها اهمیت و ارزش خودشانرا حفظ کرده اند و درواقع همان بناهائی هستند که بقول فردوسی، از باد و باران گزند نیافته اند، به همین دلیل در اغلب زبانهای امروزی اروپائی، آثار کلاسیک همان آثار قدیم هستند. اما در کنار آثار بزرگان قدیم را پیدا میکند، نویسندگان کلاسیک و آثارشان گرفتن در کنار آثار بزرگان قدیم را پیدا میکند، نویسندگان کلاسیک و آثارشان را کلاسیک های ادبیاتشان مینامند. مثلاً آثار تولستوی، گوته و پروست را کلاسیک های ادبیات روسی، آلمانی و فرانسه مینامند.

اما فقط در قرن هیجدهم، از طریق لاهارپ، ولتر و تعلیمات یسوعیان، و بعد در قرن نوزدهم از طریق دانشگاه امپراطوری و معلمان دوران بازگشت سلطنت و لوئی فیلیپ که اغلب مخالف انقلاب رومانتیک بودند، این صفت «کلاسیک» بطور منظم در مورد نویسندگان فرانسوی دوران لوئی سیزدهم و لوئی چهاردهم بکار رفت. کلمهٔ کلاسیک از آن ببعد گذشته از اینکه خود نشانهٔ ارزش بود، در عین حال سرزنشی شمرده میشد به نویسندگان رومانتیک که نوآور، منحط و ناسازگار شمرده میشدند. گونه ادعا کرد که برای اولین بار او و دوستش شیلر بودند که این اختلاف بین کلاسیک و رومانتیک را مطرح کردند و بعد از آنها برادران شلگل به این مسأله پرداختند. از منتقدان قرن نوزدهم و بیستم فرانسه نیزار Nisard برونییگ آنها برادران شلگل به این مسأله پرداختند. از منتقدان قرن نوزدهم و بیستم فرانسه نیزار Nisard برونتیر Pabbit برونییگ آنها برونییگ آنها برونییگ آنها برونییگ آنها برونییگ آنه آمریکائی تی. ای. هولم T. E. Hulme و تی. اس. الیوت و

### ۸٤ / مكتب هاى ادبى

عده ای دیگر تجلیل و تعریفی از کلاسیسیسم بعمل آوردند که خود در عین حال تحقیری از رومانتیسم بود.

با این اوصاف باید گفت که هنر کلاسیک اصلی همان هنریونان و روم قدیم است. شاعران قرن هفدهم فرانسه، بدنبال نهضتی که اومانیسم Humanisme نامیده می شود، این هنر قدیم را برای خود سرمشق قرار دادند و آثار خویش را به پیروی از قواعد ثابت و بارزی که از ادبیات یونان و روم و بخصوص از عقاید ارسطو اقتباس شده بود بوجود آوردند. البته این نهضت یک قرن پیش از آنکه در فرانسه ظاهر شود، در ایتالیا و اسپانیا بوجود آمد.

اسپانیائی ها هیچ تأثیری در فرانسویان باقی نگذاشتند، زیرا با اینکه تحقیق دربارهٔ ارسطورا در قرن شانزدهم آغاز کردند، ولی میکوشیدند این قواعد را با ادبیات غنی و پرارزشی که خود داشتند تطبیق دهند و ادبیات تازه ای ایجاد کنند. از اینر و به آفریدن نظام ادبی حالفتاده ای موفق نشدند.

اما هیچ تردیدی در این نیست که تئوریسین های فرانسوی همهٔ مطالعات و قانون گذاریهایشان را مدیون اومانیست های ایتالیائی هستند.

## دربارة اومانيسم

نهضتی که در این روزگار زیر نام اومانیسم (انسانگرائی) نخست در ایتالیا مطرح شد نامش را از رومیان گرفته بود. زیرا رومیان در عصر خود برای مطالعه و تحقیق دربارهٔ آثار یونان قدیم یک نظام ادبی و فلسفی تحت عنوان مطالعه و تحقیق دربارهٔ آثار یونان قدیم یک نظام ادبی و فلسفی تحت عنوان آثار قدیم می توان قدرت معنوی انسانی را رشد داد و او را بصورت انسانی تریعنی مدنی تری درآورد.» کلمهٔ اومانیسم در اصل به معنی «مطالعات آزاد» بود. در نظر اول مطالعهٔ «ادبیات انسانی» یا «ادبیات نسل بشر» به ادبیاتی متفاوت با «الهیات» اطلاق می شود. پس به این ترتیب اومانیسم یعنی مطالعات غیرمذهبی. اما نکته ای که باید به آن توجه کرد این است که بهیچوجه مقابله در میان نیست بلکه اگر مقابله ای در میان باشد، مقابله با ادبیات غیرمذهبی ترون وسطی است

که اغلب فاقد ارزش ادبی بود. برای اینکه با این مسأله بصورت دقیق تری آشنا شویم بهتر است که عین عبارات و. ل. سولنیه V. L. Saulnier را از رسالهٔ «روح رنسانس» در «تاریخ ادبیات جهان» انتشارات پلئیاد نقل کنیم:

«اگر موارد خاص باعث شده است که کلمهٔ اومانیسم یک معنی ثانوی پیدا کند که عبارت از مطالعهٔ ادبی متون یونانی و رومی یعنی آثار فرهنگ دورهٔ الحاد است به این سبب است که یگانه متونی که رنسانس توانسته بود به آنها دسترسی پیدا کند، همین آثار بود. اومانیسم که بنابه تعریف، متفاوت با مطالعات آباء کلیسا بود، هیچگونه قصدی برای مخالفت با آنها نداشت، بلکه برعکس میخواست روشنگری تازهای را در خدمت ایمان ومطالعات مذهبی قرار دهد».

اما اومانیستها به زبان بی جان و مرده ای از گذشتگان تقلید می کردند، زبان عامهٔ مردم را تحقیر می نمودند و در نتیجه، از روح مردم یعنی ذوق و هنر ملی بی بهره بودند. هرچند که طرفداران زیادی اطراف آنها گرد آمده بودند، اکثریت مردم چون فراگرفتن زبان لا تین برایشان امکان نداشت، از آثار آنان چیزی درنمی یافتند. از اینرو در شصت سال اول قرن پانزدهم، در حالیکه از طرفی «اومانیستها» مشغول ایجاد نوعی ادبیات اشرافی به زبان لا تین بودند، از طرفی هم در میان مردم ادبیات ساده و زیبای عامیانه ای بوجود می آمد. البته گویندگان و سرایندگان این ادبیات عامیانه دارای فرهنگ عمیقی نبودند و مطلب بکر و و سرایندگان این ادبیات عامیانه دارای فرهنگ عمیقی نبودند و مطلب بکر و گاهی عین جمله های ایتالیائی پترارک را تکرار می کردند. اما پس از مدت کمی گاهی عین جمله های ایتالیائی پترارک را تکرار می کردند. اما پس از مدت کمی هنر کلاسیک اومانیستها با زبان مردم درهم آمیخت و از این دو عنصر ادبیات ملی جدیدی بوجود آمد. باین ترتیب اولین مرحلهٔ رنسانس در ایتالیا آغاز گردید. هدف اصلی این بود که روح و طبیعت انسانی را با ذوق کلاسیک موافق سازند و انتقاد آزاد را که قرون وسطی بکلی از آن جلوگیری میکرد رواج دهند.

بالاخره اومانیسم ایتالیا که در قرن چهاردهم بصورت بازگشت به زبان و ادبیات لا تین شروع شده بود، در قرن شانزدهم به ایجاد ادبیات ملی جدیدی منجر

#### ۸۹ / مکتب های ادیی

گردید. باین ترتیب اومانیسم ایتالیا که کاملاً جنبهٔ اشرافی داشت و حتی دانته را بسبب آنکه بزبان مردم شعر گفته است، شاعر نمی شمردا ماهیت خود را از دست داد.

### اومانيسم ورنسانس درفرانسه

بین سالهای ۱۵٤٦ و ۱۵۵۰ ناگهان عده ای از هنرمندان جوان موفق به کشف اصل «زیبائی» در ادبیات شدند. این کشف حاصل آشنائی مستقیم آنان با شاهکارهای شعر یونان، بعضی از ظریفترین شاعران لا تین، پترارک و بالاخره شاعران ایتالیائی رنسانس بود که به زبان لا تین شعر میگفتند. در قرون وسطی توجه به قریحهٔ ذاتی، سهولت بیان و سلاست خودجوش و فی البداهه، مفهوم هنر را تحت الشعاع قرار داده بود. در این میان در دبیرستان «کوکره» Coqueret پیاریس، «رنسار» Ronsard و دوستان او، به راهنمائی استادانهٔ معلم زبان پونانی شان «دورا» Dorat برای نخستینبار با آثار «هومر»، سوفوکل و شاعران اسکندرانی آشنا شدند و در نتیجه مفهوم هنر برای آنها در درجهٔ اول اهمیت قرار گرفت. در اینجا باید به یک نکته توجه داشت: هرچند که قرون وسطی شاهکارهای تردیدناپذیری در نقاشی، معماری، شعر و حتی موسیقی به وجود آورده بود، ولی همهٔ این آثار یا محصول قریحه های استثنائی بود و یا محصول محاسبات دقیق. اما گمان نمی رود هیچ یک از هنرمندانی که این شاهکارها را آفریده بودند، به این فکر افتاده باشند که برای دست یافتن به زیبائی می توان به یک بودند، به این فکر افتاده باشند که برای دست یافتن به زیبائی می توان به یک رشته قوانین و قواعد و به یک نظام که و بیش منسجم مراجعه کرد. و زیبائی رشته قوانین و قواعد و به یک نظام کم و بیش منسجم مراجعه کرد. و زیبائی

۱. Leonardo Bruni d' Arezzo (مورخ ابتالیائی درگذشته به سال ۱۱۱۶) دربارهٔ دانته چنین می نویسد: دانته نشان میدهد که آثار کوچک و بی ارزش کشیتان و معلمان اطفال را سر تا پا خوانده است... ولی از میان آثار کلاسیکها حتی آنهائی را هم که امروز برای ما باقی مانده ندیده است. شکی نیست که هرکسی هرقدر هم که عامی و بی اطلاع باشد خجالت میکشد که اینهمه ابلهانه بنویسد. از اینرو من این شاعر را در ردیف ادبا و هنرمندان نمیشمارم و او را شایستهٔ دباغان و آسیابانان و این قبیل مردم عامی میدانم. زیرا از لحن خود او نیز خوب پیداست که میخواسته است دوست چنین مردمی باشد.

قواعد خاص خودش را دارد... در قلمرو هنر و نیز در قلمرو دانش، سرمشق ها فراوان بود، اما از اصول و قواعد خبری نبود. اکنون وقتی یک شاهکار بین فراوان بود، اما از اصول و قواعد خبری نبود. اکنون وقتی یک شاهکار بین و وسطائی مانند «سرود رولان» La chanson de roland را تحلیل کنیم، پیشگوئی حیرت آور یک رشته از قواعد هنری را در آن میبینیم. بخصوص در زمینهٔ وزن و ترکیب کلام... پشت سر چنین اثری وجود ذوقی ظریف و آگاه و هنرمندی دقیق مشاهده میشود... با وجود این در مجموعهٔ آثار آموزشی قرون وسطی هیچ اثری دیده نمیشود که حرفهٔ شاعر و بطور کلی نویسنده را به او یاد بدهد. گوئی چنین تصور میشد که تنها تخیلی آماده و بارور، احساسی ظریف یا قوی، بیانی سلیس و در واقع موهبتی اولیه کافی است که اثری خوشایند بیافریند و اثر هنری هیچ احتیاجی به این نداشت که هنرمند در بارهٔ هنر خود بیندیشد و از درس استاد یا از احتیاجی به این نداشت که هنرمند در بارهٔ هنر خود بیندیشد و از درس استاد یا از

اما در مورد شاعران جوانی که نخست تحت عنوان «بریگاد» و بعد در حوالی ۱۵٤٦ در مجمعی بنام «پلئیاد» Pléiade گرد می آیند، مسأله بکلی متفاوت است. آنها قبل از اینکه بیافرینند و بنویسند، می خواهند که یاد بگیرند. به این نکته پی برده اند که در گذشته شاعران بزرگی بوده اند که آثارشان بسیار والا تر از بهترین و موفق ترین شاعران معاصر آنهاست. عقیده دارند که برای رسیدن به سطح آن بزرگان و بریدن با گذشتهٔ نزدیک و یا زمان حالی که در نظرشان بی ارزش است، باید آثار آنان را سرمشق قرار دهند. و نیز به راز آفرینش نظرشان بی ببرند و اصول و قواعدی از آن آثار استخراج کنند.

بیانیه های متعدد گروه پلئیاد در فرانسه در واقع نخستین تجربه هاست در کار اندیشیدن دربارهٔ شرایط کلی اثر شاعرانه و نیز قوانین خاص هر «نوع» ادبی.

ما بدرستی نمی دانیم «دورا» که شاعران جوان پلئیاد را با متون یونانی آشنا کرده بود تا چه حد آنها را برای آفریدن فن شعر تازه یاری داده است. زیرا این شاعر دانشمند به زبان لا تین شعر میگفت و حال آنکه مریدانش خواهان کاربرد زبان فرانسه در شعر بودند. از خود او هیچ اثر تئوریک باقی نمانده است و به ظن قوی همهٔ تعلیمات و آموزش هایش شفاهی بوده و از میان رفته است. اما از

میان شاگردان او دو نفر یعنی «رنسار» و «دوبله» Du Bellay از همان آغاز که شروع به شاعری کرده اند، در عین حال اصرار داشته اند که اصول و قواعد شعر را نیز تنظیم کنند و این کار را در تمام طول شاعری خود که در مورد «دوبله» (۱۵۲۲ –۱۵۸۵) طولانی بوده است، ادامه داده اند.

اینان قبل از هر چیز با کمال قاطعیت به جنبهٔ قدسی و حتی الهی شعر اعتقاد دارند و بیشتر نظریه هایشان از این برداشت سرچشمه میگیبرد و از این عقیده که برای دست زدن به والا ترین حرفه ها با کم مایگی نمی توان به مبدان آمد. اگر نبوغ شاعرانه و موهبتی الهی است و ارزشمند ترین همهٔ موهبتها، حق این است که با ناشیگری و نادانی به آن خیانت نکنیم. از روزی که شعر همانند یک آئین (و نه وسیلهٔ وقت گذرانی) قلمداد شده، آداب و مراسمی برای آن ضرورت پیدا کرده است. این مراسم باید با کمال دقت اجرا شود و هرکسی که به این آئین گردن نهاده است تابع هوی و هوس خود نباشد. قوانین حرفهٔ شاعری درواقع آموزش دقیق و جدی این آئین و مراسم است.

رنسار در «خلاصهٔ هنر شاعری» این نکته را یادآوری میکند که شعر در آغاز یک عنصر مذهبی بوده است و شاعر را از اینکه بدون شایستگی به آن دست یازد برحذر می دارد. می گوید:

«شعر در دوران های اولیه نوعی حکمت الهی استعاری بوده است تا اسراری را که اگر آشکارا بیان می شد، انسانهای ابتدائی چیزی از آن درک نمی کردند، از راه داستانهای مطبوع و بدیع وارد مغز آنها کند.

حال که شعر منشأ الهی دارد، باید گفت که به نوبه خود، به شاعر نیز نوعی جنبهٔ آسمانی میبخشد، زیرا به او جاودانگی میدهد. در نتیجه شاعر نیز باید دامنهٔ آرزوهای خود را گسترش دهد: باید شعری بگوید که تا قرنها بعد هم قبول عام داشته باشد، دیگر نباید برای پسند خاطر فلان حکمران زمان یا چند نفر از ادبا شعر بگوید. باید در طلب افتخاری ابدی باشد که بر گذشت زمان غلبه کند، نه موفقه نی آنی و زودگذریا زندگی مرفه دنیوی.»

«دوبله» در «دفاع از زبان فرانسه و اغنای آن» چنین می گوید:

آنکه میخواهد با دستها و دهانهای انسانها پرواز کند، باید مدتها در به روی خود ببندد و آنکه میخواهد در خاطر آیندگان بماند، چنانکه گوئی خود زنده است، باید بارها و بارها عرق بریزد و برخود بلرزد. و همانقدر که شاعران درباری ما میخورند و میآشامند و هرچه دلشان بخواهد میخواهند، گرسنگی و تشنگی تحمل کند و بی خوابی های طولانی بکشد؛ اینهاست بالهائی که به کمک آنها اشعار انسانها در آسمانها پرواز میکنند.»

بدینسان حرفهٔ شاعری ناگهان اصالت پیدا میکند. شاعر که خود را حامل حکمت الهی میداند، قادر است که به جاودانگی دست یابد، اما به این شرط که خویشتن را وقف خدای خود کند و در راه او از شادی ها و نعمات دنیوی چشم پیوشد و با شور و شوق غرق کار خود شود.

هرقدر که شاعر از اصل الهی الهام خود احساس غرور میکند، همانقدر باید در کاربرد نبوغ خویش متواضع باشد و سلامت بخش ترین تواضع ها در درجهٔ اول، سر خم کردن در برابر کسانی است که از بزرگان این هنر بودند: «یعنی شاعران قدیم یونان و روم.»

آنچه شاعر باید از شاعران عصر باستان فرابگیرد، در درجهٔ اول «انواع ادبی» آنها است. «دوبله» پیش از دیگران به اهمیت عامل «نوع ادبی» پی برد و متوجه شد که الهام نمی تواند پدیده ای جداگانه باشد و مستقل از قالبی که باید در آن ریخته شود. بی مایگی اشعار قرون وسطی و معاصر در نظر او بیشتر زائیدهٔ قالبهای آنها بود. او در اثر معروف خود که:

Defense et illustration de la langue française «دفاع از زبان فرانسه و اغنای آن» نام دارد، اعلام داشت که تا آنروز همهٔ شاعران فرانسوی قافیه پردازان جاهلی بیش نبوده اند و فقط شاعران یونان و لا تین شاعران حقیقی هستند و فرانسویان می توانند پس از آشنائی با آثار آنان خود را بیای آنان برسانند و یا برآنان نیز سبقت جویند.

بطور کلی نیمهٔ دوم قرن شانزدهم دوره ای بود که در آن برای نخستین بار آئین ادبی وسیعی بـرای خلق آثار ادبی بوجود آمـد و این آئین ادبی دارای اصولی

### ۹۰ / مکتب های ادبی

بود که حتی تا پایان قرن هیجدهم نیز ارزش و اعتبار خود را از دست نداد و همین اصول بود که در آغاز قرن هفدهم مایهٔ ایجاد مکتب کلاسیک گردید.

# از رنسانس تا كلاسيسيسم

در این دوران مکتب ها و جریان هائی به وجود آمده اند که بیشتر آنها را می توان تظاهرات مختلف هنر باروک به شمار آورد. این جریان ها بیشتر تابع همان تصنع و تظاهری بودند که قبلاً در مقاله باروک به تفصیل دیدیم. مهمترین آنها «مارینیسم» بود که باید آن را صورت ادبی باروک به شمار آورد و نیز در اواخر قرن شانزدهم و اوائل قرن هفدهم در انگلستان دورهٔ الیزابت نوعی تصنع با اواخر قرن شانزدهم و اوائل قرن هفدهم در انگلستان دورهٔ الیزابت نوعی تصنع با در ایتالیا مارینیسم ۲ و و کنونه تسمیل تولیستم و که در ایتالیا مارینیسم ۲ و کنونه تیسم تامیده میشد چیزی جز همین تصنع نبود. بالاخره در اسپانیا نیز گنگوریسم Gongorisme یا کولتیسم تصنع نبود. بالاخره در اسپانیا نیز گنگوریسم Cultisme و داشت.

در اینجا به مهمترین این جریان ها اشاره می کنیم:

### مارينيسم Marinisme

نام جان بانیستا مارینو Gian Batista Marino و دوستان متعدد ادبیش قریب سه قرن بکلی فراموش شده بود. زیرا در فرانسه، هم کلاسیک ها و هم رومانتیک ها آنان را تحریم کرده بودند، تا اینکه در میهن خود آنسان، ایستالسیسا، بندنو کروچه Benedetto Croce (۱۹۵۲ – ۱۸۹۲) در سال ۱۹۱۰ با انتشار مجموعه ای از آثار شاعران مارینیست در واقع از آنان نبش قبر ادبی کرد. اما به این قصد که اشعارشان را ضد شعر بنامد و آنان را به فساد و زشتی هنری متهم کند. اما این نکته را نمی توان انکار کرد که مارینو و به قول زشتی هنری متهم کند. اما این نکته را نمی توان انکار کرد که مارینو و به قول

۱. این نام از رمان Euphues اثر رمان نویسی بنام John Lyiy (۱۵۵۱ ــ ۱۹۰۹) گرفته شده است.

از نام مارینی Marini شواایه و در عین حال شاعر ایتالیائی (۱۵۲۹ – ۱۹۲۵) گرفته شده است.

۳. از نام گنگور و Gengoro (۱۵۲۱ سـ ۱۹۲۷) شاعر ایتالیائی گرفته شده است.

فرانسوی ها «کاوالیه مارن» Cavalier Marin در دو ران خودش تیق بیاً ادبیات سراسر ارویا را تحت تأثیر قرار داده بود. او که درواقع گردانندهٔ نوآوری ها و حینحال های دوران باروک بود، همانقدر که در میان طرفداران نظم و اخلاق دشمنان سرسخت برای خود فراهم کرده بود، دوستان فداکار متعدد هم داشت. ناگفته نماند که همان دشمنان هم گهگاه شیفتهٔ او می شدند و در زمان خودش تصور می رفت که نام او در ادبیات جهان جاودان خواهد ماند. از اوائل قرن بیستم نام باروک دوباره بر سر زبان ها افتياد و قرني که جهرهٔ خود را در آئينهٔ باروک می دید، به این فکر افتاد که گذشته از معماران و هنرمندان دیگر باروک، با این شاعران و نویسندگان نیز آشنا شود. از اینرو بحث مارینیسم دوباره به میان کشیده شد. پیش از آن، مثلاً در قرن نوزدهم مجموعهٔ شعرای ایتالیائی قرن هفدهم و حتی همه آثبار ادبی باروک را تحت همین عنوان، با «کونجتیسم» Concettisme و يا «سے چنت بیسے Seicentisme گرد مے آوردند. ولے بطور كلى ما آنجه درمارهٔ آثار ادبى دوران ماروك ديديم، مى توان گفت که بیشتر آن آثار تحت تأثیر مارینوبوده است و گذشته از آن، عدهای از مخالفینش و حتی شاعران کلاسیک نیز از او تأثیر پذیرفته اند. مارینو که در تمام عمر تحت حمایت دربارها زیسته بود، در سال ۱۹۱۵ به دعوت ماری دومدسی به فرانسه رفت و مدت هشت سال (تا دوسال پیش از مرگش) در آنجا زندگی مرفهی داشت و اثر معروف او «آدونيس» Adonis بيا مقلمهٔ شايلن Chapelin كه از تئوريسين هاي معروف كلاسيسيسم بود منتشر شد و در اوج قانونمندي كلاسيسيسم، مادام دوسوینیه Mme de Sevigné نمی توانست از تحسین آن خودداری کند و ميگويند كه لافونتن از آن الهام گرفته است. خود مارينو دربارهٔ اين كتاب میگوید: «باغی است که پنج باغ در درون دارد.» و منظور او از پنج باغ باغ های حواس پنجگانه است. زیرا مارینو فقط به حواس پنجگانهاش اعتماد دارد و اثر او به جز آنچه می توان لمس کرد و بوئید و چشید و شنید و دید، با چیز دیگری سروكار ندارد. از عشق، هيجان، مسائل فلسفي و اخلاقي، و انديشه و تأمل در آن اثری نیست. در عوض، ذنیای بیرون با مناظر متحرک و مبهم و حتی متضادش، با لطافت های متموج و با زیبائی های طبیعی یا هنریش و با عجایب و غرایبش در آن حضور دارد. در «آدونیس» و آثار دیگر او در واقع فهرستی از همه موجودات خشکی و آبی و گیاهان و نیز بناها و مناظر، صحنه های کوچه و خانه و آدم های مختلف می توان دید. اما نه به صورت واقع بینانه، بلکه به تبع مشخصهٔ اصلی شعر او که «به حیرت انداختن» است، (همانسان که قبلاً در مقالهٔ بار وک نیز دیدیم)، صورت های گوناگون دارد. زن که در آثار او دیده می شود همیشه به ضرورت زیبا نیست، بلکه گاهی زشت یا پیر و چروکیده، اما آراسته به جواهرات گوناگون است. یا با ترکیب های عجیب از قبیل زیبای بی دندان، زیبای لنگ یا زیبای شیشو.»

مارینیست ها زبان استعاری به کار می برند، اما نه برای اینکه حقیقتی را در زیر آن پنهان کرده باشند. آنها چیزهای کاملاً دور از هم و حتی متضاد را با هم درمی آمیزند: ویولونی که بال های پرنده دارد، چراغی درون یک پشه. کشتی که درون موج گیسوان در حرکت است. خورشید در شب یا شب در روز.

امّا همانطور که گفتیم، همهٔ اینها درواقع ناشی از فن شعر خاص مارینو است که گفته است «هدف شعر به حیرت انداختن است.» پیش از بودلر و سور رئالیست ها، أمارینو می گفت که زیبائی ضربه است و از حیرت می زاید. اما مارینیست ها برخلاف بودلر هرگز به اعماق ناشناخته غوطه نمی زنند که چیز تنازه ای کشف کننند و این حرکت عمودی که شاعر به قلب اشیاء می کند تا معنی شان را بیرون بکشد برای آنها ناآشنا است. هیچ غرقابی نیست که برای کشف اعماقش بروند. آنان در سطح می مانند. در آثار آنها استعاره باطنی ندارد، بلکه رابطهٔ ظاهری با ظاهر دیگر است.

# كون المسم Concettisme

این اصطلاح ایتالیائی نقد ادبی نشانگر «اتحاد ضدین» به عنوان روند اساسی من شعر باروک است و گذشته از آن به همهٔ افراط کاری ها در استعاره و محاز اطلاق منی شود. کامیل ویلگرین و Camillo Pellegrino در اثر

خــویش بــا عـنــوان مـفههوم فـن شـعر Del Concotto Poetico (۱۵۹۸) تئوری آن را بیان کرد. بعدها بالتاسار گراسیان نظریه پرداز ادبیات باروک قواعد آن را به صورت نظام منسحمی بیان کرد.

# كولتيسم Cultisme

وسواس و تصنع خاص بعضی از نویسندگان اسپانیای عصر طلائی. پیشاهنگ کولتیسم، گنگورا Gongora بود که از خصوصیات سبک او استعاره های غیرمنتظره و ساختهای پر پیچ و خم با کنایات لابیرنتی (هزارتوئی) بود. گراسیان در ظرافت و هنر ذهن زیبا (۱۹۲۲) روندهای کولتیسم را تحلیل کرده و آنها را از اصول کونچتیسم مجزا ساخته بود. این تصنع در سبک، تأثیر زیادی در رشد و توسعهٔ تصنع گرائی (Préciosité) در فرانسه، در نیمهٔ اول قرن هفدهم داشت.

جریان تصنع گرائی را که در قرن هفدهم در فرانسه بوجود آمد نمیتوان ادعا کرد که صرفاً تحت تأثیر جریانهای خارجی بوده است. زیرا باید دانست که در فرانسهٔ قرون وسطی، چه در قرن سیزدهم که رمانهای درباری اشرافی (Courtois) نوشته میشد و چه در زمانی که آثار کنایه آمیز (Roman de la rose) مانند «Roman de la rose» بوجود می آمد، مقدمات این بیماری تصنع آغاز شده بود.

پیروان تصنع معتقد بودند که اثر هنری باید بزبانی نوشته شود که تودهٔ مردم قادر به فهم آن نباشد. برای این کار باید زبان تازه ای ایجاد کرد که با زبان معمولی مردم فرق داشته باشد.

روشهای دیگر از قبیل بورلسک Burlesque وغیره نیز بوجود آمد؛ اما وضع سیاسی و اجتماعی فرانسه در قرن هفدهم ایجاب می کرد که ادبیات نیز تحت نظم و انضباط معینی درآید.

# وضع اجتماعي دورة كلاسيك

برای اینکه بدانیم چه عواملی ایجاد قواعد محکم و تغییرناپذیری را برای هنر و ادبیات ایجاب میکرد باید به وضع اجتماعی دورهٔ کلاسیک اشاره کنیم. دورهٔ کلاسیک بیش از هر چیزی دورهٔ سلسلهٔ مراتب (Hiérarchie) است. در عرصهٔ سیاست، پس از جنگهای فلاخن، حکومت سلطنتی با قدرت زیادی مستقر شده است. پادشاه باحقی که «خدا» باو داده است، فرمانروای مطلق است. رعایای خود و اموال آنان را هرطوری که دلش بخواهد اداره میکند، عشق به میهن با مفهوم عشق به پادشاه و اطاعت از اوامر او آمیخته است، شعاری که وجود دارد این است: "Une Loi, une Foi, un Roi" یعنی: «یک قانون، یک دین، یک شاه». کلاسیسیسم این مفاهیم را حقایق انکارناپذیر می شمارد. زندگانی دربار و سالونها بسیار مجلل و درخشان است. در این محافل همه چیز از روی آداب و رسوم ترتیب بسیار مجلل و درخشان است. در این محافل همه چیز از روی آداب و رسوم ترتیب بداند. ندانستن این قواعد یا اقدام برای عوض کردن آنها عملی نیست و مضحک شمرده می شود.

پس در زندگانی ادبی نیز باید تابع قواعد و انضباط بود. پیش از هر چیز باید دانست که «هنر» عبارت از تفنن یا تفریح نیست. هنر فقط وقتی ارزش دارد که چیزی یاد بدهد یا به «اخلاق» خدمت کند.

گذشته از آن، برای ادبیات قواعدی وجود دارد. ممکن است دربارهٔ این قواعد بحث و مشاجره کرد ولی نباید بفکر دور انداختن آنها افتاد و باید دانست که اثر هنری وقتی بدرجهٔ کمال میرسد که از این قواعد پیروی کند.

# بيدايش قواعد مكتب كلاسيك

بدنبال کوششهای «رنسار» و «دوبله» و دیگران، محققان ادبی تصمیم گرفتند که قبل از تقلید از آثار هنر گذشتگان، به مطالعهٔ نظریات آنان بپردازند، قواعد و اصولی را که آنان در آثار خود ذکر کرده اند تشریح و تفسیر کنند و آثاری را که می نویسند با این قواعد تطبیق دهند. در این کار اسپانیائیها و ایتالیائیها جلوتر از فرانسویان بودند. این بحث در اسپانیا از ۱۵۹۳ الی ۱۹۶۰ دوام داشت. اما باید گفت که محققان اسپانیائی هیچگونه تأثیری در فرانسویان نداشتند و فرانسویان قسمت اعظم آنچه از مکتب کلاسیک فراگرفتند مدیون ایتالیائی ها بودند و بیشتر قواعد آنرا مانند ایتالیائیها از «ارسطو» گرفتند. استاد بزرگ این مکتب در فرانسه بوالو Boileau بود که اصول و قواعد مکتب کلاسیک را برای فرانسویان بیان کرد یا بهتر بگوئیم آنچه را قدما گفته بودند بطور مشروحتر و رساتری تکرار کرد.

در نظر کلاسیک ها هنر اصلی شاعریا نویسنده عبارت از رعایت دقیق این اصول و قواعد بود و نویسنده ای می توانست اثر «زیبا» بوجود بیاورد که قواعد مکتب کلاسیک را بهتر رعایت کرده باشد. از این رو نویسندگانی را که کاملاً تابع این قواعد نبوده اند نمی توان نویسندهٔ کلاسیک شمرد. چنانکه امروزه مورخان ادبی، شعرا و نویسندگانی از قبیل رنسار Ronsard و مونتنی Montaigne و کورنی دیرون کرچکترین تردید از صف نویسندگان کلاسیک بیرون می کنند.

عنوان «كلاسيك» مخصوصاً به نويسندگانى كه تابع مكتب ١٦٦٠ بوده اند اطلاق مى شود. از این نویسندگان مى توان بوالو Boileau راسین Racine ، و مادام مولیر Molière ، لافونتن La Bruyère ، بوسوئه Bossuct ، لابرویر Mme de Lafayette و مادام دولافایت Mme de Lafayette را نام برد.

عدهٔ دیگری قدم جلوتر میگذارند و عقیده دارند که اصول مکتب کلاسیک بجز بیست سال (۱۹۲۰ ـ ۱۹۸۰) که کاملاً تابع نظم ز انضباط مکتب بوده در سالهای دیگر رعایت نشده است، زیرا و دلیر نتوانسته است کاملاً بر سبک تصنع غلبه کند و نویسندگان تراژدی بوئی از رئالیسم برده اند.

# اصول وقواعد مكتب كلاسيك

وقتی سخن از وجود اصول و قواعد دقیق برای مکتب کلاسیک مهمیان مر آند توجه به یک نکته ضرورت دارد: ادبیات کلاسیک قرن هفدهم، ادبیات مردمی و مورد توجه همهٔ طبقات نیست. این ادبیات، ادبیات گروه احتماعی نسبتاً محدودی است در دربار و شهر، و مخاطبانش معمولاً مستمعین خبره ای هستند. آوردن بعضی موضوع های مهم در تئاتر کلاسیک ممنوع است از قبیل بحث تند ساسي، مخالفت با مذهب و آوردن سخنان الحادي و غيره. اما نبايد تصور کرد که همهٔ نویسندگان دوران به این دستورات گردن نهاده اند. نو بسندگان دوران كلاسيك مانند كورني وياسكال تما سن سيمون هركدام عصانگری به سبک خود بودند و یایه گذار سبکی خاص خود؛ اما این عصیان آنها برضد نظم موجود نبود. نویسنده هرگز نمیخواست مثل رومانتیک ها خود را از دیگران حدا کند و ساز دیگری بزند. همانطور که ژبد بارها گفته است، هنرمند کلاسیک هرگز تلاش نمی کند که شخصیت خودش را نجات دهد تا بعد بکلی گم کند. این ادسیات بزرگترین امتیازی که بر سابر حربان های ادبی ارویا دارد این است که اجتماعی و همصدا است و به این سبب بیشترین موفقیت آن در عالم تئاتر است كه ميخواهد هميشه طرف خطابش مردمي باشند كه در يكحا گرد آمده اند.

دو نکته ای که دربارهٔ کلاسیسیسم مایهٔ ایجاد سوء تفاهم می شود، نخست وجود اصول و قواعد است، چنان که گوثی نویسنده، دست و پایش با زنجیر این اصول و قواعد بسته است. و دیگر تقلید از نویسندگان دوران قدیم است چنان که گوثی کلاسیک های فرانسوی نسخه برداران مطیع آثار گذشتگان بوده اند. این پیشداوری ها را معمولاً عصیانگران رومانتیک فرانسه و به ویژه آلمان و انگلیس دامن می زدند، زیرا می خواستند به هر ترتیبی است خود را از قید نفوذ ادبیات موجود جاافتاده ای نجات دهند. والا اصول و قواعد نه در آن دوران خاص

صددرصدپذیرفته شده بود و نه در دوران های بعد، ارزش و اهمیت شان را از دست دادند. لافونتن و مولیر و کورنی و دیگران در همان سال ها و در اوج پیروزی کلاسیسیسم، چه با طنز و چه با خشم، به جنگ این قواعد می رفتند... در عوض نویسندگان متعددی، از گوته گرفته تا موسه و بودلر، و حتی نمایشنامه نویسان و منتقدان غیرفرانسوی (مانند استریند برگ، بکت و تی. اس. الیوت) این اصول و قواعد را به گرمی ستوده اند. اینک به قسمتی از این اصول و قواعد اشاره می کنیم:

# جستجوى تعادل و كمال

فرق اساسی که کلاسیسیسم با جریان های پیش و بعد از خود دارد جستجوی تعادل درونی و عمیق است بین جوهر ذهنی یا عاطفی اثر ادبی و قالبی که اثر در آن ارائه می شود. در میان نیروهای پرهرج و مرج عشق و عاطفه و ذهنی که ناظر برآنهاست و اگر هم نتوانید برآنها پیروز شود، در مسیر معینی هدایت شان میکند. گاهی خواسته اند که این تعادل را به معنی «سلامت» تعبیر کننید؛ گوته در سخن معروف و ناموفقی «کلاسیسیسم» و ا «سالم» و «رومانتیسم» را «بیمار» خوانده است. البته او بدش نمی آمد که پس از آنهمه طوفان هائی که بهترین الهام هایش را مدیون شان است، فکر کند که به چنین صفای اولمپی دست یافته است. اما باید گفت که این حرف او از نوعی خودستائی و نیز احتیاطکاری بورژوائی خالی نبود.

اما حقیقت پیچیده تر است، روانشناسی جدید به ما آموخته است که سرکوب کردن جنونهایمان و بی نظمی ها وعصیان های مخفی مان، در عین حال می تواند هستی مان را زهرآلود کند. حتی در عصر طلائی خرد گرائی و تجربه گرائی در انگلستان قرن هیجدهم، بیمارانی بیشتر از دوران رمانیتک ها وجود داشته است: بیماری عصبی، مالیخولیا و انحرافات جنسی. نویسندگان دیگری بودند که توانستند قبول کنند که نیروی جوانی شان را تلف کنند و به دنبال کمال مطلوبی خیلی بالا تر اوج بگیرند و صاعقه زده فرو بیفتند. این قبیل آدم ها را بیشتر بین رومانتیک ها می بینیم. نووالیس، هولدرلین، ژانبل، شلی، نروال نمونه های آنها

هستند. حال و هوای آنها، حال و هوای نگرانی و کشش به سوی ناتیمام ماندن است و همانطور که موسه می گوید، بی نهایت آنها را رنج می دهد، همانطور که حتی لامارتین و هوگو را دچار اضطراب کرده است. البته کلاسیکها هم در لحظاتی همین اضطراب را احساس کرده اند و همان آرزوها در دل شان پیدا شده است، اما کوشش کرده اند که آن را تبایع ضرورت های بالا تری بکنیند و آن ضرورت ها عبارت است از احتیاج به تسلط آرام بر خویشتن و آن شادمانی که نویسنده از زندانی کردن رویای خود در قالب کمال یافته ای احساس می کند و بیشتر از اینکه به فکر «بی نهایت» باشد به «کمال» می اندیشد.

### تقليد ازطبيعت

قبل از رعایت هر قانون و قاعدهٔ دیگری آنچه نویسندهٔ کلاسیک باید در نظر بگیرد، تقلید از طبیعت است. بوالو در فن شعر خود میگوید:

«حتى يك لحظه هم از طبيعت غافل نشويد.» (فصل سوم)

اما نکتهٔ قابل توجه در اینجاست که بنیاد گذاران سایر مکاتب نیز ادعای تقلید از طبیعت را دارند. مثلاً ویکتورهوگوپیشوای رمانتیسم درعین حال که به مخالفت بیا کلاسیسیسم برخاسته است و میخواهد اساس آنرا درهم بریزد، اراده میکند که فرمانروائی طبیعت را مستقر سازد و میگوید: «پس طبیعت! طبیعت و حقیقت!» سپس زولا وقتی که ناتورالیسم را بنیاد مینهد، ادعا میکند که طبیعت را به عنوان چیز تازه ای در ادبیات آورده است. حتی شاعران متصنع نیز ادعا میکنند که آثارشان موافق طبیعت و عبارت از نقاشی طبیعت است.

ولی تقلیدی که کلاسیک ها از طبیعت میکنند با روش دیگران فرق دارد و قابل بحث است: آیا تقلید از طبیعت باید مانند عکاسی عیناً و بادقت انجام گیرد؟ نه! باید از نقوش درهم طبیعت، جوهر هرچیز خوب یا بد را بیرون کشید و این جوهر مشخص کننده را به نحوی که مطابق با حقیقت و واقعیت باشد، بصورت کامل بیان کرد. این اثر مشخص کننده باید از زوائد و مطالب اضافی مجزا شود و به تنهائی خودنمائی کند. هنرمند باید حالتی را که میخواهد نشان دهد، بجای

تقلید جزئیات آن با چند عبارت کوتاه و قوی بیان کند، و در حقیقت باید به طبیعت فرمان دهد که بهتر از هرموقع دیگری جلوه کند. یعنی هنرمند کلاسیک بجای نقاشی طبیعت، صورت کاملتری از آن میسازد و آنرا با آرمانها و آرزوهای بشریت توام میکند.

و باز سؤال دیگری پیش میآید: از خود می پرسیم آیا هنرمند کلاسیک در نظر دارد همهٔ آن چیزهائی را که در طبیعت وجود دارد بسیان کند؟ هنرمند کلاسیک تمام طبیعت را نمیخواهد تقلید کند. او فقط در صدد تقلید طبیعت انسانی است زیرا هنوز قرن هفدهم، طبیعت خارج، یعنی آن طبیعت زنده و جالب و رنگارنگی را که باید در آینده ژان ژاک روسو کشف کند نشناخته است و به آن توجهی ندارد. سنت اورمون Saint - Evremond نویسندهٔ قرن هفدهم در این باره چنین میگوید:

«گفتاری که در آن فقط از درختان و رودها و چمنزارها و کوهها و باغها سخن رود، اثر رخوت آوری در ما دارد یا حداقل، لذت تازه ای ایجاد نمی کند، اما آنچه از بشریت گرفته شده است، از قبیل تمایلات و محبت ها و تأثرات، طبیعتاً در اعماق روح ما نفوذ می کند و احساس می شود، زیرا زائیدهٔ طبیعت واحدی است و بآسانی از روح هنرمند به روح خواننده یا تماشاگر منتقل می شود.»

در مورد طبیعت انسانی نیز باید از خودمان بپرسیم که آیا هنرمند کلاسیک میخواهد صفات پست را هم که ساختگی نیست و در طبیعت او وجود دارد بیان کند؟ «بوالو» از این کار نیز خودداری میکند. آئین کلاسیک ادبیات را از نشان دادن صفات پست انسانی منع میکند، زیرا عقیده دارد که این صفات در حیوانات نیز وجود دارد و صفاتی که ما را از حیوانات مشخص ساخته و انسان نموده است خیلی بالا تر از اینهاست و باید به تشریح و توصیف آنها پرداخت. حیوانات اسیر غرائز و انسان حاکم بر حیوانات است. مخصوصاً از صفات انسانی، آن صفاتی را باید تشریح کرد که زودگذر نیست بلکه مداوم است. این صفات مداوم در روح انسانی وجود دارد: عشق و حسد و خست و غیره از این قبیل است و همین قسمت کلاسیسیسم است که آنرا از رئالیسم، که ممکن است

### ۱۰۰ / مکتبهای ادبی

قسمتهائی از زندگانی اجتماعی عصر معین یا محیط مخصوصی را تشریح کند، دور می سازد.

### تقليد از قدما

طبیعت بطور مستقیم و بی واسطه قابل تقلید نیست، زیرا هیچیک از سرمشقهائی که طبیعت در معرض دید بشر گذاشته است، دارای مشخصات کامل و بی نقص زیبائی نیست. در این میان قدما توانسته اند از میان این مظاهر طبیعت، بهترین و مناسب ترین آنها را انتخاب کنند و در آثارشان بطرز شایسته ای بیان نمایند. هنرمند کلاسیک میگوید که زیبائی جاودانی را باید در آثار قدما جستجو کرد و در این باره اصل مسلمی را که به آن اعتقاد دارد حنین بیان میکند:

آثار دیر یا زود فراموش می شوند اما فقط شاهکارهای تردیدناپذیری مانند انشید آثار دیر یا زود فراموش می شوند اما فقط شاهکارهای تردیدناپذیری مانند انشید Encide اثر ویرژیل وایفی ژنی Iphigenie اثر اور پید Euripide است که می تواند پس از گذشتن دوهزار سال باز هم مورد ستایش باشد. پس این آثار به سبک شایسته ای نوشته شده است و کسی که می خواهد اثرش زنده بماند باید از آنها تقلید کند بنابراین باید موضوع و نوع و مخصوصاً سبک و تکنیک آنها را تقلید کرد (ناگفته نماند که راسین از اور یپید و لافونتن از وپ Esope تقلید کرده اند.) البته این تقلید را نباید نوعی بردگی شمرد، بلکه عبارت از رعایت کرده اند.) البته این تقلید را نباید نوعی بردگی شمرد، بلکه عبارت از رعایت هنرهای تازه تری می تواند داشته باشد پس وقتی که نویسنده ای از قدما تقلید هنرهای تازه تری می تواند داشته باشد پس وقتی که نویسنده ای از قدما تقلید «غور و تعمق» است. هر نویسندهٔ کلاسیک مانند لا برویر تکرار می کند که: «همه چیز گفته شده است.» اما در عین حال آلن Alain میگوید: «نکتهٔ جالب زندگانی بشر این است که همه چیز گفته شده ولی هیچ چیز کاملاً درک نشده است.» از اینر و حقایق باید در هردوره ای تکرار شود.

وقتی که آثار نویسندگان قدیم را میخوانیم میبینیم همانطور که دیدون

Didon قهرمان ویرژیل و یا آندروماک Andromaque قهرمان اوریپید عاشق شده اند، در قرن هفدهم نیز بهمان صورت عاشق می شوند. پس باید گفت که قلب عشاق عوض نشده است. راسین «ایفی ژنی» را از اوریپید تقلید کرده و در مقدمه ای که برآن نگاشته است چنین می نویسد:

«آنچه از اوریپید و همچنین از همر تقلید کرده بودم، در صحنهٔ تئاتر ما تأثیر نیکوئی بخشید و این تأثیر بمن نشان داد که ذوق سلیم همیشه ثابت است و در هیچ قرنی با قرن دیگر فرق نمیکند. ذوق پاریس با ذوق آتن تطبیق کرد. تماشا گران من بدیدن چیزهائی که زمانی اشک از چشم مردم دانشمند یونان قدیم سرازیرمیکرد، دچار هیجان گشتند.»

## «اصل عقل» یا احساس

اما نقد قرن بیستم لحن ملایمتری را به کار می برد و ادعای آن مقررات خشک و انعطاف ناپذیر را که چهرهٔ این جریان ادبی و هنری را مشوب کرده بود، عملاً کنار گذاشته است. چنان که در عبارات بالا دیدیم، معمولاً تا اوائل قرن بیستم کلاسیسیسم را باخرد گرائی د کارتی همانند می کردند؛ البته از لحاظی خود دکارت این زمینه را فراهم ساخته بود، زیرا با قید اینکه عقل بین همهٔ مردم جهان د کارت این زمینه را فراهم ساخته بود که از آن، فرهنگی جهانی و پایه ای برای علوم و نظم دنیا فراهم کند. اما بعضی ها د کارت را تا حدی اهل کشف و شهود می دانند و به طوری که زند گینامه نویسش می گوید، این فیلسوف در سال ۱۹۱۹ می درات از چند لحاظ، خرد گرائی غالبی است که جاه طلبانه از پیروی سادهٔ خرد دکارت از چند لحاظ، خرد گرائی غالبی است که جاه طلبانه از پیروی سادهٔ خرد فراتر می رود. از سوی دیگر اگر فلسفهٔ د کارت پس از مرگ او در ۱۹۵۰، سخت فراتر می رود. از سوی دیگر اگر فلسفهٔ د کارت پس از مرگ او در ۱۹۵۰، سخت سوده شده است، بیشتر در انگلستان و هلند و سوئد و آلمان بوده است تا در فرانسه که با مخالفت هائی روبرو بود. وقتی که کارتزیانیسم رواج یافت پاسکال، رتز، مولیر و لاروشفوکو، هرکدام عقایدشان ساخته و پرداخته شده بود و هیچکدام از دکارت تاثیر نیز نیدند. در دکارت تاثیر د کارت نبودند. در

### ۱۰۲ / مکتب های ادبی

قرن بعد که در انگلستان آن را «عصر خرد» Age of Reason مینامند، ایمان به عقل برای مدتی عقیدهٔ راسخ و پرشور شد. در واقع، تقریباً تمام اخلاقیون، نمایشنامه نویسان و شاعران فرانسوی که به کلاسیک معروف بودند، ادعای خرد گرائی و دادن نظام خرد گرایانه به زندگی را مسخره میکردند. کارتزیانیسم را که روشی انتزاعی و بیشتر به هندسه نزدیک بود، چندان مناسب حال ادبیات و هنر نمیدانستند و آن زیبائی و ظرافت ناگفتنی را که در آثار باستانی وجود داشت و جوهر ابدی آثار ادبی بود، بر خردگرائی دکارت ترجیح میدادند.

نویسندگان نیمهٔ دوم قرن هفدهم روحیهٔ تحلیل را حابگزین خردگرائی خشک کردند. آنها می دانستند که شور در ون مقاومت نابذیر است و احساسات آدمی گول زننده و گونه گون است. «ارمیون»، «روکسان»، و «فدر» (قهرمانان آثار كلاسيك) مانند ژوليت شكسير، افسون شده اند. اگر شاهدخت كلوزمام اختیار خود را به دست دل دیوانه نمیسپارد، شخصیت های دیگر رمان مانند او از عشق نمی ترسند و تسلیم آتش درون خود هستند که حتی زندگی شانرا مع سوزاند. اما همین قهرمانان تراژدی و رمان کلاسیک، درعین حال تحلیل گران روشن بین احساسات خود هستند. و شاید در این مورد بهترین سرمشق را از مونتنی گرفته باشند. او که در تنبعات خودش غرایبی را از نوع آثار نویسندگان باروک آزموده بود، در عین حال با توسل به همهٔ تجارب خودش از تاریخ و زندگی اقوام مختلف و تحلیل روحیهٔ انسان های گونیا گون، مردم را با هشدار «خود را بشناس» به اندیشهٔ عقل گرائی تشویق میکرد. این روش سقراطی در عین حال راه زندگی را به همهٔ مردم یاد میداد. شاید مشخص ترین اظهارنظر او در این باره در یکی از مقالات مهم جلد سوم تتبعات باشد که می گوید پینوسته در مسیر عقل پیش برویم و اضافه میکند که البته زندگی به شور و هیجان و لذت و شهوت و غیره نیز احتیاج دارد، اما «من بردهٔ هیچکدام آنها نمیخواهم باشم مگر بردهٔ عقل».

پس از تتبعات مونتنی اثر دیگری که تقلیدی از آن شمرده می شد دربارهٔ فیرزانگی (De la Sagesse) اثیر سی پسر شارون P. Charron بود که در سال

۱۹۰۸ منتشر شد. در این کتاب نیز که تأثیر فراوان در طرز تفکر عصر خود داشت، شارون ادعا کرده بود که راه خوشبختی فرد و نظم جامعه در این است که هرکسی خود را بشناسد. تأثییسر فلاسفهٔ دیگری از قبییل گاسندی Gassendi خود را بشناسد. تأثییسر فلاسفهٔ دیگری از قبییل گاسندی (۱۵۸۸ –۱۹۷۸) نیسز در طرز تلقی نویسندگان کلاسیک قابل توجه بود، که بحث از آنها در حوصلهٔ این مقال نیست.

## آموزنده و خوشایند

بعقیدهٔ صاحبنظران کلاسیک، تنها تجسم زیبائی برای تکمیل یک اثر هنری کافی نیست، بلکه اثر هنری در عین حال باید آموزنده و دارای نتیجهٔ اخلاقی باشد. اما باید دانست که کلاسیسیسم مکتب وعظ و خطابهٔ خشک نیز نیست، بلکه یک مکتب اخلاقی حد فاصل بین درس و تعلیم محض و بازی و تفریح ساده است، و روشی که برای این آموزش ها اتخاذ می شود باید برای مردم خوشایند باشد. فصاحت و بلاغت بوسوئه مخصوصاً در مرثیه هائی که گفته است خوشایند باشد. فصاحت و بلاغت بوسوئه مخصوصاً در مرثیه هائی که گفته است کودکان در جامی می دهند که اطراف آنرا شیرینی مالیده باشند، زیرا کودک به شیرینی سرگرم می شود و دار و را می خورد» بطور کلی همهٔ هنرمندان کلاسیک معتقدند باینکه اثر هنری باید در زیر ظاهر زیبای خود دارای یک جنبهٔ اخلاقی باشد که جوهر اصلی آن اثر و دلیل ایجاد آن شمرده شود.

## وضوح و ايجاز

اثر کامل اثری است که روشن و واضع باشد. وضوح و سادگی عبارت از این نیست که اثر فقط از طرح سطحی و ساده ای تشکیل یافته باشد، بلکه عبارت از این است که جمله ها با دقت و ظرافت هنرمندانه ای تنظیم شود و از کلمات نامفهوم و زائد تصفیه گردد. زبان کلاسیک وسیع نیست و کلمات محدودی دارد. میگویند که «راسین» در آثار خودش بیشتر از هشتصد کلمه بکار

### ۱۰۶ / مکتبهای ادبی

نبرده است. هنرمند کلاسیک در استعمال اصطلاحات بسیار سختگیر و مقید است و کلمات متعدد و غیرمصطلح بکار نمی برد.

همچنین قاعدهٔ مهم سبک، در مکتب کلاسیک، این است که مطالب بیشتری با حداقل کلمات ممکن بیان شود. نمایشنامه ای که دوهزار بیت داشته باشد و اندرزی که به سه سطر برسد طولانی شمرده می شود. آثار هر نویسنده باید در یک یا دو جلد جابگیرد. فقط باید برای بیان مطلبی نوشت همانطور که ولتر می گوید: «هیچ چیز بیفایده ای را نباید گفت.»

### حقیقت نمائی Vraisemblance

«حقیقت نمائی» در میان اصول مکتب کلاسیک برهر اصلی مقدم است. ارسطو در فصل نهم «فن شعر» عبارتی را به بیان این مطلب اختصاص داده و نویسندگان قرون بعد، همهٔ تعریفهائی را که در این باره آورده اند از آن عبارت اقتباس کرده اند و گفته های آنان در حقیقت تعبیر و تفسیر آن عبارت است. عبارت ارسطوچنین است:

«شکی نیست که اثر شاعر از آن چیزی که اتفاق افتاده است بحث نمی کند، بلکه از آن چیزی سخن می گوید که وقوع آن برحسب ضرورت یا «حقیقت نمائی» امکان دارد. یعنی فرق شاعر و مورخ این نیست که اولی گفته اش منظوم باشد و دومی منثور، بلکه فرق اصلیشان این است که مورخ از آنچه اتفاق افتاده است بحث می کند و شاعر از آنچه می توانست اتفاق بیفتد... شعر پیوسته از کلیات بحث می کند و تاریخ از جزئیات. «کلی» آن چیزی است که هرکسی، مطابق مشخصات روحی خود و برحسب ضروریات یا حقیقت نمائی می تواند آنرا بگوید یا انجام بدهد. شعر برروی این زمینه اسامی خاص می نهد. و «جزئیی» آن است که مثلاً «آلکیبیاد» انجام داده است، یا نسبت باو اعمال کرده اند.»

این نظریهٔ «حقیقت نمائی» که آنرا از «حقیقی» و «ممکن» جدا کرده اند، بعدها بوسیلهٔ محققان ایتالیائی تفسیر و تشریح شده و محققان فرانسوی

این اصل را از آنان فراگرفته اند. چنانکه بعداً «شاپلن» نویسندهٔ کلاسیک، «کورنی» را به این عنوان که موضوع نمایشنامهٔ «لوسید» Lecid او، در عین «ممکن» و «حقیقی» بودن، حقیقت نما نیست، عیب میکند: «دو بریاک» در سال ۱۹۵۷ دربارهٔ رعایت این اصل در تئاتر چنین نوشت:

«حقیقت نمی تواند موضوع نمایش باشد، زیرا چه بسیار چیزهای حقیقی که نباید بمعرض تماشا گذاشته شود... ممکن نیز نباید موضوع تئاتر قرار گیرد زیرا خیلی چیزها اجرایش امکان دارد اما نمایش دادن آنها مضحک خواهد بود... پس در این میان فقط چیزهای «حقیقت نما» است که می توان شعر نمایش را در زمینهٔ آنها ساخت.»

همانطور که گفته شد اثر هنرمند باید آموزنده باشد. برای راهنمائی مردم به سوی شرافت و مزایای اخلاقی، فقط بیان مسائل «حقیقت نما» است که می تواند مورد استفادهٔ شاعر قرار گیرد نه ذکر وقایع حقیقی.

در هنر، حقیقت نما آن چیزی است که عقاید عمومی دربارهٔ آن متفق است. از اینرو نویسندهٔ کلاسیک باید وقتی هم که شخص معینی را به عنوان قهرمان اثر خود انتخاب میکند، آن خوی او را موضوع اثر خود قرار دهد که برای اشخاص هم تیپ او جنبهٔ کلی دارد و الا انتخاب خوی استثنائی او، مثلاً «خشم آشیل» بعنوان مایهٔ اصلی حوادث اثر، بهیجوجه شایسته نیست.

# برازند گی ا Decorum (Bienséances)

برازندگی یکی از اصطلاحات اساسی زیبائی شناسی کلاسیک است. این اصطلاح معادل کلمهٔ Decorum لا تینی و سخت مورد علاقهٔ فن بلاغت لاتین است. کلمهٔ دکوردم را معمولاً ناشی از «هنر شاعری» هوراس میدانند اما

 در چاپهای پیش به جای این اصطلاح «نزاکت ادبی» گذاشته شده بود که در این چاپ تغییر کرده است. ناگفته نماند که بعضی از نظریه پردازان نیز به جای این اصطلاح از کلمهٔ «هماهنگی» Hæmonie استفاده میکنند.

حالب توجه ابنکه هوراس در سراسر این نامهٔ منظوم حتی یکبار هم این کلمه را بكار نبرده است؛ زيرا درواقع «برازندگي» خلاصة مجموعة دستورالعمل هائي است که هوراس در نامهٔ خود پیشنهاد میکند. اما سیسرون در جلد سوم اثر معروف خودش در باب خطابه (De oratorium) از آن سخن گفته است. کلمه با اندیشه های انجمهن های اومانیستی قرن شانزدهم شرح و تحلیل شده است و نظر به بردازان ادبیات کلاسیک، بخصوص شابلن (در سال های ۱۹۳۰ ـ ۱۹۲۰) آن را جزو اصول مكتب كلاسيك مطرح كرده اند مفهوم برازندگي طنين دوگانهای دارد: اخسلاقسی و بسلاغیی. لابسروبسرمسی گسویسد: «حسنهای زیبا معمولاً نابحا نیمی افتد برازندگی مایهٔ کمال می شود و از عقل برازندگی می زاید. » ۲ آنجه در روابط اجتماعی و زندگی روزمرهٔ مردم مراعات می شود، در جهان اندیشه نیز کارساز است. بازهم لابرویر می کو بد: «هرگز در نمازخانه ای آهنگ رقص شنیده نمی شود با در مراسم دعای کلیسا آهنگ تئاتر.» رعایت برازندگی برای نویسنده، نه تنها حفظ ظاهر آراستهٔ اثر، بلکه در درجهٔ اول توجه به این نکته است که ادبیات به حدیک بازی ذوقی تنزل نکند، یا راحت تر بگوئیم، هیچ چیزی نابجا نیفتد. یعنی همه چیز مناسب با قراردادهای یک «نوع ادبی»، با روحیات یک شخصیت و حالت خاص یک موقعیت (برازندگی درونی) و متناسب با تفاهم یا حساسیت گروه تماشاگران (برازندگی برونی). بدینسان برازنـدگی از مفهوم قواعد چندان جدا نیست و نقش مهمی در شناخت ارزش تئاتر باستانی بازی میکند. (در سال ۱۹۷۶، راین Rapin در کتابی با عنوان اندیشه هائی دربارهٔ بوطبهای ارسطو چنین نوشت: «آنحه مخالف قواعد زمانه، آداب و اخلاق و احساسات باشد، بيانش مخالف رازندگی است.»)

بدینسان «برازندگی» در اغلب مواقع، با اصول «حقیقت نمائی» و «تناسب» در هم می آمیزد: حقیقت تاریخی اغلب دلخراش است و نویسنده باید

آن را ملایمتر کند تا مراعات برازندگی را کرده باشد. «تناسب» مربوط به اشخاص نمایش است و حال آنکه برازندگی با تماشاگران سر و کار دارد. وقتی که تناسب، رسوم و عادات وآداب زمانه و محل حادثه را در نظر میگیرد، برازندگی به عقاید و آداب و اخلاق مملکت در روزگاری که نمایش در آن به صحنه می آید، نگاه می کند.

این اصل در تمام اصول دیگر مکتب کلاسیک دخالت دارد و در صورت عدم رعایت آن، همهٔ اصول دیگر ارزش کلاسیک خود را از دست خواهند داد.

#### فانون سه وحدت

منظور از «قانون سه وحدت» وحدت موضوع و وحدت زمان و وحدت مکان است که از اصول مهم مکتب کلاسیک شمرده می شود و از ادبیات یونان و آثار ارسطو به ارث مانده است. نویسندگان کلاسیک به پیروی از پیشوایان یونانی خود عقیده داشتند که در هراثر ادبی باید این وحد تها مراعات شود و اثری که فاقد این سه وحدت باشد نمی تواند مورد قبول هنرمندان کلاسیک واقع شود. در اینجا هریک از این سه وحدت را جداگانه مورد بحث قرار می دهیم:

## وحدت موضوع Unité d'action

وحدت موضوع عبارت ازاین است که حوادث فرعی و اضافی داخل حادثهٔ اصلی نشود و حادثهٔ نمایشنامه از شاخ و برگهای خارجی و وقایع زائدبری باشد. «وحدت موضوع» را ارسطو در «فن شعر» خود بیان کرده است. نخست میگوید که وحدت موضوع بهیچوجه فقط با انتخاب یکنفر بعنوان قهرمان داستان حاصل نمی شود زیرا در زندگی یکنفر ممکن است چندین حادثهٔ گوناگون اتفاق بیفتد. سپس از گفتهٔ خود چنین نتیجه میگیرد.

«افسانه (Fable)... فقط باید یک حادثه (موضوع) کامل را بیان کند.

همهٔ قسمتهای این موضوع چنان باید کنار هم چیده شده باشد و چنان وحدتی تشکیل دهد که کوچکترین قسمتی از آنرا نتوان تغییر داد یا حذف کرد. زیرا آن مضمونی که هم بتوان در مطلبی وارد کرد و هم بدون لطمه خوردن به مطلب از آن حذف کرد، جزو آن مطلب نیست.»

این اصل در ثلث اول قرن هفدهم مایهٔ کشمکش های فراوان شد ولی رفته رفته نویسندگان کلاسیک براین اصل تکیه کردند و شرح و تأویل هائی برآن نوشتند و بعنوان اصل مسلمی قبول کردند که هر اثری باید فقط یک حادثه از زندگی قهرمان را بیان کند، حادثه ای که قسمتهای مختلف آن کاملاً بهم مربوط باشد.

در سال ۱۹۹۰ «کورنی» نظر شخصی خود را به این اصل اضافه کرد و گفت که وحدت موضوع در کمدی عبارت از وحدت «مانع» (Obstacle) و در اثر تراژدی عبارت از وحدت «تهلکه» (Péril) است. و به این ترتیب دربارهٔ تمام انواع آثار ادبی دیگر نیز تعمیم خواهد یافت.

## وحدت زمان Unité de temps

وحدت زمان نیز از ارسطوبیادگار مانده است. ارسطو میگوید: «تراژدی میکوشد که تا حد امکان خود را در یک شبانه روز محصور کند و یا حداقل از این حدود تجاوز ننماید.» نمایشنامهٔ مطلوب آن است که مدت وقوع حادثهٔ آن تقریباً معادل همان مدتی باشد که برای نمایش دادن آن لازم است. زیرا جا دادن حادثهٔ سالها و قرنها در یک نمایشنامهٔ سه چهار ساعتی طبیعی نیست و دور از «حقیقت نمائی» است و عدم تناسب زمان نمایش با زمان واقعی حوادث تراژدی را از صورت عادی خارج می سازد.

#### وحدت مكان Unité de lieu

دربارهٔ «وحدت مکان»، ارسطو چیزی نگفته است، بلکه وحدت مکان را در سال ۱٤۵۵ «ماگی» Maggi منتقد ایتالیائی مطرح کرده است. منتقد

مزبور این اصل را از اصل «وحدت زمان» نتیجه گیری کرده و گفته است که اگر مدت نمایش کوتاه باشد ولی مکانهائی که حوادث در آن اتفاق می افتد متعدد و دور از هم باشند تراژدی جنبهٔ طبیعی خود را از دست می دهد. از اینرو تا حد امکان حادثه باید در مکان واحد اتفاق بیفتد. تراژدی وقتی مؤثر می افتد که جمع و جور باشد و اگر حادثهٔ آن بین زمانهای مختلف و مکانهای متعدد تقسیم شود، عاقلانه شمرده نمی شود.

وحدت مکان نخست چندان اجباری شمرده نمی شد و می گفتند: مکان واحدی که برای یک نمایشنامه در نظر گرفته می شود، ممکن است عبارت از یک جزیره، یک شهر و یا یک ایالت باشد و یا بقول کورنی «نقاطی که در ظرف ۲۶ ساعت بتوان بین آنها رفت و آمد کرد.» ولی در سال ۱۹۳۵ «شاپلن» آنرا کاملاً جدی و اجباری اعلام کرد و گفت که در سراسر نمایش هیچگونه تغییر دکوری جایز نیست.

بالاخره پس از سال ۱۹۶۰ پیروزی هرسه وحدت در عالم فکر و ادب قطعی شد.

## چهارمین وحدت

«هوراس»، در آغاز «فن شعر» خود، وحدت چهارمی نیز باین سه وحدت اضافه کرده است که عبارت از وحدت «لحن» (Ton) است. ولی اگر این وحدت مراعات گردد، یعنی در سراسر اثر فقط یک لحن بکار برده شود، آثار مختلطی از قسیل «حسماسی و کسمدی» Heroi \_ Comique یا «تراژدی و کسمدی» Tragi \_ Comique از شمار آثار کلاسیک خارج می شود.

# انواع آثار ادبى

در مكتب كلاسيك انواع آثار ادبى مانند طبقات اجتماع، با سلسله

مراتب طبقه بندی شده است. اکنون ما شرح این «انواع ادبی» (Genres Littéraires) را بطور خلاصه نقل میکنیم:

#### حماسه و رمان

پیروزی بی نظیر «ایلیاد» Iliade و «انشید» Enéide باعث شد که در میان انواع آثار ادبی، «حماسه» (Epopée) در درجهٔ اول قرار گیرد و هریک از شاعران قرن کلاسیک بنوبهٔ خود کوشیدند که یک اثر حماسی نظیر این آثار کهن بوجود آورند.

از مشخصات این نوع اثر ادبی عظمت و جلال جنگجویانهٔ آن و برجستگی موضوع و قهرمانان آن است، عشق را نیز به شرطی که برجسته و بزرگ باشد می توان در خلال حوادث آن جا داد. قهرمانان حماسه باید از هرلحاظ کامل باشند، طور یکه حتی خطاهای آنها نیز خالی از حنبهٔ قهرمانی نباشد.

وقتیکه داستان بجای شعر بصورت نثر بیان شود، نوع دبگری از آثار ادبی را تشکیل میدهد که آنرا «رمان» مینامند. در رمان نیز همان قواعد تنظیم حماسه بکار برده می شود، با این تفاوت که در حماسه جای مهم را جنگ اشغال کرده است ولی در رمان این مقام به عشق اختصاص داده شده است. در رمان اهمیت بیشتری به حقیقت نمائی اثر داده می شود. ضمناً این نکته را نیز باید در نظر داشت که رمان باید دارای نتیجهٔ مفید اخلاقی باشد.

نکتهٔ قابل تذکر این است که نویسندگان کلاسیک بفکر رمان نویسی نیفتادند و از این نویسندگان یگانه کسی که رمانی نوشت و توانست محبوبیتی کسب کند، مادام دولافایت بود که شاهکار خود را بنام شاهدخت کلو کسب کند، مادام دولافایت اصول کلاسیک بوجود آورد.

# تراژدی و کمدی

درمورد تعریف تراژدی نیز باید سراغ ارسطو رفت زیرا محققان و شاعران در این باره از اوپیروی کرده اند. ارسطو در «فن شعر» خود «تراژدی» را اینطور

## تعریف میکند:

«تراژدی عبارت است از تقلید یک حادثهٔ جدی و کامل و دارای وسعت معین، با بیانی زیبا که زیبائی آن در تمام قسمتها بیک اندازه باشد، و دارای شکل نمایش باشد نه داستان و حکایت، و با استفاده از وحشت و ترحم، عواطف مردم راپاک و منزه سازد.»

این تعریف پس از ارسطو مورد تعبیر و تفسیر فراوان قرار گرفته است. «کورنی» معتقد است که فقط جدی بودن حادثه و شخصیت و ارزش قهرمانان اثر برای تشخیص تراژدی از کمدی کافی است.

دربارهٔ حادثهٔ تراژدی همه صاحبنظران متفق الرأی اند و عقیده دارند که باید از تاریخ یا افسانه ها استخراج شده باشد، و تقریباً همهٔ شاعران کلاسیک بجز عدهٔ بسیار کمی این نظر را پذیرفته اند. این حادثه باید از تاریخ روم یا افسانه های یونان استخراج شود. حوادث تازه بهیچوجه مورد قبول نمی تواند باشد.

# قهرمان تراژدى

ارسطومیگوید که قهرمان تراژدی نباید جنایتکار باشد. ضمناً بسیار پرهیزکار و صحیح العمل نیز نباید باشد. باید «از خوشبختی به تیره روزی افتاده باشد، اما نه براثر جنابت بلکه در نتیجهٔ یک اشتباه» باید ایجاد ترس و ترحم کند. در این مورد نیز همهٔ سخن سنجان از ارسطو تقلید کرده اند ولی در این میان «کورنی» نظر شخصی خود را چنین ابراز داشته: «قهرمان تراژدی میتواند بیگناهی باشد که در بدبختی افتاده و یا شخص شروری که دچار تیره روزی شده است.» بنابه عقیدهٔ ارسطو که دیگران نیز از آن پیروی کرده اند قهرمان تراژدی باید با اشخاصی که قطب مقابل او را در تراژدی تشکیل میدهند، رابطهٔ خانوادگی و یا حسی داشته باشد.

صاحبنظران برای تراژدی اندازه هائی هم تعیین کرده اند که چنین است: مدت نمایش باید در حدود سه ساعت و تعداد ابیات تراژدی هزار و پانصد الی هزار و هشتصد و تعداد پرده های آن پنج باشد.

#### کمدی

تئوری کمدی بسیار کوتاه است. ارسطو دربارهٔ آن تقریباً هیچ چیز نگفته است ولی مفسران قواعد کلاسیک کمدی را چنین تعریف کرده اند: «کمدی عبارت از یک اثر نمایشی جالب است که اشخاص آنرا شخصیتهای پائین تر تشکیل دهند و حوادث آن از زندگی روزمره گرفته شده باشد. در کمدی اصل «حقیقت نمائی» باید بیشتر از جاهای دیگر مراعات گردد، پایان خوشی داشته باشد و دارای حادثهٔ ابتکاری باشد.»

در مورد مسائل دیگر اصول تراژدی دربارهٔ کمدی نیز صادق است.

# انواع دیگر: اشعار چو پانی، غنائی، هجائی و غیره...

شعر چو پانی Bucolique داستان چو پان هائی است که نخمهٔ طبیعت و عشقهای خود را میسرایند. ارزش این اشعار بسته به سنهولت و روانی آنها و طبیعی بودنشان است. شعر چوپانی باید از هر چیز خشنی که برازندگی آنرا بهم زند دور باشد، اما در عین حال باید جنبهٔ ابتدائی و روستائی خود را از دست ندهد.

اشعار غنائی Lyrique انواع مختلف دارد و برجسته ترین نوع آن قصیله است که شامل ستایش خدایان و وصف فتوحات بزرگ و بیان عشق است. این نوع اشعار باید دارای بیان و موضوع جالب و برجسته ای باشد. ۱

انواع کوچک دیگر از قبیل شعرهجائی Satire، لطیفه Epigramme و ترجیع بند Ballade دارای قانون و اصول مشخصی نیستند و شکل آنها بیشتر بسته به ذوق گویندگان آنهاست.

۱. دربارهٔ انواع ادبی، در قرون اخیر، بخصوص در قرن حاضر و در روزگار ما مطالعات مفصلی صورت گرفته است که مهمترین آنها تحقیقات نورتروپ فرای N. Frye سوتان تودوروف Tx. Todorov و ژرار ژنت N. Frye و پند محقق دیگر است که بیشتر آنها با برداشتهای مختلف از بوطیقای ارسطو و آثار افلاطون، سه نوع حماسی، نمایشی و غنائی را انواع اصلی ادبی شمرده اند. یکی از جالبترین تحقیقاتی که چند سال پین در این بداره منتشر شد اثری با عنوان Introduction a L'architexic اثر ژرارژنت است که محقق فرانسوی در آن برداشتهای مختلف از این سه نوع ادبی را تحلیل کرده است.

# ادبیات قرن کلاسیک در کشورهای دبگر

برخلاف رنسانس و عصر روشنگری و رومانتیسم و سمبولیسم که پدیده های اروپائی هستند و در چند کشور باهم و یا بدنبال هم ظاهر شده اند، باید گفت که کلاسیسیسم فرانسه در خارج از آن کشور معادلی نداشته است. البته این امتیاز خاصی شمرده نمی شود و همانطور که قبلاً گفته شد نویسندگان دوران رنسانس و یا قرن شانزدهم ایتالیا از قبیل کاستیلیونه Castiglione رنسانس و یا قرن شانزدهم ایتالیا از قبیل کاستیلیونه Tasso ، آریوستو آورده اند، هیچکسی «کلاسیک» بودن آثار اصیل و درخشانسی بوجود آورده اند، هیچکسی «کلاسیک» بودن آثارشان را به مفهوم ارزشی کلمه، نمی تواند انکار کند، اما در ایتالیا نه یک مرکز و محفل ادبی وجود داشت (و این پراکندگی و تنوع خود مایهٔ غنای ادبی بود) و نه کلاسیسیسم فلسفی و ادبی. این اصطلاح وقتیکه در مورد این دوران از ادبیات ایتالیا بکار رود، از نظر اغلب مورخان فرهنگ ایتالیائی به مفهوم la fine dell' Umanesimo (پایان اومانیسم) و حتی به معنی انحطاط است. چنانکه هنر و ادبیات اسپانیای بعد از ولاسکز و حتی به معنی انحطاط است. چنانکه هنر و ادبیات اسپانیای بعد از ولاسکز بی اهمیت جلوه میکند.

در اواخر قرن شانزدهم، دولت اسپانیا که بیشتر دارای تمدن قرون وسطائی بود، سراسر شبه جزیرهٔ ایتالیا را تحت اشغال خود درآورد و تصمیم گرفت که با شدت از مذهب کاتولیک دفاع کند و این سیاست دینی را در ایتالیا که بر اثر نفوذ اومانیسم اعتقاداتش سست شده بود به مورد اجرا گذاشت. قدرت محاکم «تفتیش عقاید» را که یادگار قرن سیزدهم بود زیادتر نمود. این جریان که هدفش روزافزون ساختن قدرت پاپ بود بنام ضدرفورم Contrariforma نامیده می شود.

این وضع در قرن هفدهم نیز که قرن تأسیس مکتب کلاسیک در فرانسه بود ادامه پیدا کرد. زیرا هنوز ایتالیا در زیر یوغ خارجی بود و فرمانروایان اسپانیائی و اشراف رشوه گیر، خون مردم رامیمکیدند و شاعران و ادیبان نیز بدون توجه به

زیبائی اثر یا هدف معنوی کار هنری، برای اینکه زندگی راحت و بی دردسری داشته باشند، به تملق گوئی میپرداختند. در عین حال که از طرفی بر فقر و مسکنت اکثریت مردم افزوده میشد، آن عده که از همهٔ مزایای زندگی برخوردار بودند، بزرگترین آرزویشان راحتی خیال و خوشگذرانی بود و شاعران و نویسندگان آثار خود را نه به منظور هنری بلکه برای کسب پول و برای تفریح آن عده بوجود می آوردند.

به این ترتیب در قرن هفدهم که ادبیات فرانسه چنان آثار درخشانی به عالم ادب عرضه داشت، ادبیات ایتالیا بیش از هر قرنی مرده و بی روح و دچار رکود بود.

کلاسیسیسم تأثیر اصلی خود را در قرن هیجدهم در ایتالیا بخشید. در عرضهٔ تئاتر، گلدونی Goldoni (۱۷۸۳ – ۱۷۸۹) نویسندهٔ کمدی و آلفیری (۱۷۲۹ – ۱۷۶۹) گویندهٔ تراژدی، تعدادی آثار برجستهٔ کلاسیک بوجود آوردند.

# در آلمان

در آلمان، وضع پیچیده تر است. نیچه در «مسافر و سایه» اش می پرسد: «آیا نویسندگان کلاسیک آلمانی وجود دارند؟» و با لحن قاطعی جواب نفی می دهد. ادبیات آلمان از رنسانس به هیچوجه نصیبی نبرد، ولی در اواخر قرن هفدهم توانست با ادبیات کلاسیک همآهنگ شود. در این دوره، ادبیات آلمان دورهٔ تقلید بسیار ضعیفی را گذراند. از شاعران آلمانی این قرن بیشتر از هرکس نام او بینز ۱۳۹۶ (۱۳۹۹ – ۱۳۹۹) جلب نظر می کند که او نیز بیشتر از آنکه شاعر باشد متفکر بزرگی است که در راه اصلاح زبان آلمانی کوشیده است.

«اوپیتز» در عین حال مؤسس یک مکتب ادبی بنام «سیلزین» Sillesiens است. ادبا بخصوص شاعرانی که تابع این مکتب هستند بیشتر از احساسات و خیال، برفکراتکا دارند. چون اوپیتز در تأسیس این مکتب تأثیر بسیار مهمی دارد، این مکتب را در عین حال «مکتب اوپیتز» نیز می نامند.

از ممان کشورهای نزرگ اروپای غیربی فقط آلمان ادبیات جدید خود را با دورانی که تقلید از کلاسیسیسم بیگانه است شروع کرده است، اما باوجود این گوتشد Gottsched (۱۷۱۱ ـ ۱۷۰۱) و حتى كسى بعد از او، ويلاند Wieland در صحنهٔ ادبیات اروپائی چهره های بی حلوه ای شمرده می شوند. البته نوعی شعر غنائي ماروک وجود داشت. يا حاذبه اي اصبل و نيز حتى بيش از خاندان موسیقی دانان «باخ» نوعی موسیقی باروک آکنده از لطف و ظرافت وجود داشت. اما نه در تئاتر و نه در رمان و نه در ممان نو سندگانی که «اخلاقبون» خوانده می شدند تأثیر کلاسیسیسم فرانسوی بارآور نبود. غریزه ای آگاه و مطمئن، از همان آغاز، لسنگ Lessing، هردر Herder، شلگل Schlegel وحتى گوته و شیلیر حوان را به عصبان علیه سرمشق گرفتن از فرانسو بان برانگیخت. آنها برترى آثار شكسيير وشعر عاميانية كالدرون را اعلام كردند وبعدها و سنسکلمان Winckelmann (۱۷۱۸ ـــ۱۷۸۸) از بىرتسرى يسونسانىيان در هندر و ادبیات سخن گفت و ادبیات فرانسه را به درحهٔ یک ادبیات تقلیدی یائین آورد. مدتی بعد، به دنبال گذشتن دوران «طوفان و شور» Sturm und Drang. درحالي كمه جوانان ديوانية عرفان و المتهاب دوران رومانيتيك نويا (در آثار نووالیس، تسک، وکلاست)بودند، گوته و شیلر کلاسیک بودن را انتخاب كردند، اما با نوعي خودآگاهي وصلابت و با كمي تصنع. اين مرحله كه «کلاسیسیسم وایـمار» نام گرفتـه است، حتی در «ایفی ژنی»گُوته و «نامزد مسینا» و «دوشیزهٔ اورلئان» شیلر، با روانی و حالت طبیعی بیش از حدشان، از قافلهٔ کلاسیسیسم عِقب میمانند. الهام از ادبیات یونان و حسرت سوزان برای خدایان و علاقهٔ شدید شیلر به هولدرلین Holderlin (۱۸۷۳ ـ ۱۸۶۳) به «هبیر بون۱» و «دبوتیماً ۱» و حتی به جنون آنها، در عین حال با ستایش روسو و انقلاب فرانسه

۱. Hyperion \_ نام یکی از تیتانهای اساطیر یونان که «هولدرلین» رمانی به نام او نوشته است.
 وقایع کتاب در سال ۱۷۵۰ اتفاق می افتد و هیپریون یک جوان یونانی است که برای نجات میهن خود از زیر یوغ ترک ها قیام کرده است.

همراه است، نه با پیروی از بوالو و راسین، و نیز با آثاری بسیار متفاوت با کلاسیسیسم است که نبوغ جهانی گوته به پایان راه خواهد رسید و او با خیال بافی های «کلاسیک و رومانتیک» هلن در پردهٔ سوم فاوست یا «رثای مارین باد» به رومانتیسم جوان فرانسه در ود خواهد فرستاد.

# نئوكلاسيسيسم Néoclassicisme (كلاسيسيسم جديد)

تاریخ ادبیات این طبقه بندی را از تاریخ هنر به وام گرفته است تا با استفاده از آن تحول قالب ها واندیشه ها را در نیمهٔ دوم قرن هیجدهم نشان دهند. این کلاسیسیسم جدید را می توان بیان نهائی کلاسیسیسمی که در قرون هفدهم و هیجدهم در اروپا حاکم بود تلقی کرد. مثال این خصوصیت، آثار آلبر تولیستا هیجدهم در اروپا حاکم بود تلقی کرد. مثال این خصوصیت، آثار آلبر تولیستا A. Lista و میارتسینس دروسا M. de Rosa نویسندگان «پوئتیسکا» و میارتسینس دروسا است. ضمناً همهٔ رومانتیک ها درمجادله شان با اطناب و اسطورهٔ مکرر و فرسودهٔ ادبیات انقلابی و نیز امپراطوری، از این اصطلاح استفاده میکردند. و نیز می توان نئوکلاسیسیسم را عکس العملی نسبت به اصطلاح استفاده میکردند. و نیز می توان نئوکلاسیسیسم را عکس العملی نسبت به بوالو و معاصرانش از ارسطو و کنتی لین Quintilie اقتباس کرده بودند تلقی کنیم. درواقع نئوکلاسیسیسم نوعی آشنائی بهتر با دوران باستانی، به دنبال حفریات باستانشناسی و در سایهٔ تحقیقات دانشمندانی نظیر ونیکلمان تجدید شده است. نئوکلاسیسیسم میخواهد به میراثی وفادار بماند که نه تنها صوری، بلکه اخلاقی و ایدئولوژیک نیز هست. بر ضد زروزیور هنر روکوکو Rococo خلیف کاری های محافل اشرافی و بر ضد موضوعات پرسر و صدا، قهرمان پروری ظریف کاری های محافل اشرافی و بر ضد موضوعات پرسر و صدا، قهرمان پروری ظریف کاری های محافل اشرافی و بر ضد موضوعات پرسر و صدا، قهرمان پروری ظریف کاری های محافل اشرافی و بر ضد موضوعات پرسر و صدا، قهرمان پروری

۲. Diorima کاهنه ای که در رسالهٔ ضیافت افلاطون دربارهٔ جنبهٔ الهی عشق به سقراط آموزش می دهد.
 هولدرلین نام او را در کتاب خود به قهرمان زن کتاب و محبوبهٔ «هیپریون» داده است.

و وطن پرستی داد سخن می دهد. (این بخصوص لحن نئوکلاسیک در امریکای لا تین است باخ.خ. اولمودا J. J. Olmoda آ. بللو A. Bello، ژوزه ماریا دهردیا J. m. de Heredia ، آ. اس برای است باخ.خ. کروس والدی است باخ.خ. کروس والدی است که و لیوپس پلانس L. م. کروس والدی الله و الدین کلاسیسیسم جدید بیشتر در بند رستگاری ملی است تا عشق. و طبیعی است که انقلاب و نیز امپراطوری، هردو برای آن اشکال ممتازی بوده اند. آندره شینه انقلاب و نیز امپراطوری، هردو برای آن اشکال ممتازی بوده اند. آندره شینه داشتند هردو نمایندگان ادبیات نئوکلاسیک شمرده می شوند. آنها که خود را وارثان هنریونان و روم می شمارند، علاقمندند که تجدد، یعنی نظریات علمی نیوتون و یا وقایع سیاسی روزمره را بیان کنند. در کنار آنان شعر انقلابی و تلاش های متعدد حماسی، معادل ادبی و گاهی ناموفق پیروزی های هنری داوید تلاش های متعدد حماسی، معادل ادبی و گاهی ناموفق پیروزی های هنری داوید David یا کانووا Canova است.

در آغاز قرن بیستم، در میان دنباله روهای اندیشهٔ شارل موراس در آغاز قرن بیستم، در میان دنباله روهای اندیشهٔ شارل موراس (۲۸۹۸ – ۱۸۹۸) حرکتی بر ضد سمبولیسم آغاز شد و ادعا کرد که میخواهد به ریشه های طبیعی نبوغ فرانسوی، قبل روشنگری بازگردد و «مجلهٔ انتقادی اندیشه ها و گمتابها» که در سال ۱۹۰۸ آندره تربو ۱۸۹۷ مرده انتقادی اندیشه ها و گمتابها» که در سال ۱۹۰۸ آندره تربوت آسیس کرده با ۱۸۹۷ مانری گلوار ۱۸۹۱ و چند نفر دیگر تأسیس کرده بودند مدافع آن بود. این کاسیسیسم جدید که با مکتب رومیائی و coole romane ژان میوره آگاهای درآمد که اولی سیاسی بود و تمایلات کاتولیکی و میهنی داشت، دومی هنری و جمال شناختی بود که نمایندهٔ آن پل والری میهنی داشت، دومی هنری و جمال شناختی بود که نمایندهٔ آن پل والری

در آلسمان، نشوکلاسیسیسم که تشوری آن را پل ارفست P.Ernst در آلسمان، نشوکلاسیسیسم که تشوری آن را پل ارفست ۱۹۳۹ بیان (۱۹۳۹ – ۱۹۹۹) بیان کردند و توسعه دادند، اساساً عکس العملی بود برضد ناتورالیسم و امپرسیونیسم.

# نئوكلاسيسيسم انگلستان

در ادبیات انگلیس، بطور کلی، دورانی که نیمهٔ دوم قرن هفدهم و نیمهٔ اول قرن هیجدهم را در برمیگیرد و مورخین ادبی حدود آن را از جان درایدن الاستاندرپوپ ۱۸۸۸ (۱۷۶۶ – ۱۷۶۹) الکساندرپوپ ۱۸۸۸ (۱۷۰۰ – ۱۷۴۹) تعیین میکنند، دوران کلاسیک یا «نئوکلاسیک» نامیده میشود. شاعران و نویسندگان معروفی که در این فاصلهٔ زمانی زندگی کرده اند، عبارتند از درایدن، الکساندرپوپ، جوزف آدیسن J.Addison (۱۷۷۹ – ۱۷۷۱). جوناتان سویفت الکساندرپوپ، جوزف آدیسن ۱۷۸۵ (۱۷۷۲ – ۱۷۷۹) کی گرده اند، عبارتند از درایدن، و آلیور گلدسمیت ۱۷۸۴) ماموئل جانسن ۱۷۷۹ (۱۷۷۹ – ۱۷۷۹) که اگر بخواهیم دربارهٔ و آلیور گلدسمیت کار هریک از آنها جداگانه بحث کنیم از مطلب دور میشویم، اما کافی است که از طرز تفکر حاکم بر روزگار آنان به اختصار صحبت کنیم که آشنائی با طرز تفکر کلی در برخورد با سبک خاص هرنویسنده، بهترین امکان را برای تعمق در آثار آنان به خواننده می دهد.

یکی از مشخص ترین جنبه های دورانی که در ادبیات انگلیس، نئوکلاسیک خوانده می شود این است که این دوران، دوران عقل، تعادل و اندازه است. جهان بینی دنیای غرب در نیمهٔ اول قرن هیجدهم تا حد زیادی تحت تأثیر افکار جان لاک J. Locke (۱۹۳۲ – ۱۹۷۴) است. لاک عقل را در زندگی انسان راهنمای اصلی می داند. دین مسیح را هم دینی موافق عقل می شمارد و همراه با شاف تسبری Shaftsbary از آموزش مبنی بر عقل و طبیعت دفاع می کند و معتقد به آئینی تجربی و انسان محور است. از طرف دیگر باید به انعکاس کشفیات اسحق نیوتون الله ایک ایم ۱۹۲۸ – ۱۷۲۷) دربارهٔ قوانین طبیعی در کشفیات اسحق نیوتون ایک ایک سراسر جهان بانظمی موازی با اصول آغاز قرن هیجدهم اشاره کرد دائر براینکه سراسر جهان بانظمی موازی با اصول عقلی کار می کند و عاملی که طبیعت را نیز مانند هر چیز دیگری روشن می کند و برمخفی ترین قوانین طبیعت پرتو می افکند، عقل انسانی است. از اینرو الکساندر پوپ شاعر این دوران برسنگ گور نیوتون در صومعهٔ وست مینستر این دو مصراع را

نوشت:

Nature and Nature's Laws hid in Night God said "Let Newton Be"! and all was Light<sup>1</sup>

پس چنان که دیدیم، در آغاز قرن هجدهم، نویسندهٔ انگلیسی در جهانی که گمان میرفت طبق قوانین کلی زندگی میکند، اما در جامعه ای با حکومت مطلقه و با آئین های مستقر و در محیطی می نوشت که کار آفرینندگی ادبی را طبق سلیقهٔ طبقات بالا میخواست. خود او هم مانند خوانندگانش معتقد بود که به جهان و جامعه و انسان و طبیعت، قوانین لایتغیری حاکم است. مراعات سنت و قوانین جاافتاده، هم در زمینهٔ جامعه و هم در زمینهٔ جهانی، عملاً نظیر وظیفه ای دینی بود.

در محیطی با این طرز تلقی، طبعاً عرصهٔ هنر نیز می بایستی قوانین لایتغیر داشته باشد. این قوانین بر میراث نویسندگان قدیم، به ویژه نویسندگان رومی متکی بود. کاخی که هومر برافراشته بود، از نظری خود طبیعت شمرده می شد. مجموعه ای پایا و بیا قوانین لایتغیر. پس ادبیات نیز می بایستی قوانین اساسی تأثیرگذاری ماندگارش را از چنین آثار جاودانه اقتباس کند. بدینسان انواع ادبی کلاسیک که ریشه در عهد باستان داشتند، به همان صورتی که بودند سرمشق نویسندگان قرن هجدهم انگلستان شدند. بخصوص ادبیات رومی دوران امیراطور آوگوستوس Augustus (۲۷ ق. م – ۱۹ م). که با بزرگانی نظیر ویرژیل، هوراس و اووید، عصر طلائی ادبیات رومی شمرده می شود. از اینروقرن هجدهم ادبیات انگلیس را «عصر اوگوستی» Augustan Age می نامند. ادبیات انگلیس سات، همهٔ اصولی را که هوراس در هنر شاعری خود ذکر قرن هیجدهم انگلیس است، همهٔ اصولی را که هوراس در هنر شاعری خود ذکر کرده، کلمه به کلمه پذیرفته و از آنها دفاع کرده است. شاعران و نویسندگان مهم

۱. طبیعت و قوانین طبیعت در دل شب مخفی شده بود/ خداوند فرمود «نیوتون باشد!» و همه چیز غرق روشنائی شد.

این دوران قالبهای شعری و اصول نویسندگی عهد باستان را سرمشق قرار میدادند. اصل «برازندگی» و «قانون سه وحدت» را بدون کوچکترین اعتراضی راهنمای خود ساخته بودند.

نویسندهٔ قرن هجدهم معتقد بود به اینکه استادان بزرگ عهد باستان همهٔ آن جنبه های زندگی را که قابل بحث در ادبیات بودند وارد آثار خود کرده اند و موضوع های گفتنی را به پایان رسانده اند. اکنون وظیفه ای که او به گردن دارد این است که همان موضوع های گفته شده را بار دیگر باهوش و ذکاوت، در قالب های ظریف تر و زیباتری بسراید. اشعار او نیز همین نکته را به صورت عینی تری بیان می کند.

در ادبیات قرن هجدهم انگلیس، انسان به عنوان عضو جامعه ای که نظام آن با سنت هایش در رابطه است، موضوع اثر هنری است. در عرصهٔ ادبیات نیز، هدف از نوشته، تقلید اعمال آدمی است و با این تقلید هم سرگرم می کند و هم می آموزد. در واقع باز هم از این گفتهٔ لاک پیروی شده است که بهترین چیزی که انسان باید بداند شناسائی خویشتن است. پوپ این اندیشه را در یک بنت با قاطعت یک اندر زیا کلمات قصار بیان می کند.

Know then thyself; Presume not God to scan:

The prope study of mankind is man<sup>1</sup>

طبیعت عمومی بشر، منبع اصلی هنر است. نویسندگان با همان محدودیتی که در انتخاب موضوع دارند، از نظر تأثیرگذاری در خوانندگان یا تماشا گران اثرشان نیز می کوشند که در چهار چوبهٔ زندگی عمومی، افکار و سلیقه های آدمی باقی بماند و در این مسیر، یکرشته حقایق عام را باید در اشعاری که مانند جواهری به دقت تراش داده شده اند جاودانه ساخت.

با اینهمه، بازهم همانطور که لاک میگوید: انسان در عین حال که میتواند خود را به خوبی بشناسد، قادر به شناختن عناصر دنیای بیرون، با همان

۱. پس خود را بشناس؛ دربارهٔ خداوند مشاجره مکن/ بهترین موضوع پژوهش آدمی، انسان است.

دقت و قاطعیت نیست. شناختی که انسان از دنیای بیرون دارد، فقط وقتی دارای ارزش است که تک تک تصورات او از دنیای بیرون، انسجام و ارتباط معقولی باهم داشته باشند. اما برای رسیدن به این انسجام، انسان همیشه نمی تواند برموانع وجود خودش غلبه کند: مثلاً مغرور است و دربارهٔ جایگاه خودش در جهان مبالغه میکند. باید با نوعی کف نفس، براین موانع غلبه کرد و انسان باید حدود خود را بشناسد. این ضرورت در زندگی، شامل هنر نیز می شود. اصول اندازه و نظم کلی و تعادل و برازندگی نباید با مبالغه در نوگرائی، بدعت های خصوصی و کشف های غیرمنتظره متزلزل شود. قالب های جاافتاده نباید درهم بشکند. به عنوان مثال، وزن ایامبیک پنج پائی، به عنوان وضع تغییرناپذیر آن روزگار شناخته شد و شاعران توانای این روزگار این فن شعر گفتن را از آن خود دانستند.

تسایل خردگرایانهٔ این دوران نیز، در عالم ادب با قالب های تازهٔ نویسندگی از قبیل مقالات منظوم، هجویه، یا مقالات منثور ظاهر می شود. در واقع ذهن شاعر، همراه با تراژدی یونانی و آثار حماسی در آسمان ها سیر می کند، اما هرگز تصور نمی کند که بتوان از نمونه های این انواع ادبی که در یونان باستان به دست داده شده است فراتر رفت. به این ترتیب، این دوران که مایل است به هرگونه احساس و شور و هیجانی لگام زده شود و مهار آدمها به دست عقل سپرده شود، به صورت دوران تسلط «نثر» باقی می ماند. حتی آثاری که در قالب های منظوم سروده شده است، معمولاً حقایق کلی فلسفه و تاریخ و غیره را به صورت منظوم درمی آورند و یا با انتشار مجموعه ای از هجویه ها شیوه ای نثروار برای خود برمی گزینند. در حالی که اصول کلی عقل و قوانین نگارش بدینسان حاکم برمی گزینند. در حالی که اصول کلی عقل و قوانین نگارش بدینسان حاکم باشد، دیگر جائی برای آفرینش فردی و نیروی خیال آفرینندهٔ نویسنده باقی نمی ماند. و وظیفهٔ آفرینندگی باز هم به عهدهٔ شاعران قدیم یونان و روم گذاشته نمی شود و شاعردوران نثوکلاسیک به جای اینکه چیزهای تازه ای بسراید و جهان را با چهرهٔ متغیرش ببیند، فقط به تصاویر دوران باستان و قالب های آن روزگار را با چهرهٔ متغیرش ببیند، فقط به تصاویر دوران باستان و قالب های آن روزگار اکتفا می کند. مثلاً: «وقتی که میخواهد باغی را در زیر نور ماه با بلبل هایش

تصویر کند، از پرتو دیانا اسخن میگوید تابیده بر بیشه زاری که در آن پریان آب، ساکت و خاموش به ناله های فیلومل کوش فرا میدهند.»

انام رومی آرتمیس Artemis الههٔ یونانی ماه و شکار

۲. Philomele دختری در افسانه های یونان که به پرستو [یا بلبل] تبدیل شده.

# نمونه هائى ازآثار كلاسيك

ازنظريه پردازان كلاسيسيسم

L'art poétique فن شعر اثر بوالو Boileau

## قسمتي از سرود سوم

هیچ مار و جانور نفرت انگیزی وجود ندارد که با هنرِ «تقلید» چشم نواز نشود.
هنر لذت بخش با قلم موئی ظریف
از هولنا کترین چیزها مطبوع ترین شان را میسازد ا
بدینسان برای افسون کردن ما، تراژدی گریان
از «اودیپ» خونریز، رنج هایش را به میان کشید
و از «اورست» مادرکش، ترس هایش را بیان کرد،
و برای سرگرم کردن ما به گریه مان انداخت.
پس شما که با عشقی سوزان نسبت به تئاتر
با اشعاری پرطمطراق، به فکر بردن جایزه اید

۱. عین گفتهٔ ارسطواست که بعداً هوراس و مفسران ارسطونیز به صورت های دیگر تکرار کردهاند، ارسطو در عبارت سوم از فصل چهارم بوطیقا چنین میگوید: «....هرچند که دیدن برخی چیزها شاید دردناک و نامطبوع باشد، لکن تقلید دقیق آنها در هنر، در نظر ما لذت بخش خواهد بود. مانندشکل پست ترین جانوران و مردارها. (از ترجمهٔ دکتر فتح الله مجتبائی)

آیا میخواهید آثاری به صحنه بیاورید که سراسر پاریس دسته دسته بیایند و تشویق تان اکنند؟ و هر حه سشتر نگاه کنند زیاترش سایند؟

و پس از بیست سال، باز هم خواهان داشته باشد؟

کاری کنید که در همهٔ سخنانتان شور و هیجان به سراغ دل ها برود

و آنها را داغ کند و تکان دهد.

اگرخشمی مطبوع با حرکتی زیبا

قلب ما را از ترسى ملايم آكنده نميكند،

یا در روح، ترحمی باصفا برنمی انگیزدا

بیهوده صحنه های عالمانه ترتیب می دهید استدلال های خشک شما، تیماشاگری را که در کف زدن تنیل است دلسرد خواهد

[کرد.

و او که از تلاش های بیهودهٔ بلاغت شما خسته شده است

یا خوابش میبرد و یا زبان به انتقاد میگشاید

نخستين راز كار، خوشايند بودن ويايبند كردن است

وسایلی ابداع کنید که مرا پایبند کند

باید از همان ابیات اول، ورود به موضوع، بی هیچ زحمتی تسهیل شود.

من به آن بازیگر می خندم که از بیان حال خود عاجز است

و از آنچه پیشاپیش میخواهد بگوید نمیتواند مرا خبردار کند.

و چون از عهدهٔ ماجرای دشوار نمیتواند برآید

تفریح را برای من به خستگی بدل میکند،

من ترجیح می دادم که او نامش را کنار بگذارد

و بگوید: «من اورست هستم» یا «آگاممنون.»

نه اینکه با یکرشته عجایب مبهم، بی هیچ رابطه ای با ذهن، گوش ها را خسته کند.

موضوع هیچوقت به این سادگی بیان نمیشود.

 ۱. ارسطو در فصل ششم بوطیقا میگوید: «...و وقایع باید حس رحم و ترس را برانگیزد تا «تزکیهٔ» این عواطف را موجب گردد.» (از ترجمهٔ دکتر فتح الله مجتبائی) در بندهای بعد نیز سایر قوانین بوطیقای ارسطو، از قبیل قانون سه وحدت، «حقیقت نمائی» و غیره را خواهیم دید. باید محل صحنه ثابت و تعیین شده باشد.

یک قافیه پردان در آن سوی پیرنه ۱

برروی صحنه، حوادث یک سال را در یک روز جا میدهد.

در آنجا اغلب قهرمان یک نمایش ناهنجار

که در پردهٔ اول بچه است، در پردهٔ آخرپیر فرتوتی است.

اما ما كه پايبند قوانين عقليم

مىخواهيم كه مامجرا هنرمندانه توسعه يابد

که دریک مکان، ازیک روز، تنها یک ماجرای کامل تئاتر را تا یابان مالامال نگهدارد.

هرگزبه تماشاگر چیز باورنکردنی ارائه نکنید

حقیقت اغلب ممکن است «حقیقت نما» نباشد

یک شگفتی پوچ برای من بی جاذبه است

روح نمیتواند از آنچه باور نمیکند، به هیجان بیاید.

آن چیزی را که او هیچوقت نمی تواند ببیند، داستان باید برای ما شرح دهد چشه مان به هنگام تماشای آن بهتر درک می کند.

اما چیزهائی هست که هنر معقول

باید به گوش ها عرضه کند و از چشم ها دور نگهدارد.

باید به توسها عرصه کند و ارتجسمها دور تعهدارد. و «گره افکنی» که صحنه به صحنه بیشتر می شود،

وقتی که به اوج خود رسید به راحتی حل شود.

وقلی که به اوج محود رهید به راحتی حق م خاطر آدمی، آنگاه به شدت تأثیر می پذیرد

که در موضوعی، با «طرح و توطئهٔ» پیچیده در یک راز

ناگهان حقیقت روشن شود،

و همه چیز تغییر کند، و همه چیز چهره ای غیرمنتظره پیدا کند

تراژدی بی شکل و ابتدائی به هنگام پیدایش

تنها هماوازی ساده ای بود، که در آن هرکسی در حال رقص

 منظور بوالو «لو په ده وگا» Lope de Vega نمایشنا ده نویس معروف ایتالیالی است که قریب ۱۸۰۰ کمدی نوشته که نیمی از آنها امروزه در دست است.

و با ترنم مدایحی برای خدای انگورها

می کوشید که انگور چینی پرحاصلی را از او بخواهد شراب و شادی مغزشان را روشن می کرد

و ماهرترین خواننده ها یک بز حابزه اش بود.

تسپیس Thespis نخستین کسی بود که با صورت نقاشی شده با دُرد شراب این [حنون شادمانه را به شهرها برد.

و هنر پیشگان را بار ارابه ای کرد

و رهگذران را با نمایش تازهای سرگرم ساخت

اِشیل شخصیت های نمایش را وارد گروه هماوازان کرد،

چهره ها را با نقاب آراسته تری پوشاند

روی تخته بندی تئاتری که بالا تر از تماشاگران قرار گرفته بود

هنر ييشه را با كفش بلند مخصوص ظاهر ساخت.

... سرانجام سوفوکل، نبوغ خود را به کار برد.

باز هم بر تشخّص تئاتر افزود و هما هنگی آن را بیشتر کرد.

گروه هماوازان را به همهٔ ماحرا علافسید کرد.

اشعار ناهموار را پالائيده تر كرد

و چنان عظمتی الهی به نراژدی یونانی داد

## آندروماک Andromaque

(نمایشنامه در پنج پرده) اثر راسین Racine

# خلاصة نماسنامه

«آندروماک» زن «هکتور» ازقهرمانان «تروا» است. پس ازشکست «تروا» و کشته شدن شوهر، باتفاق پسرش «آستیباناکس» Astyanax «پیروس» Pyrrhus «پیروس» Pyrrhus «پیروس» Pyrrhus پادشاه «پیره اند و میخواهند هرچه زودتر «آسیباناکس» کشته شود. «پیروس» حاضر است از کشتن «آستیاناکس» چشم پوشد بشرطی که «آندروماک» همسری او را بیدیرد.

زن جوان این پیشنهاد «بیروس» را قبول نمیکند زیرا پادشاه اپیر شوهر محبوب او را به دست خود کشته است... چون چاره ای نمی بیند تصمیم میگیرد به عقد پیروس در آیدولی پس از پایان مراسم وارد معبد شود و در آنجا خود کشی کند. «پیروس» در اثنای اغتشاشی کشته می شود و «اورست» که در نمایشنامه بعنوان قاصد نقش مهمی دارد دیوانه می شود.

سراسر حادثهٔ نمایشنامه در یکی از تالارهای قصر «پیروس» اتفاق می افتد.

صحنه ای از نمایشنامه

صحنهٔ اول از پردهٔ چهارم

آه، هیچ شک ندارم، بانو، که شوهرتان

«هکتور» این معجزه را در روح شما ظاهر ساخته:

میخواهد بدست این پسر بلنداختری که برای شما نگهداشته است «تروا» بتواند از نو سر بلند کند.

«پیروس» نجات او را بشما وعده داده است. لحظه ای پیش شنیدید،

بانو، منتظر بود که تنها یک کلمه بگوئید تا پسرتان را بشما باز دهد.

عشق و هیجان او را باور کنید: پدروحکومت ویاران خود

همه را بپای شما میریزد.

شما را بر خود و بر همهٔ ملتش فرمانروا میسازد.

آیا این مرد مستحق اینهمه نفرت است؟

از هم اکنون در برابر یونانیان با دلی آکنده از خشمی شاهانه

باندازهٔ شما در فکر حفظ جان پسرتان است:

ملاحظهٔ خشم آنان را میکند و سربازان خود را برای حفاظت او گماشته است

خود را بخطرمی اندازد تا او را با خطر روبرو نسازد.

ولى همه چيز در معبد آماده است و شما وعده داده ايد.

آندروماک آری، آنجا خواهم رفت. اما بیا نخست بدیدن پسرم برویم

سفیز بانو، چه عجله ای دارید؟ کافی است دیدار او را

ازین پس برچشمان شما منع نکنند.

بزودی خواهید توانست مهرتان را نثار او کنید

و بوسه هاتان حد و حصري نخواهد داشت.

چه شادی بخش است تربیت فرزندی که بتوان رشد او را دید، نه دیگر مانند برده ای که برای خداوندگارش تسربیت می شدود. بسل هسمیچون بادشاهی که از تبار او شاهان دیگر زاده می شوند.

آندروماک سفیز، برویم تا او را برای آخرین بار ببینم

سفيز مقصودتان چيست؟ آه خداوندا!

آندروماک اوه، سفیز عزیز من

قلب من با توریا نمیکند.

وفاداری تو را در روزهای نکبت بچشم دیدم

اما انتظار داشتم که توهم مرا بهتر بشناسي.

چه میگوشی؟ گمان میکنی که «آندر وماک» بیوفا

بتواند به شوهری که در قلبش زنده است خیانت کند

و موجب رنج آنهمه مردگان شود

و برای راحت خود راحت آنان را برهم زند؟

آیا همینست عشقی که بخاک او وعده دادم؟

اما چون پسرش در خطر مرگ بود میبایست از او دفاع کرد

«پیروس بشرط ازدواج با من دفاع او را بمهده میگیرد.

همین کافی است: و من خیالم از جانب او راحت است

میدانم که پیروس چگونه کسی است. سختگیر اما راستگو است.

سفیز، او حتی بیشتر از آنچه وعده داده است عمل خواهد کرد.

از جانب خشم يونانيان هم خيالم راحت است:

کینهٔ آنان پدری به پسر هکتور خواهد داد

اکنون که باید خود را فدا کنم

مىروم كه بازماندهٔ زندگيم را بدست پيروس بسيارم.

میروم تا با قولی که در معبد ازو میگیرم

با رشته های ابدی او را به پسرم وابسته سازم.

اما دست من که تنها برای من شوم است.

بیدرنگ رشتهٔ عمر همسربی وفائی را کوتاه خواهد کرد.

ناموسم را نجات خواهد داد و وظیفه ای را که نسبت به پیروس و پسر و شوهر [و خودم دارم ایفا خواهد کرد.

اين تدبير سادهٔ عشق من است.

و فرمانی است که خود شوهرم بمن داده است.

تک و تنها بدیدار هکتور و نیاکانم خواهم رفت.

سفیز، بر تو است که چشمان مرا ببندی.

سفیز آه! گمان مدارید که پس از شما زنده بمانم...

آندروماک نه، نه، سفیز، از تومیخواهم که پس از من زنده باشی،

پرستاری از یگانه گنجینه ام را بتو وامیگذارم.

اگر تاکنون برای من زنده بودی، از این پس برای پسر هکتور زنده باش ای تنها امانت دار امید اهالی «تروا»

بیاد آر که وجود تو برای چه بسیار شاهان آینده که ضروری است.

در کنار پیروس مواظب باش و وعدهٔ او را بیادش آر

. و اگر لازم بود از من هم برایش سخن بگو:

ارزش ازدواجی را که گردن نهادم باو یادآوری کن و بگو که بیش از مرگم باو وابسته شدم

و کینه اش باید زدوده شود.

بگو که چون پسرم را بدستش سپرده ام، در دل باو قدر مینهاده ام.

بحو که چوک پسرم را بدستش سپرده ام، در دل باو قدر می بهاده ام یسرم را با قهرمانان نژادش آشنا کن

تا آنجا که بتوانی او را براه آنان ببر

بگوکه آنان با چه فتوحاتی بلندآوازه شدند.

آنچه کرده اند بگو و نه آنگونه که بوده اند.

الىپ ئىردەاند بىمونونە الىمونە ك بورداند ھر روز از فضائل بىدىش سخن بگو

و گاهی نیز از مادرش یاد آر.

ولی نباید که دیگر بفکر انتقام ما باشد:

زیرا او را به استادی سپرده ایم که باید احترامش را نگهدارد.

بايد صميمانه خاطرهٔ نياكانش را حفظ كند.

او از خون هکتور است ولي تنها بازماندهٔ اوست،

و برای همین بازمانده بود که من یکروزه

خون و کین و مهرم را فدا کردم.

لفيز افسوس!

آندروماک دیگر دنبال من نیا، اگر قلبت تو را آگاه کرد،

کاری کن که نتواند اشک هایت را روان سازد.

دارند می آیند سفیز، گریه ات را پنهان کن و به یاد بیار که سرنوشت آندروماک در گرو وفاداری توست. هرمیون است. بیا، از خشونت او فرار کنیم ۳ کمدی

خسیس L'Avare اثر مولیر Molière

#### خلاصة داستان نماسنامه

«هارپاگون» که نوکبسهٔ خسیس و رباخواری است، به دختر جوانی که ندیده است و نمیشناسد و «ماریان» نام دارد دل میبازد. در عین حال میخواهد که دختر خودش «الیز» را بدون جهیز به ازدواج اصیلزادهٔ پیر و ثروتمندی درآورد. اما پسرش «کلشانت» که «ماریان» را دوست میدارد، با «والر» برادر «ماریان» که عاشق «الیز» است و بهمین سبب پیشکار «هار پاگون» شده است همدست می عشود. «لافلش» نوکر «کلشانت» جعبه ای را که هار پاگون ده هزار سکه در آن مخفی کرده است می دزدد. این پول را بشرطی به «هار پاگون» پس می دهد که از ازدواج با «ماریان» با «کلشانت» و «الیز» با «والر» ازدواج می کنند.

این نمایشنامه در حول خست فوق العادهٔ «هار باگون» دور می زند. در این نمایشنامه نیز مانند هر اثر کلاسیک دیگریکی از صفات مشخص و اساسی بشری یعنی خست هار پاگون عادات و رفتار همهٔ بازیکنان دیگر را تحت شماع قرار می دهد.

در بحث «رئالیسم» نصونه ای از کتاب «اوژنی گرانده» اثر «بالزاک» ذکر خواهد شد و در آنجا هم با خسیسی نظیر «هار پاگون» یعنی «گرانده» رو برو خواهیم شد اما در «اوژنی گرانده» که اثری رئالیستی است در عین حال با تیپهای جالبی رو برومی شویم که متعلق به زمان و مکان معینی هستند و مشخصات هر یک به تنهائی قابل مطالعه است. و نیز خست گرانیده بصورت «کمال خست» و بصورت مطلق مجسم نشده است، بلکه تحت تأثیر محیط و حوادثی که در اطرافش اتفاق می افتد، تغییراتی درآن حاصل می شود.

در اینجا از کمدی «خسیس» صحنهای را که در آن هارپاگون به «لافلش» نوکرپسرش ظنین شده است ومیخواهد او را از خانه بیرون کند نقل میکنیم.

# يردهٔ اول

#### صحنة اول \_ والر Valère ، اليز Elise

والر چه شده؟ الیز قشنگ، افسرده تان می بینم. بعد از آنهمه اطمینان امید بخشی که لطف کردید و به من دادید، متأسفانه حالا می بینم که آه می کشید. درست وقتی که من غرق شادیم. به من بگوئید آیا متأسفید از اینکه مرا خوشبخت کردید؟ نکند از این تعهدی که شاید شور و هیجان من وادارتان کرده به گردن بگیرید پشیمانید؟

الیز نه، والر. من نمی توانم از هرکاری که برای شما می کنم پشیمان شوم. احساس می کنم که نیروی لطیفی مرا به طرف این کار می کشد، و من حتی قدرت ندارم آرزو کنم که قضایا اینطور نباشد. ولی راستش را بگویم، کامیابی نگرانم می کند. می ترسم که شما را بیشتر از آنچه باید دوست بدارم.

والر آه اليز، مهرباني تان با من چه جاى ترس دارد؟

اليز

افسوس! جای صدها ترس! خشم پدر، سرزنش خانواده، حرف مردم. اما، بیشتر از همه، والر! از تغییر احساسات شما می ترسم و از آن خونسردی جنایت کارانهٔ همجنسان شما که اغلب در جواب اعتراف پرشور ما به عشق معصومانه مان نشان می دهند.

والر آه، این ظلم را با من نکنید که دربارهٔ من از روی رفتار دیگران قضاوت کنید. هرسوء ظنی که میخواهید به من داشته باشید الیز، جز آنکه بخواهم از وظیفه ای که در قبال شما دارم شانه خالی کنم. من شما را بیشتر از این

اليز

وال

اليز

والر

اليز

حرف ها دوست دارم وعشق من تا جان در بدن دارم دوام خواهد داشت.

آه والر، همه همین حرف رامی زنند. همهٔ مردها حرف هایشان شبیه هم است و فقط رفتارهایشان نشان می دهد که با هم فرق دارند.

اگر فقط رفتارها نشآن میدهد که ما چکاره ایم، پس اقلاً صبر کنید تا دربارهٔ قلب من از روی رفتارم قضاوت کنید، و در ترس های نامناسبی که حاصل پیش بینی تأسف آوری است دنبال گناه های من نگردید. لطفاً مرا با ضربات کاری این سوءظن اهانت آمیز نکشید و به من مجال بدهید تا صداقت احساسات آتشینم را با هزار و یک دلیل به شما ثابت کنم.

افسوس که آدم وقتی کسی را دوست دارد به آسانی حرف هایش را باور میکند. آری والر! قبول دارم که قلب شما نمی تواند به من خیانت کند. باور میکنم که مرا با عشق حقیقی دوست دارید و به من وفادار خواهید ماند.

می کنم که مرا با عشق حقیقی دوست دارید و به من وفادار خواهید ماند. نمیخواهم که هیچ شکی در این داشته باشم. و تنها غمی که برایم می ماند ترس از سرزنش مردم است. ولی این نگرانی برای حبست؟

اگر همهٔ مردم شما را با آن چشمی که من میبینم میدیدند، هیچ ترسی

نداشتم، چون هروقت نگاهتان می کنم، می بینم در همهٔ کارهائی که به خاطر شما می کنیم حق دارم. همهٔ شایستگی های شما به کمک سپاسی که در درگاه خداوند مدیون شما هستیم، مدافع احساسات قلبی من است. هرلحظه آن خطر عجیبی که بیاعث آشنائی ما شد پیش چشمم می آید. آن جوانمردی حیرت آور شما که برای نجات جان من از خشیم امواج، زندگی خودتیان را به خطر انداختید. آن مواظبت های مهرآمیزی که پس از بیرون کشیدن من از آب به خرج دادید و تقدیس مداوم این عشق سوزان که نه گذشت زمان توانسته است برآن غلبه کنید و نه دشواری ها. و شما با چشم پوشی از پدر و مادر و میهن تان به خاطر من مقام اجتماعی تان را پنهان کردید و در اینجا ماندنی شدید و برای اینکه بتوانید مرا بسینید، به لباس پیشکار پدر من درآمدید. شک نیست که همهٔ این کارها اثر فوق العاده ای در پیشکار پدر من درآمدید. شک نیست که همهٔ این کارها اثر فوق العاده ای در

من می گذارد و تعهدی را که در قبال شما به گردن دارم توحیه می کند. اما

شاید برای توجیه آن در برابر دیگران کافی نباشد و اطمینان ندارم که آنها به احساسات من بی برند.

از همهٔ این چیزهائی که گفتید، فقط با عشقم است که میخواهم در نظر شما ارزشی داشته باشم. و اما دربارهٔ وسواس هائی که شما دارید، خود پدرتان هم رفتارش طوری است که رفتارشما را در نظر مردم توجیه میکند. افراط او درخست و طرز رفتار خشنی که با بچه هایش دارد، اجازهٔ کارهای خیلی عجیب تری را به آدم میدهد. مرا ببخشید، الیز نازنین، از اینکه پیش شما دربارهٔ پدرتان اینطور حرف میزنم. میدانید که در این زمینه نمی شود خوبی او را گفت. خلاصه اگر من بتوانم، همانطور که امید دارم پدر و مادرم را پیدا کنم، بدون هیچ دردسری خواهیم توانست دل آنها را به دست بیاوریم. من بی صبرانه در انتظار خبری از آنها هستم. و اگر هر چه زودتر خبر نرسد، خودم برای کسب اطلاع خواهم رفت.

آه، والر، خواهش میکنسم از اینجا تکان نخورید و فقط به این فکر باشید که علاقهٔ پدرم را به خودتان جلب کنید.

می بینید که چه تلاشی می کنم و چه خوش خدمتی های ماهرانه ای کردم که توانستم به خدمتش درآیم، چه نقاب محبت و روابط احساساتی به چهره می زنم که خوشایند او باشم. و همه روزه چه نقش هائی برایش بازی می کنم تا علاقه اش را جلب کنم. پیشرفت های فوق العاده ای هم کرده ام و به این نتیجه رسیده ام که برای تسلط برآدم ها بهترین راه این است که خودمان را به تمایلات آنها علاقمند نشان دهیم، تظاهر کنیم که به نصایح شان گوش می دهیم، معایب شان را بستائیم و هرکاری را که می کنند تحسین کنیم. نباید بترسیم از اینکه در چاپلوسی مبالغه کنیم، هرقدر هم روشن و آشکار باشد که آنها را دست انداخته ایم. زیرک ترین آدم ها هم در مقابل چاپلوسی گول می خورند، حتی نامناسب ترین و مضحک ترین چیزها را می توان با چاشنی تملق به خورد مردم داد. البته این شغلی که من دارم کمی به صداقت انسان لطمه می زند، اما وقتی که آدم محتاج مردم است باید خودش را همرنگ آنها کند، و چون برای به دست آوردن دل آنها راهی جز این

والر

اليز

والر

نیست، تقصیر از کسی نیست که تملق می گوید، بلکه مقصر کسانی هستند که خر بدار تملقند.

الیز چرا سعی نمی کنید که پشتیبانی برادرم را هم جلب کنید. چون ممکن است کلفت مان ما را پیش او لو بدهد.

والر مدارا کردن با هردو امکان ندارد. روحیهٔ پدر و پسر چنان نقطهٔ مقابل هم است که مشکل بتوان اعتماد هردو را باهیم جلب کرد. اما شما، خودتان به سراغ برادرتان بروید و با استفاده از روابط دوستانه ای که بین تان است سعی کنید که او را طرفدار ما کنید. دارد می آید. من رفتم. از همین فرصت استفاده کنید و با او حرف بزنید. اما مواظب باشید که موضوع ما را تا آنجا که لازم نمی دانید، لو ندهید.

اليز نمي دانم جرئت خواهم داشت كه با او درد دل كنم، يا نه؟...

# صحنهٔ سوم از پردهٔ اول

هار پاگون زود از اینجا برو و حرف زیادی نزن. زودتر شرت را از خانه من بکن، متقلب دزد، اعدامی!

لافلش من آدمی بدجنس تر از این پیرمرد لعنتی ندیده ام. حتماً شیطان زیر پوستش رفته است.

هار پاگون زیر لب غرغر میکنی؟

لافلش جرامرا بيرون مي كنيد؟

هار پاگون دزد طرار، حالا از من دلیل میپرسی؟ تا نکشتمت برو بیرون.

لافلش مگرمن چه کرده ام؟

هار پاگون همین است که گفتم، برو بیرو<sup>ن</sup>.

لافلش پسر شما که ارباب من است بمن دستورداده است که منتظرش باشم.

هار پاگون برو در کوچه منظرش باش. دیگر در خانهٔ من مثل سیخ راست نایست که همه چیز را تماشا کنی و از همه چیز سوء استفاده کنی. من هیچ مایل نیستم روبرویم جاسوس و خاننی رابینم که چشمهای منحوسش مواظب

همهٔ کارهای من است و دار و ندار مرا می بلعد و همه جا را می پاید که چیزی گیر بیاورد و بدزدد.

لاِفلش مگر ممکن است چیزی از شما دزدید؟ شما که همه جا را مهر و موم میکنید و روز شب کشیک میدهید، مگر مجال دزدی برای کسی میگذارید؟

هار پاگون من هرچیز را که دلم بخواهد قایم میکنم و هرقدر که بخواهم کشیک میدهم. این جاسوسها همهٔ اعتمال مرا تحت نظر میگیرند. مبادا از محل پولهای من هم بوشی برده باشند. نکنند تو بروی و در همه جا هو بیندازی که من در خانه ام بول دارم و مخفی کرده ام.

لافلش شما بول دارید و مخفی کرده اید؟

هار پاگون نه، بی شعور. منظورم این نبود (پیش خود.) اختیار از دستم در رفته است، عصبانی شده ام. مبادا از روی بدجنسی چو بیندازی که من پول دارم.

لافلش حالا که داشتن و نداشتن شما تغییری در وضع ما نمیدهد، داشتن آن چه اهمیتی برای ما دارد؟

هار پاگون زبان درازی میکنی؟ چنان بزنم توی گوشت که زبانت ببرد! (دستش را بلند میکند که به او سیلی بزند.) گفتم گورت را گم کن.

لافلش خيلي خوب! ميروم!

هار پاگون صبر كن ببينم چيزى از اموال من نبرده باشى.

لافلش چه چیزتان را ممکن است ببرم؟

هار باگون بیا اینجا ببینم دستهایت را بمن نشان بده.

لافلش بفرمائيد.

هار پاگون بقیهٔ دستهایت را.

لافلش بقيه دستهايم را؟

**هار پاگون** آره.

**لافلش** بفرمائيد!

هار پاگون این توچیزی مخفی نکرده ای؟

لافلش خودتان نگاه كنيد.

هار با گون (بیائین شلوار او دست می زند.) این شلوار گشاد می تواند همه چیز دردیده

#### ۱۳۸ / مکتبهای ادیی

شده را مخفی کند. دلم میخواست یکی را بدار بزنند.

آه! این طور آدمها واقعاً مستحق آن چیزی هستند که از آن وحشت دارند. لافلش

حقدر دلم میخواهد چیزی از او بدزدم.

هار ما گون هان؟

لافلش

هار يا گون جي را ميخواهي بدردي؟

ىلە؟

گفتم که شما خوب همه حا را می گردید تا ببینید من حیزی ندزدیده باشم؟ لافلش

هار یا گون البته همین کار را می کنم (و جیبهای لافلش را می گردد.)

مرده شوی هرچه خست و خسیس است ببرد. لافلش

هاريا گون هان؟ جي گفتي؟ لافلش جي گفتم؟

هار باگون مقصودت كست؟

شما چرا ناراحت مي شويد؟ لأفلش

هار يا گون بايد هم ناراحت بشوم.

خيال مي كنيد كه من حرف شما را مي زنم؟ لافلش

هار باگون هرچه دلم بخواهد خیال میکنم. اما میخواهم بدانم تو وقتی این حرف را

زدی چه کسی را در نظر داشتی؟

من . . . من با سبيلهايم حرف مي زدم . لأفلش

هار باگون من هم سبیلهایت را دود میدهم.

شما چرا به ریش گرفتید؟ اجازه نمی دهید که من به خسیس ها بد بگویم؟ لافلش هار باگون نه، ولی اجازه نمیدهم که چرند بگوئی و فحاشی بکنی خفه شو.

> لافلش من اسم كسى را نبردم.

هار یاگون اگر حرف بزنی خرد و خمیرت میکنم.

یک سوزن بخود بزن یک جوالدوز به دیگران. لافلش

هار باگون خفه میشی یا نه؟ لافلش آره، ناچار!

هارياگون ها، ها!...

**لافلش** (یکی از جیبهایش را به او نشان میدهد.) بفرمائید اینهم یک جیب دیگر. خیالتان راحت شد؟

هار باگون یاالله، پیش از اینکه همه جایت را بگردم خودت آنرا پس بده.

لافلش چي را؟

هار باگون همان چیزی را که برداشته ای.

لافلش من چيزې برنداشته ام.

هار یا گون حتماً؟

لافلش حتماً.

هار پاگون پس هری! گورت را گم کن.

## **٤** هنر در خدمت اخلاق

Les Caractères منش ها La Bruyère اثر لابروير Des Ouvrages de l'esprit «آثار ذوقي

باید بکوشیم که درست فکر کنیم و درست سخن گوئیم. اصراری نداشته باشیم که دیگران را تابع سلیقه و احساسات خود سازیم. این اقدام بسیار بزرگ و مهمی است.

چیزهائی هست که متوسط بودن آنها تحمل ناپذیر است. شعر و موسیقی و نقاشی و سخنرانی در این شمار است.

چه شکنجه ای بالا تر از این که در برابر انسان، خطابهٔ سرد و بیروحی را با جلال و جبروت ایراد کنند و یا شعر متوسطی را با همهٔ ادعای شاعر بی هنرش بخوانند.

هنر نویسنده عبارت از این است که بتواند خوب بیان و توصیف کند. «موسی» و «همر» و «افلاطون» و «ویرژیل» و «هوراس» فقط بر اثر بیان و توصیفی که دارند مقامشان بالاتر از سایر نویسندگان است. برای اینکه بتوان طبیعی و محکم و شیرین نوشت باید حقیقت را بیان کرد.

در میان عبارات مختلفی که می تواند یکی از افکار ما را بیان کند، فقط یک عبارت از همه بهتر است. همیشه هنگام حرف زدن و یا نوشتن، نمی توان آن عبارت بخصوص را پیدا کرد. ولی باوجود این، چنین عبارتی وجود دارد. و هر عبارت دیگری

غیر از آن، ضعیف است و مرد هنرمندی را که میخواهد فکر خود را بیان کند، نمی تواند اقناع نماید.

0

یک نویسندهٔ خوب که با دقت و مواظبت چیز می نویسد، اغلب احساس می کند عبارتی که پس از مدتها کوشش و جستجوپیدا کرده، ساده ترین و طبیعی ترین عبارات است و چنین بنظر میرسد که می بایستی در و هلهٔ نخست و بدون کوچکترین زحمتی بدست آمده باشد.

п

وقتیکه نوشته ای فکر شما را برتری می بخشد و احساسات شرافت مندانه و دلاورانه را در قلب شما زنده می کند، دیگر اصراری نداشته باشید که قضاوت دیگری دربارهٔ این اثر بکنید. این نوشته خوب است و دست استادی آنرا آفریده است.

п

«فیلسوف» زندگانی خود را برای مطالعه دربارهٔ انسانها تلف میکند و قوای فکری خود را برای کشف عیوب و جنبه های مضحک آن فرسوده میسازد. اگر شکلی به افکار و نظریات خود میدهد این کار او بیشتر از غرور نویسندگی،برای این است که حقیقت کشف شده را به وضوحی که ضروری است نشان دهد تا در مردم مؤثر افتد. بعضی از خوانندگان خیال میکنند اگر باو بگویند که کتابش را خوانده و خیلی پسندیده اند، حق او را ادا میکنند و خشنودش میسازند. اما فیلسوف، این ستایش ها را بخود آنها پس میدهد. زیرا او با بیخوابی ها و کارهای مداوم خود در جستجوی چنین بوده است. افکار او خیلی بالا تر است و میخواهد به مرحلهٔ عالی تر و بلندتری برسد. او در جستجوی موفقیتی است که از تمام این ستایش ها و تمجیدها بزرگتر و کمیاب تر است. میخواهد وضم انسانها را بهتر سازد.

0

همانطور که در طبیعت میوه ها می رسند و کامل می شوند، هنر نیز دارای یک نقطهٔ کمال است. کسی که این کمال را دوست دارد و احساس می کند دارای ذوق سرشاری است و کسی که آنرا احساس نمی کند و چیزهای دیگری را در اینسو و آنسوی آن نقطه دوست دارد ذوق ناقصی دارد. یعنی یک ذوق خوب وجود دارد و یک ذوق بد

و باید بطور اساسی دربارهٔ ذوقها بحث و گفتگو کرد.

ו

نویسنده باید اثرش را برای کسانی که لایقشان میدانید بخواند تا دربارهٔ آن قضاوت کنند و در صورت لزوم تصحیح نمایند.

امتناع از قبول نصيحت و تصحيح، فضل فروشي است.

نویسنده باید تقریظ ها و انتقاداتی را که از اثرش میشود، با تواضعی یکسان قول کند.

ابلهان اثری را میخوانند و چیزی از آن نمی فهمند. اشخاص عامی خیال میکنند که آنرا کاملاً فهمیده اند. صاحبان عقل سلیم گاهی همهٔ آنرا نمی فهمند. آنان نکات مبهم و تاریک را تاریک می یابند و نکات روشن را روشن می بینند. و اشخاص پرمدعا اصرار دارند که نکات روشن را تاریک جلوه دهند و نکاتی را که کاملاً واضح و قابل فهم است نفهمند.

هر نویسنده برای اینکه خوب بنویسد، باید خود را بجای خواننده فرض کند. اثر خود را مانند مطلبی که برای او تازگی دارد و آنرا برای اولین بار میخواند و خودش سهمی در آن ندارد و نویسندهٔ آن مطیع انتقاد است، مورد مطالعه قرار دهد. بالاخره یقین حاصل کند آن اثر نه تنها برای اینکه خودش چیزی از آن می فهمد، بلکه برای اینکه کاملاً قابل فهم است ارزش دارد.

Г

کسیکه در نوشتن، فقط بذوق عصر خود توجه دارد، بیشتر از نوشته های خود، بفکر خویشتن است. پیوسته باید بسوی کمال رفت. در آنصورت حکم شایسته ای را که معاصران دربارهٔ ما نداده اند، آیندگان خواهند داد.

بسیاری از مردم وقتی اثر چاپ نشده ای را میخوانند ارزش آنرا تشخیص میدهند اما نمی توانند عقیدهٔ خود را دربارهٔ آن اظهار کنند و صبر میکنند تا شیوع و رواج آنرا در میان مردم ببینند. اینان خودشان رأی نـمیدهند و میخواهند که تابع عقیدهٔ عموم

# كلاسيسيسم / ١٤٣

باشند. آنگاه میگویند که پیش از همه ارزش این اثر را شناخته بودند و اکنون همه با ایشان هم عقیده اند. این اشخاص یکی از بهترین فرصتها را از دست میدهند، زیرا در صورت استفاده از آن فرصت می توانستند ما را معتقد سازند که ادراک قوی دارند و می توانند آنچه را که خوب است خوب بدانند و آنچه را که بهتر است بهتر بشمارند.

وعظ و خطابه موعظه درمقام بلند بینوایان از بوسوئه ترجمهٔ محمدعلی فروغی (از کتاب «آئین سخنوی»)

هرچند کلام حضرت مسیح که فرمود «آنها که پیش بودند پس میروند و آنها که پس بودند پیش میآیند» مصداق کاملش روز رستاخیز کل است که نیکانی که در دنیا ناچیز شمرده شده بودند جایگاه های نخستین را میگیرند و بدان و بدکیشان که در دنیا کامران بودند با کمال خفت بتاریکی میافتند؛ ولیکن این تبدیل حال در همین زندگانی دنیا هم واقع میشود و نخستین نشانهٔ آنرا در جامعهٔ مسیحیان می بینیم. این شهرستان شگفت که خداوند خود بنیاد نهاده قوانین و سامانی دارد که آنرا اداره میکند. اما چون حضرت عیسی که پرورندهٔ این اساس است بدنیا آمده تا ترتیبی را که تکبر برقرار نموده سرنگون کند سیاستش درست مقابل سیاست عصر بوده است، و این مقابلی را من بخصوص در سه چیز می بینم: نخست اینکه در دنیا توانگران مقام های بلند دارند و پیشند. اما در شهرستان مسیح پیشی با بینوایان است که فرزندان حقیقی و اولی جامعهٔ مسیحیت اند؛ دوم اینکه در دنیا بینوایان زیردست توانگران راه ندارند مگر اینکه خدمت آنان خلق شده اند ولیکن در جامعهٔ مقدس دیانت توانگران راه ندارند مگر اینکه خدمت آنان هرچه دریابند بتقویت آنان است، اما در جامعهٔ مسیح مزیت و برکت بینوایان هرچه دریابند بتقویت آنان است، اما در جامعهٔ مسیح مزیت و برکت مخصوص بینوایان است و توانگران جز بوسیلهٔ آنان بهره ای نمی برند.

پس این عبارت انجیل که امروز موضوع گفتگوی من است در همین زندگی دنیا هم مصداق دارد که آنها که پیشند پس میروند و آنها که پسند پیش می آیند، چون

بینوایان که در دنیا واپسند در جامعهٔ مسیح مقدمند و توانگران که در دنیا گمان دارند همه چیز متعلق بایشان است و بینوایان را پایمال میکننددراینجامخصوص خدمتگذاری آنانند، و بهره ای که از انجیل حاصل می شود حقاً متعلق به بینوایان است و توانگران آنرا از دست آنان دریافت میکنند و اینها حقایق مهمی است که بشما توانگران عصر می آموزد که نسبت به بینوایان چه تکلیف دارید یعنی باید مقام آنها را تجلیل کنید و حوائج ایشان را برآورید تا از مزایای ایشان بهرهمند شوید.

یحیی زرین دهان برای نمودن مزایای بینوایان بر توانگران مثل نیکوئی میزند و دو شهر فرض میکند که دریکی همه توانگران باشند و در دیگری همه درویشان، و تحقیق میکند در اینکه کدام یک از این دو شهر تواناتر خواهد بود. اگر این سؤال را از عامهٔ مردم بکنید شک نیست که توانگران را توانا خواهند گفت، اما آن مرد بزرگ یعنی یحیی زرین دهان بینوایان را توانا میداند از آنرو که شهر توانگران هرچند جمال و جلال بیش دارد بنیادش استوار و نیرومند نیست, فراوانی نعمت که دشمن کار است خودداری را از مردم میگیرد تا در طلب لذاید و شهوات بی تاب میشوند، عقلها را فاسد و دلها را بواسطهٔ تجمل و تکبر و بیکاری سست و بیطاقت میکند چنانکه هنر را مهمل میگذارند، زمین را نمیکارند، کارهای پرزحمت را که نوع بشر بواسطهٔ آنها باقی میماند ناچیز میانگارند و آن شهر پرجلال دشمن دیگر لازم ندارد، بخودی خود و یران میشود و فراوانی و نعمت آنرا بیاد میدهد.

اما در شهر دیگر که همه نادارند ضرورت همه را بکنار وامیدارد. اختراعات میکنند، صنایع ایجاد مینمایند، احتیاج فکرها را میجنباند و بهوش میآورد، بکار میافتند، صبر و حوصله پیدا میکنند، مردانه میشوند، از عرق جبین دریغ ندارند، رنج میبرند و بهره های بزرگ میبانند...

شهر بینوایانی که یحیی زرین دهان فرض کرده حضرت مسیح آنرا بوجود آورده است و آن جامعهٔ مسیحیت است. و اگر میخواهید بدانید که چرا من آن را شهر بینوایان میخوانم سببش این است که مسیح هم در آغاز، طرح جامعهٔ خود را برای بینوایان ریخته است و مردم حقیقی این شهرستان سعید که کتاب مقدس آنرا شهرستان خدا میخواند بینوایانند. اگر این سخن شما را شگفت میآید بیاد بیاورید تفاوتی را که میان جامعهٔ یهود خداوند نعمتهای دنیوی وعده داد چنانکه

اسحق به پسرش یعقوب میگوید که خداوند بتو شبنم آسمان و روغن زمین عطا میفرماید و همه میدانید که در کتب مقدس باستان (تورات) وعده هائی که خداوند به بندگان خود میدهد این است که عسرشان را دراز کند و خانوادهٔ ایشان را توانگر سازد و بر گله های ایشان بیفزاید و زمینها و میرانشان را برکت دهد، و از اینرو دانسته میشود که بخش جامعهٔ یهود مکنت و فراوانی بوده و آن جامعه مردان توانا و خاندان های توانگر میبایست داشته باشد. اما جامعهٔ مسیحی چنین نیست و در انجیل از نعمت های دنیوی که باید کودکان و مردمان نادان را بآنها فریفته کرد گفتگوئی نیست و حضرت عیسی بجای آنهااندوه و چلیها را گذاشته و باین تغییرحال پس ها پیش آمده و پیش ها پس رفته اند، زیرا توانگران که در جامعهٔ یهود مقدم بودند در جامعهٔ مسیحی جائی ندارند و مردم حقیقی آن شهرستان بینوایان و نیازمندانند...

در عهد باستان خداوند میخواست شوکت و حشمت خود را بنماید پس جامعهٔ یهود میبایست جلال ظاهری داشته باشد، اما در عهد نو که خداوند توانائی خود را پنهان میدارد مظهر او که جامعهٔ مسیحی است میباید بصورت حقیر باشد و از همین رو بود، ای برادران، که حضرت مسیح بخدمتگزاران خود گفت همه بینوایان را برای من گرد آورید و فرمود بروید در گوشهٔ کوچه ها در ویشان و بیماران و نابینایان و لنگان را نزد من بشتابانید. پس عیسی در خانهٔ خود جز ناتوانان نمی جست چون همدردان خود را میخواست، و جامعهٔ مسیحی توانگران و اهل دنیا را اگر پیذیرد از روی تفضل است، و خواص در آنجا در ویشانند که در «زبور» آنها را در ویشان خدا میخوانند. و حضرت عیسی خود میفرماید خداوند مرا فرستاد که به در ویشان مژده برسانم و نیز در نخستین موعظهٔ خود در بالای کوه از توانگران یادی نفرمود جز برای اینکه تکبر آنها را خوار کند و روی سخن خویش را بخصوص به در ویشان کرد و گفت: ای بینوایان خوشا بسعادت و روی مدخن خویش را بخصوص به در ویشان کرد و گفت: ای بینوایان خوشا بسعادت شما که ملک خداوند از آن شماست! پس اگر آسمان که ملک جاودانی خداست از در و شان است حامعهٔ مسیحی که ملک زمانی خداست نیز از ارشان است.

#### ۲ حکایت

### حكايات لافونتن Fables de La Fontaine

# گرگ و سگ

سگ ها چنان خوب نگهبانی می کردند

که گرگ پوست و استخوان شده بود.

این گرگ، سگ گله ای را دید، قوی و زیبا

و چاق و خوش آب و رنگ که بر اثر اشتباه، راه خود را گم کرده بود.

آقا گرگه به راحتی میتوانست

به او حمله كند و تكه تكه اش كند.

اما باید میجنگید و سگ گله در حدی بود

که شجاعانه از خود دفاع کند.

از اینرو گرگ، با تواضع به او نزدیک میشود، سو صحیت را میگشاید

ومجیز چاقی و زیبائی او را میگوید.

سگ به او پاسخ داد:

ــ دست خودتان است، آقای خوشگل،

که شما هم مثل من چاق سوید. مهتر است اول حنگل را ترک کنید.

امثال شما در آنحا بدیختند،

بیچاره های تنبل، فقیر و بی چیز

که سرنوشت شان مردن از گرسنگی است.

چونکه چه بگویم، نه تأمینی دارند و نه غذای مجانی مطبوعی، برای همه حن باید بحنگند.

دنبال من بيائيد، سرنوشت بهتري خواهيد داشت.

گرگ گفت: \_ من باید چکار کنم؟

سگ گفت : \_ تقریباً هیچ : کسانی را که چوبدستی دارند و گداها را [برانید.

تملق اهل خانه را بگوئید و دل ارباب را به دست بیاورید،

در نتیجه، عایدی شما به انواع مختلف اضافه خواهد شد: -

استخوان جوجه، استخوان کبوتر،

و نوازش های گوناگون به جای خود.

گرگ خواب چنان زندگی خوشی را میبیند که از تصور آن گریهاش می گیرد.

در بین راه، گردن سگ را دید که موندارد

از او میپرسد: ـــ این چیست؟

\_ هیچ. \_ هیچ چی ؟... و چیز مهمی نیست.

\_ ولی بالاخره؟ \_ قلادهای هست که به گردنم میبندند

اینکه شما میبینید شاید جای آن است.

گرگ گفت: ـــ میبندند؟ پس شما هرجا که دلتان بخواهد نمی روید؟

همیشه نه! اما چه اهمیتی دارد؟

ــ چنان اهمیتی دارد که من از انواع غذاهای شما

هیچکدام را نمیخواهم،

و به این قیمت اگر گنج هم به من بدهند نمیخواهم آقا گرگه این را گفت. یا به فرار گذاشت و هنوز هم میدود.

# خسیسی که گنجینهاش را گم کرد

تنها بهرهبرداری است که تملک شمرده می شود. من از کسانی که همهٔ عشق شان

من از کسانی که همهٔ عشق شان انباشتن ثروت است و پول روی پول گذاشتن

می پرسم: آنها چه امتیازی دارند که فرد دیگری ندارد؟ حتی آن دیو جانس معروف هم به اندازهٔ آنها ثروتمند بود

و خسیس در اینجا هم مثل او با فقر زندگی میکند آن مردی که گنجینه اش را مخفی کرده بود و ازوپ از او با ما سخن میگوید نمونهٔ خوبی برای این مورد است.

آن بدبخت برای استفاده از ثروتش منتظر زندگی ثانوی بود.

او مالک طلا نبود، بلکه طلا مالک او بود ثروتی پنهان در دل خاک داشت

قلب او نیز همراه آن… هیچ سرگرمی دیگری نداشت مگر شب و روز اندیشیدن به آن و ثروت خود را مقدس شمردن

#### ۰ ۱۵ / مکتب های ادبی

چه میرفت و چه میآمد، چه میخورد و چه میآشامید،

حتی لحظه ای بسیار کوتاه هم پیش نمی آمد که به جای گنجینه اش نیندیشد

چندان دور و بر آن گشت که گور کنی او را دید به وحود گنحینه شک برد و بی سروصدا آن را ربود

دریکی از روزها خسیس ما با حفرهٔ خالی روبروشد.

اینک مرد گریان مینالد و آه میکشد

و به سروصورتش میزند.

رهگذری از او می پرسد که سبب آه و فغانش چیست؟

ــ گنجينه ام را برده اند.

\_ گنحینهٔ شما را؟ از کحا برده اند؟ \_ از کنار همین سنگ.

ـــ آه، مگر ما در زمان جنگ هستیم که آن را اینهمه از خودِتان دور کردهاید؟

آیا بهتر نبود که در خانهٔ خودتان یا دفتر کارتان میگذاشتید؟

و هروقت که میخواستید مقادیری از آن را مصرف میکردید؟

ـــ هر وقت که میخواستم؟ خدایا، مگر پول به این سادگی ها که از دست رفت به دست می آید؟ من هیچوقت به آن دست نمی زدم.

رهگذر جواب داد:

ــ پس خدای را به من بگوئید چرا اینهمه غصه میخورید؟

حال که هرگز به آن پول دست نمیزدید

سنگی به جای آن بگذارید و خیال کنید گنجینه است.

. درخت بلوط روزی به نی گفت:

یک گنحشک برای شما بار سنگینی است

چيني بر چهرهٔ آب مي اندازد

و حال آنکه حبههٔ من مانند کوه های قفقاز

شما را وام دارد که سرخم کنید.

نه تنها جلو اشعهٔ آفتاب را میگیرد

هرچیزی برای شما تندباد است و برای من نسیم

باز هم شما اگر دریناه شاخ و برگ من

اینهمه رنج نمیبردید. من شما را از طوفان حفظ می کردم

اما شما اغلب در حاشیه های مرطوب قلمرو باد

بلکه هجوم طوفان را هم حقیر میشمارد.

که اطراف را پوشانده است به دنیا می آمدید

کوچکترین بادی که به زحمت

\_شماحق داريد كه از حور طبيعت بناليد

بلوط وني

# ۱۵۲ / مکتبهای ادبی

به دنیا میآئید به عقیدهٔ من طبیعت با شما بد کرده است بوتهٔ نی به او یاسخ داد:

ـــ دلسوزی شما از سر نیکدلی است اما غصه نخور بد:

من کمتر از شما در معرض خطر بادم. من خم میشوم و نمیشکنم.

من حم می شوم و نمی سختم. شما تاکنون در برابر ضربات وحشتناک آنها

شما تا دنون در برابر صربات وحشتنا ک آنها ایستاده اید و کمر خم نکرده اید،

اما پایان کار را باید دید. در نام کار است از است کرانانسام افت

هنوز این کلمات بر زبان اوست که از انتهای افق دهشتناکترین فرزندی که باد شمال تا آن روز بـر پشت خود حمل کرده

[بود با خشم هجوم میآورد

ب مسم معبوم می رود درخت پابرجا می ایستد و نی خم می شود.

و نی خم میشود. باد زور خود را دو چندان میکند و چنان خوب از عهدهٔ کار برمیآید که

درختی را که سر در آسمان داشت و پاهایش به قلمرو مردگان میرسید از ریشه درمی آورد.

# برنسس دوڭلو La Princesse de Clèves اثر مادام دولافایت Mme de Lafayette

#### خلاصة رمان

مسادمسوازل دوشسارتسر Mlle de Chartre کسه در زیسر نظیر مسادرش از ترببت سختگیرانه ای برخوردار شده است و دختر یکی از توانگرترین و بزرگترین خانواده های فرانسه است به عقد ازدواج پرنس دوکلو Prince de Clèves در می آبد كه از همان آغاز، عشق وعلاقه اى فوق العاده به اوبيدا كرده بود، اما مادموازل دوشارتر بي آنكه يرنس را دوست داشته باشد به اين زناشوئي تن درم دهد، با اينهمه قصد راسخ دارد که به شوهرش وفادار باشد. اندک زمانی پس از این ازدواج مصلحتی، مادموازل دوشارتر که دیگر پرنسس دوکلوشده است در مجلس رقصی که ملکه ترتیب داده است به بزرگزادهٔ جوانی به نام مسیودونمور M. de Nemours برمي خورد كه جواني بسيار جذاب است. دونمور دلباختهٔ اومي شود وبي آنكه جرئت داشته باشد كه آشكارا اظهار عشق كند، به زبان بي زباني دلباختگي خود را به او می رساند. زن جوان دستخوش احساس و هیجانی می شود که هنوز ندیده بود. اندک زمانی بعد مادرش می میرد اما پیش از مرگش، روشن بینانه به او می گوید: «شما بر لبهٔ یرتگاه هستید. برای نگهداری خودتان به کوشش ها و مقاومت های بسیاری در برابر امیالتان احتیاج دارید.». مادام دوکلو که در برابر عشق می لرزد، اما در بند وفاداری وحفظ شرف و آبروی خویش است ناگهان تصمیم می گیرد که خود را در کنف حمایت شوهرش قرار دهد. احساسی را که در درونش پیدا شده است پیش او اعتراف می کند و ترس خود را از انگشت نما شدن در دربار از وی پنهان نمی کند. و با این عبارت ها از وی باری مرخواهد: «به من رحم داشته باشید و اگر مى توانيد، باز هم دوستم بداريد. » سرانجام مسيو دوكلو كه سخت متأثر شده است

اما بسیار غمگین است به او اجازه می دهد که به کلاه فرنگی کوچک در کولومیه برود. اما پس از آن به دنبال حوادثی، باوجود پاکی و وفاداری زنش به او مظنون می شود و چون احساس می کند که مرگش نزدیک است پرنسس را احضار می کند و او را به گناه بی وفائی سرزنش می کند و سرانجام که زن از وی رفع اشتباه می کند، بسیار دیر شده است. پرنس می میرد و مادام دو کلو که سرانجام آزاد شده است و اختیار دارد که به دنبال میل و علاقهٔ خودش برود و لطمه ای هم به آبرو و شرف او نخورد، در برابر اصرارهای نمور که تفاضای از دواج دارد، هم عشق خود را به او اعتراف می کند و هم تصمیمی را که برای بیوه ماندن گرفته است به او می گوید. زیرا که نمی خواهد به قیمت مرگ شوهرش خوشبخت شود. زن جوان از دنیا چشم می بوشد و به ناد می می شود و از پای در آند و بدنگونه قو دانی وفای خویش می شود.

فصلي كه ترجمهٔ آن را در ابنجا مي آوريم قسمتي از صحنهٔ اعتراف است:

• • •

مسيو دوكلوبه زنش مىگفت:

- وای چرا به هیچوجه نمیخواهید به پاریس برگردید؟ چه عاملی میتواند شما را در بیلاق نگهدارد؟ مدتی است که شما چنان به گوشه گیری علاقمند شده اید که مرا به حیرت می اندازد، و نباراحتم هم میکند، چون که بناعث میشود از هم دور بمانیم. ضمناً میبینم که افسرده تر از همیشه اید و می ترسم که مسئله ای ناراحت تان کرده باشد.

پرنسس با لحن مرددی جواب داد:

من هیچ چیزی در دلم نیست که افسرده ام کرده باشد، ولی هیاهوی دربار به قدری زیاد است و پیش شما هم همیشه چنان عده زیادی هست که غیرممکن است آدم جسم و روحش خسته نشود و دنبال استراحت نگردد.

شوهرش جواب داد:

- استراحت مناسب حال اشخاصی به سن و سال شما نیست. زندگی شما در خانه تان و در دربار طوری است که اصلاً خسته تان نمی کند و من می ترسم که نکند دور از من راحت تر باشید.

زن با نوعی دستیاچگی که هرلحظه بیشتر می شد حواب داد:

ــ اگر اینطور فکر کنید، دربارهٔ من ظلم بزرگی کرده اید. اما ازتان خواهش می کنم که مرا بگذارید اینجا بمانیم. اگر شما هم می توانستید اینجا بمانید بی اندازه خوشحال می شدم، اما به شرطی که خودتان تنها می ماندید و دیگر نمی خواستید آن عدهٔ بی شماری را که هرگز ترکتان نمی کنند اینجا هم همراهتان داشته باشید.

مسيو دوكلو، حيرتزده گفت:

ـــ آه! مادام! حالات و حرف هایتان نشان میدهد که شما به دلائلی که من بکلی از آنها بی خبرم دلتان میخواهد که تنها بمانید. و از شما تمنی میکنم که آنها را به من بگوئید.

مدت زیادی به او فشار آورد که هرچه هست بگوید، اما موفق نشد مجبورش کند. و پس از اینکه پرنسس چنان از خود دفاع کرد که هرلحظه کنجکاوی شوهرش را زیادتر میکرد، لحظه ای چشمانش را پائین انداخت و در سکوتی سنگین فرورفت. بعد ناگهان دهن باز کرد و چشم به او دوخت و گفت:

- مجبورم نکنید پیش شما به چیزی اعتراف کنم که هرچند بارها تصمیم گرفته ام، جرثت اعترافش را نداشته ام. فقط فکرش را بکنید، شرط احتیاط نیست که زنی به سن و سال من که مسلط به رفت ار خودش باشد، در محافل دربار انگشت نما شدد.

مسيودوكلو فرياد زد:

منظورتان چیست مادام؟ من جرئت نسمیکنم حرفی بزنم، مبادا که آزرده تان کنم.

مادام دوکلو جواب نداد. و سکوت او سرانجام شوهرش را متقاعد کرد به اینکه در آنجه فکر می کرده حق داشته است. ادامه داد:

- شما به من هیچ چیزنمیگوئید. و همین دلیل این است که من اشتباه نمیکنم.

زن، خود را پیش یاهای او به زمین انداخت و جواب داد:

- خوب، آقا، من الان اعترافی پیش شما میکنم که هیچکسی نزد شوهرش نکرده است. اما معصومیت رفتارم و مقاصدم به من توانائی این کار را میدهد. درست است که من دلائلی دارم به اینکه از دربار دور شوم و میخواهم از خطراتی که

اشخاصی به سن و سال مرا تهدید می کنند در امان بمانم. من کوچکترین نشانهٔ ضعفی از خودم نشان نداده ام، و باز هم هیچ ترسی نداشتم به شرطی که شما آزادم می گذاشتید که از دربار دور بمانم و یا هنوز مادام دوشارتر را داشتم که راهنمای رفتار من باشد. تصمیمی را که میخواهم بگیرم، هر چقدر هم خطرناک باشد می گیرم تا شایستگی ام را برای اینکه مال شما باشم حفظ کنم. اگر احساس هائی دارم که برای شما ناخوشایند است هزاربار از شما معذرت میخواهم، دستکم، هرگز رفتاری نخواهیم داشت که برای شما ناخوشایند باشد. در نظر بگیرید که زنی برای اینکه مثل رفتار کند، باید نسبت به شوهرش چنان احساس دوستی و احترامی داشته باشد که کمتر کسی دارد. مرا راهنمائی کنید. به من رحم کنید و اگر می توانید، بازهم دوستم داشته باشید.

در تمام مدتی که او حرف می زد، مسیود و کلوسرش را به دست ها تکیه داده و بی حرکت مانده بود. از خود بیخود شده بود و حتی به این فکر نیفتاده بود که زنش را از زمین بلنید کند. وقتی که حرف های زن تمام شد، پرنس نگاهی به او انداخت و او را پیش پای خودش دید، با چهره ای غرق اشک و با چنان زیبائی خیره کننده ای، که لحظه ای فکر کرد از غصه خواهد مرد و او را در آغوش کشید و بلند کرد و گفت:

— شما هم به من رحم کنید مادام، که لایقش هستم، و مرا ببخشید اگر در اولین لحظات این درد و رنج که در دل من سخت و شدید است نمی توانم چنان که باید به رفتاری نظیر رفتار شما جواب بدهم، شما در نظر من قابل احترام تر و ستودنی تر از هرزنی که در دنیا هست جلوه می کنید. همچنین من خودم را بدبخت ترین مردی میبینم که در دنیا پیدا می شود. شما، از همان لحظهٔ اولی که دیدمتان مرا دچار شور و هیجان کرده اید. سخت گیری هاتان و وصال تان نتوانسته است این آتش را خاموش کند و هنوز هم دوام دارد. من هرگز نتوانسته ام عشقی نسبت به خودم در دل شما تولید کنم و می بینم که می ترسید آن را نسبت به کس دیگری داشته باشید. و این مرد خوشبخت کیست مادام، که این ترس را در دل شما انداخته است؟ چه مدتی است که توجه شما را جلب کرده است؟ چه راهی را برای رسیدن به قلب شما پیدا کرده است؟ من از اینکه راهی به آن قلب ندارم خودم را تسکین می دادم و می گفتم که دیگران هم ندارند. ولی حالا کس دیگری آن کاری را می کند که از من ساخته نبود. من حسادت شوهر و حسادت عاشق را باهم دارم. اما بعد از رفتاری مثل رفتار شما، به من حسادت شوهر و حسادت عاشق را باهم دارم. اما بعد از رفتاری مثل رفتار شما، به

عنوان شوهر نمی توان حسود بود. رفتار شما اصیل تر از آن است که اطمینان کامل به من ندهد. این رفتارتان مراحتی بعنوان عاشق هم تسکین می دهد. اعتماد و صداقتی که نسبت به من دارید فوق العاده گرانبهاست. شما چنان قدری برای من قائلید که یقین دارید من از این اعترافتان سوءاستفاده نخواهم کرد. شما حق دارید، مادام، سوءاستفاده نخواهم کرد و از عشق من به شما هم چیزی کاسته نخواهد شد. شما با اینهمه وفاداری که از هیچ زنی نسبت به شوهرش دیده نشده، مرا بدبخت می کنید. اما مادام، حرفتان را تمام کنید و به من بگوئید، آن چه کسی است که شما نمی خواهید ببینید؟

پرنسس دوکلو جواب داد:

ـــ التماس میکنم که این را هیچوقت از من نپرسید. تصمیم گرفته ام که آن را به شما نگویم و گمان میکنم که شرط احتیاط همین باشد که نگویم.

مسيو دوكلو گفت:

ــ هیچ نترسید مادام من دنیادیده تر از آنم که ندانم مقام و ارزش یک شوهر باعث این نمی شود که دیگران عاشق زنش نشوند. باید از این عاشق ها متنفر بود، نه اینکه زبان به شکوه گشود. و یک بار دیگر، مادام، از شما تمنی میکنم، آنچه را که آرزو دارم که بدانم از من دریغ نکنید.

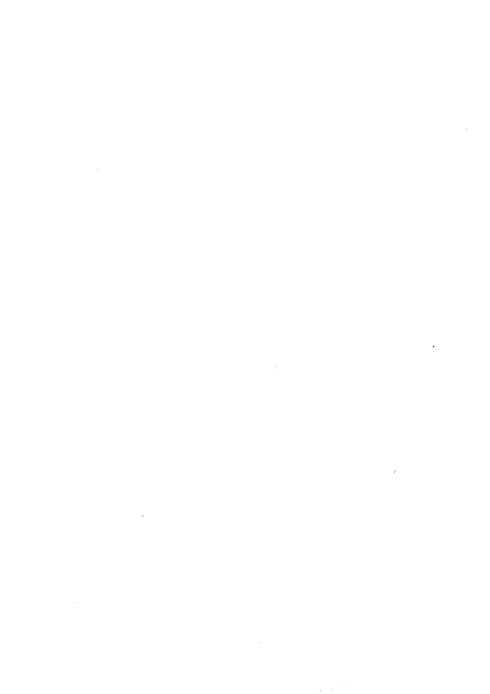
زن جواب داد:

- شما بیهوده به من فشار می آورید. من قدرت کافی دارم که اگر نخواهم چیزی را بگویم، ساکت بمانم. اعترافی که من پیش شما کردم برائر ضعف نبود. اعتراف به این حقیقت جرئت بیشتری می خواهد تا تلاش برای مخفی کردن آن...

|  | • |   |  |
|--|---|---|--|
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   | , |  |

رومانتيسم

Romantisme



آلفره دوموسه دربارهٔ رومانتیسم چنین میگوید: «رومانتیسم نه تحقیر قانون سه وحدت کلاسیک است، نه درآمیختن کمدی با تراژدی و چیز دیگری از این قبیل. بیهوده برای گرفتن پروانه ای بالهای او را می چسبید، زیرا رشته های ظریفی که این بال را به بدن او وصل می کند در میان انگشتانتان نابود خواهد شد. رومانتیسم ستارهٔ گریانی است، رومانتیسم پرتو

رومانتیسم ستارهٔ کریانی است، رومانتیسم نسیم نالانی است، رومانتیسم پربو ناگهانی و سرمستی بیماری است...»

رومانتیسم بیش از اینکه یک جریان ادبی و هنری باشد، مرحله ای از حساسیت اروپائی است که نخست در اواخر قرن هیجدهم در انگلستان (با ویلیام بلیک Wordsworth) و در آلمان (با گوته Goete )، شیلر Schiller ، هولدرلین Holderlin) و سپس در قرن نوزدهم در

فرانسه (با ویکنور هوگو، شاتوبریان، لامارتین) در ایتالیا (مانتسونی Manzoni، لنئوباردی Leopardi)، در اسپانیا (با سوریسلیا Zorrilla) و در کشورهای اسکاندیناوی (با اولنشلگر Oehlenschläger، تگنر Tegner و استاگنلیوس (Stagnelius) ظاهر می شود.

رومانتیسم در اصل یک جنبش مطلقاً انقلابی است و شعارهای آن همان سخنان فلسفی و سیاسی است که تقریباً همهٔ آنها در عصر روشنگری مطرح شده

است: بيان آزاد حساسبت هاى انسان وتائيد حقوق فردى. ضمناً، هم از نظر زمانی معاصر انقلاب است (اولین رومانتیک های انگلسی انقلاب فرانسه را م ستاسند) و هم مخالف عصر خو بش (نبرد فرانسو بان برای آزادی ملت ها به پیروزی امیراطور و امیراطوری منجر شده است و بورژوازی پیروزمند پایان تاریخ را اعلام میکند). دریک دوران بی مایگی و تسلط فئودالیتهٔ جدید صنعت و یول، رومانتیسم اصرار دارد که از جنبهٔ فجیع و تراژیک زندگی سخن بگوید. و بالزاک که در آغاز متوجه این نکته نشده است و لامارتین را به عنوان ترانه خوان ناتوان شب مهتایی، که آیندهٔ درخشانی در سیاست و در خدمت میراث خواران ثر وتمند دارد، مسخره می کند، بیست و پنج سال بعد (در سال ۱۸۶۶) در رمان دهقانان معنی حقیقی مرثبه های این شاعر رومانتیک را تحلیل میکند. از این نظر رومانتیسم و رئالیسم دو جنبهٔ جدائی ناپذیر رودر روئی با زندگی هستند و آن آگاهی به واقعیت تلخ و بی گذشت است. به این ترتیب ملاحظه میکنیم که رومانتیسم از مخالفت ساده با زیبائی شناسی کلاسیک بسیار فراتر می رود. در تعریف رومانتیسم بیشتر بر روی انواع فرار رومانتیک ها تکیه می شود: فرار به رویا، فرار به گذشته، به سرزمین های دوردست، به تخیل. اما کمتر کسی مى يرسد كه آنها از چه چيزي مي خواستند فرار كنند؟ آنها بيشتر از اينكه از چهارچوبهٔ خشک قواعد کلاسیک فراری باشند، از آزادی دروغین و رشد سرمایه داری نویا میگریختند. اگر «رنهٔ» شاتوبریان در پناهگاهی جنگلی منزوی می شود، از سر هوس نیست، بلکه بر اثر ناکیامی است. نسل رومانتیک، نسل «آر زوهای بر بادرفته» است و مکتب آنها مکتب سرخوردگی.

معرفی رومانتیسم باید در ورای استعدادها و یا نبوغ های فردی، بر مبنای جهشی که در تاریخ و فلسفه روی داده است و بخصوص برمبنای گسترش اندیشهٔ بشری صورت نگیرد. اندیشه ای که از یکسو در گذشته های تاریخ و ضمیر ناآگاه جمعی او غوطه میخورد و از سوی دیگر بی باکانه بسوی کاوش درون او و آینده ای هجوم می برد که نویدش را می دهد و می خواهد بیافریند. ما چون با رومانتیسم نیز فقط به عنوان مکتب ادبی سروکار داریم، به زمینه های دیگر فقط

در مواردی اشاره میکنیم که در جریان رومانتیسم ادبی مؤثر بوده اند. بهتر است نخست به خود کلمه بیردازیم.

#### كلمه

نخست، صفت «رومانتیک» بود که در اغلب زبان های اروپائی ظاهر شد. (Romantic , Romantisch , Romantico , Romantique) ، اميا جه اين صفت و چه اسمى كه از آن ساخته شد، يعنى «رومانتيسم»، با دقت انتخاب نشده بود و میهم بود. اما در مورد صفات و عناوین دیگری مانند «باروک»، «كلاسيك»، «ر ثاليست»، «سمبوليست» و تقريباً همهٔ اصطلاحاتي كه دوران با حربانی را در ادبیات و هنر نشان می دهد می توان جنین حرفی را زد. و وقتی در بعضی از کشورها یک رشته از آثار اندیشه را به نام یک فرمانروا محدود میکنند، مانند «دورهٔ الیزابت»، «دورهٔ ویکتوریا»،یا «دورهٔ ادوارد»، این ابهام بیشتر مى شود. صفت رومانتيك كه از كلمهٔ لاتيني قرون وسطائي رومانتيكوس Romanticus گرفته شده بود، به تدریج در قرن هفدهم رواج یافت. در فرانسه تشخیص این صفت، از یک صفت دیگر، بعنی رومانسک Romanesque، برگرفته از كلمهٔ ایتالیائی رومانتسكو Romanzesco، دشوار بود. ریشهٔ صفت همان كلمة «رمان» است كه اصل آن، «رومانو» Romano يا «رومى» است كه در صورت ابتدائي اش به داستاني اطلاق مي شد كه نه به زبان لا تيني، بلكه به زبانهای عامیانهٔ کشورهای مختلف ارویا، یا زبانهای رومیائی و به گونه ای جدید نوشته شده باشد (کلمه ناول Novel که در انگلیسی به معنی رمان است و نوول Nouvelle که در فرانسه به معنی داستان کوتاه است، از همین حا ناشی است.) و نیز از قوانین و مقررات کلاسیک تبعیت نکند. در قرن هفدهم که اصل عقل در ادبیات معتبر بود، این کلمه را معادل چیزی غریب، هوسبازانه و دروغ به شمار آورند. اما قریب صدسال بعد که ذوق مردم تغییریافت، این صفت نخست در انگلیسی و آلمانی اصطلاحی به مفهوم تـمجید شد و زیبائی و دل انگیزی یک منظره را نشان م داد. روسو آن را در اثر معروف خودش پنجمین خیالیافی یک

تنها گرد به این مفهوم به کاربرد. و نیز در سال ۱۷۸۱ در موسیقی گرتری Gretry آهنگساز فرانسوی به معنای سادگی دل انگیز روح تعبیر شد. پی بر لوتورنور P.le Tourneur در مقدمه ای که به سال ۱۷۷۹ بر ترجمهٔ خود از آثار شکسپیر نوشت، کوشید که فرق رومانسک و رومانتیک را روشن کند و توصیه کرد که آثار شکسپیر در «منظرهٔ اثیری و رومانتیک ابرها» خوانده شود.

برای نخستین بیار در آلیمان بود که این صفت، بیا اشعار ل. تیک L. Tieck یا عنوان L. Tieck) و نیز تراژدی شیار به نام با کرهٔ اورلتان که به آن عنوان یک تراژدی رومانتیک Eine Romantisch Tragödie دادند، معنی خود را در ادبیات پیدا کرد. گوته این اصطلاح را در برابر «كلاسيك» قرار داد. در سال ۱۸۰۷ آوگوست ويلهلم فن شلگل Schlegel A. W. von این عنوان را به «فدر» اور بییدس داد و آن را بر «فدر» راسین ترجیح داد. مادام دواستال Mme de Stael در اثبر مبعر وف خبودش، در بارهٔ آلمان سعر رومانتیک را شعری نیامید که «به نجوی (۱۸۱۰) De l' Allemagne به سنتهای شهسواری وابسته است.» و با تقسیم ادبیات به ادبیات شمال و ادبیات جنوب، کار را پیجیده تر کرد. پس از او سیسموندی Sismondi مورخ سویسی (۱۷۷۳-۱۸۶۲) صفت رومانتیک را خاص ادبیات جنوب دانست. كمي بعد، به ويژه در فرانسه كلمهٔ رومانتيسم (و از زبان عدهاي نيز كلمهٔ «رومانتی سیسم» Romanticisme که استاندال با خود از ایتالیا آورده بود) عنوان مکتب تازهای شد، بی آنکه توضیح بیشتری دربارهٔ آن داده شود. ویکنور هوگو در هجده سالگی، در باسدار ادبی، آندره شنبه A. Chenier (۱۷۹۲-۱۷۹۲) را شاعر رومانتیکی بین کلاسیک ها نامید. از آن پس این دو اصطلاح در برابر هم قرار گرفتند. گوته روز ۲۱ مبارس ۱۸۳۰، در برابر پوهان پتیر اکرمان J. P. Eckerman ادعا کرد که این دو صفت را بیرای اولین بار خود او در برابر هم قرار داده است و نیز تعریفی نه چندان جدی ارائه داد، از این قرار که رومانتیک یعنی هرآنچه بیمار است و کلاسیک که ضد آن است (گوته پس از سال های تازه کاری، به ستایش آن پرداخته بود) یعنی سالم. از آن به بعد، در اطراف این کلمهٔ جدید مشخصات گوناگونی پدیدار خواهند شد که مجموعهٔ آنها این حالت روحی جدید یا این آموزهٔ «رومانتیک» را تشکیل خواهد داد.

# از كلاسيسيسم تا رومانتيسم

در نیمهٔ اول قرن هیجدهم، طبقهٔ اشراف و اصیل زادگان رفته رفته قدرت و اعتبار خود را از دست ميدادنيد مخصوصاً از لحاظ اخلاقي، فساد و انحطاط آنها روز بروز ظاهرتر میشد. در میان افراد این طبقه مردی بیدا نمی شد که به زن خود علاقمند باشد. اصلزادگان از اینکه با زن خود بگردش روند شرم داشتند. کسانی متحدد و شابسته شمرده می شدند که عیاشتر و خودیسندتر بودند و بی اعتنائی بیشتری به قوانین نشان میدادند. اشراف مشغول هرزگی و ولگردی بودند و وضع اقتصادی رفته رفته خرابتر میشد. هزینهٔ زندگی بالا میرفت و موازنهٔ مالی بهم میخورد. دیگر اطاعت مطلق و تسلیم محض نسبت به هرگونه زورگوئی و استبداد یک طبقهٔ فاسد، کار مضحک و بی فایده ای شمرده میشد. طرز تفکر مردم با آنجه نو بسندگان کلاسیک میخواستند، فاصله بیدا کرده بود. دیگر نو پسندگان حاضر نودند به بهانهٔ اینکه هرگونه اعتراض و اظهار عقیدهٔ جدیدی مخالف اصول مکتب کلاسیک است، دلشان را به اطاعت از چند اصل فرسوده و «تعبدی» خوش کنند. در این دوره مردم احساس کردند که باید در مورد مسائل مختلف زندگی بحث و مجادله كنند و براي بهتر ساختن وضع زندگي خود احتياج به اطلاعات عمومی پیدا کردند. بطوری که در شهرستانهای فرانسه، در بیست و پنجسال آخر قرن هفدهم، پنج فرهنگستان و در نیمهٔ اول قرن هیجدهم بیست فرهنگستان تأسيس شد. تعداد روزنامه ها افزون تر گشت. مردم به دانستن زندگی ساکنان ساير كشورها و ساير قاره ها علاقمند شدند. سياحت نامه ها و نوشته هائي كه اطلاعاتمی دربارهٔ زندگمی سایر مردم روی زمین داشت، خواستاران فراوان پیدا كرد. زيرا قرن هفدهم گرفتار جهل بود وقدرت تجزيه و تحليل و اثبات مسائل را نداشت. در آن دوره فقط یک «طبیعت جاودان» (Nature Permanente) و یک «عقل لایتغیر» (Raison Immuable) وجود داشت. اصول کلی و ثابتی

#### ۱۹۹ / مکتب های ادبی

تعیین شده بود و چون از مخالفت با این اصول سخنی در میان نبود، مردم احتیاجی به تفکر و تجزیه و تحلیل نداشتند، و رعایت اصول نیز بسیار آسان بود. اما تغییر وضع اجتماعی سطح فکر مردم را نیز تغییر داد.

در نیمهٔ اول قرن هیجدهم، اروپائیان پی بردند که دنیا بسیار متنوع تر و سحیده تر از آن است که تصور می کردند، دیگر احتیاحی نداشتند که نصابحی دربارهٔ رعایت جند اصل ثابت و اطاعت از جند دستور خشک بشنوند. می خواستند طرز تفكر و هنر و ادبيات و همچنين زندگاني احتماعي خود را از روي قضاوت صحیح و هبوش و فبراست تنظیم کننید. در ایس دوره فیلاسیفهای نظیر مونتسکیو و ولنریدا شدند و آثاری از قسیل «روح القوانسین» و «نامه های فلسفی» و «قون لوئی جهارده» بوجود آوردنید. البته هیئت حاکمه نیز بیکار نمانده و با سلاحهای وحشت آوری که در دست داشت، به میارزه با فلاسفه برخاسته بود. مشلاً بموجب قانون ۱۷۵۷ هر اثری که خلاف اخلاق تشخیص داده میشد، هم نویسنده و هم ناشر آن محکوم به مرگ میشدند. اما فشار افکار عمومی سد محکمی در برابر اجرای چنین قوانینی بود. هرچند که بعضی از نـویسندگـان سالهـا در زندان ماندنـد ولي سرانـجام بر اثرفشـار افكار عـمومي كار بجائی کشید که هر نویسنده ای که گرفتار میشد، یا پس از چند ماه آزاد میگشت و یا به تبعید او اکتفاء می کردند. مثلاً در سال ۱۷۹۲ «امیل» اثر ژان ژاک روسو را محکوم کردند و «روسو» به سویس فرار کرد. همچنین در سال ۱۷۵۲ انتشار «دائرة المعارف» را ممنوع ساختند، ولى ، با وجود اين ، انتشار آن ادامه يافت.

در نیمهٔ اول قرن هیجدهم، مردم دچار بدبختی و پریشانی بودند و در میان این آشوب، احتیاج شدیدی به اصلاحات احساس میکردند. از این جهت نویسندگان و برای و متفکران وابسته بطبقهٔ «بورژ وازی» کوشش خود را برضد سنن اشرافی و برای اصلاح وضع اجتماعی به کار میبردند. تا پایان نیمهٔ اول قرن هیجدهم موفقیت هائی هم بدست آمد. مثلاً آزادی قلم و بیان که بوسیلهٔ قوانین ظالمانه ای محدود شده بود، به نسبت قابل توجهی توسعه یافت. تعصب دینی تا درجه ای از میان رفت و ازدواج پروتستانها برسمیت شناخته شد و در سال ۱۷۵۱ شکنجهٔ

متهمان هنگام باز پرسی در دادگستری بموجب قانون تحریم گشت. در نیمهٔ دوم قرن هیجدهم نقش مهم را «دائرة المعارف» و نویسندگان آن از قبیل دیدرو D'Alembert دالامسبر D'Alembert بازی کردند. برغم تمام کارشکنی ها و مزاحمتهای هیأت حاکمه، دائرة المعارف پیروز شد، و پیروزی آن پیروزی فلسفه شمرده می شد. نویسندگان این اثر در آماده ساختن مردم برای انقلاب تأثیر مهمی داشتند.

## عصر فلسفى

در حوالی سال های ۱۷۶۰، فرانسه ضرورت نوعی تحدد ادبی را احساس کرده بود. این تجدد میبایستی پاسخگوی انقلابی باشد که در حساسیت ها روی داده بود. مردم از «عقل» که آنهمه مدت حکومت کرده بود، از «روشنفکری» که اصرار داشت، هرچیزی را قبل از آنکه احساس کنیم بفهمیم، از «انواع ادبی » که مشخصات هرکدام با دقت، معین و شماره بندی شده بود، از آنچه «روح بيرمردانهٔ قرن هفدهم» خوانده مي شد، خسته شده بودند. نوعي زيبائي شناسي وحتى اخلاقيات ييشنهاد ميشد كه برصداقت متكي بود واعلام م داشتند که زیبا آن است که از شور و هیجان الهام گرفته باشد. روسو توانائی های تخیل و حساسیت را ارج فراوان نهاده و سیستم تعلیم و تربیت خود را بر پایه معلم دانیا امّا متهوّر گذاشته بود. میگفت: «مقابله با شور و هیجان، فقط با شور و هیحان امکان دارد. » هملوسیوس Helvetius فیلسوف فرانسوی (۱۷۱۵ ــ ۱۷۷۱) یک فصل کامل از اثر خود را به برتری انسان های پرشور به اشخاص معقول اختصاص داده است. و ده ها نویسندهٔ کم شهرت تر تکرار کرده اند که: «زندگی بی شور و هیحان به منزلهٔ این است که سراسر زندگی را در خواب باشیم. » در سال های ۱۷۷۰ ــ ۱۷۷۵ انسان از حیزن و اندوه سرمست می شد و به هنگام خواندن الوثيز جديد اثر روسو از شدت هيجان مي لرزيد.

اما تأثیر روسو در فلاسفه و نویسندگان آلمانی شاید بیشتر از فرانسویان بوده است و مکتب رومانتیک، تحلیل ها و مباحث اصولی را بیشتر از اینکه مدیون فرانسوی ها باشد، از آلمانی ها گرفته است و مهمترین نکته ای که باید به آن توجه داشت این است که بحث های تئوریک مکتب ر ومانتیک را برادران شلگل، شلبنگ و بخصوص نووالیس، بر پایهٔ گفته های نویسنده ای به نام موریتس Moritz شلبنگ و بخصوص نووالیس، بر پایهٔ گفته های نویسنده ای به نام موریتس ۱۷۵۷ (۱۷۹۳ – ۱۷۹۳)، دوست نزدیک گوته مطرح کرده اند که با رسالهٔ کوچک زیبائی شناسی خود، اولین پایه گذار تئوری ر ومانتیک شمرده می شود و جالب توجه اینکه آنچه او دربارهٔ هنر و زیبائی گفته است در مواردی موبه موبا آنچه کانت در نقد حکم دربارهٔ زیبائی گفته است تطبیق میکند. کسانی که چهار شرط معروف کانت را برای زیبائی مطالعه کرده باشند به آسانی می توانند شباهت بین این حملهٔ موریتس را با اولین بند آن شرائط تشخیص دهند:

یک چیز نمی تواند به این دلیل که خوشایند ماست زیبا باشد. زیرا در آن صورت همهٔ چیزهای مفید زیبا خواهد بود. اما آنچه به ما لذت می دهد بی آنکه نفعی داشته باشد، همان است که آن را زیبا می نامیم.

نووالیس در نوشته هایش پیوسته از مقابله ای که در نوشته های کانت پیدا کرده است استفاده میکند: مقابلهٔ هنرهای ناب و هنرهای کاربستی و اینکه اولی لازم و غیرمتعدی است و دومی سودخواهانه:

هنر... به [دو] شعبهٔ اصلی... تقسیم می شود. یکی هنری که چه به وسیلهٔ اشیاء تعریف شده و چه به وسیلهٔ مفاهیم معین، کامل، محدود، واسط، به سوی عملکردهای مرکزی دیگر خویش توجیه شده است. و دیگری هنری نامعین، آزاد، بلافصل، اصیل، رهبری نشده... زیبا، مستقل و غیروابسته؛ آفرینندهٔ اندیشه های ناب است. نوع اول فقط اندیشه های ناب است. نوع اول فقط وسیله ای است متوجه یک هدف و دومی به خودی خود هدف است، فعالیت آزادیبخش روح است و لذت روح از روح (۳، ۲۳۹).

در تأثید این دو اصطلاح، نووالیس هیچ شکی ندارد. هنر سودجو در عین حال ابتدائی است. به این معنی که هنرمند هنوز خود را از اجبارهائی که احتیاجات به او تحمیل کرده اند نجات نداده است. و مصنوعی است، زیرا با تبعیت از یک دعوی خارجی، از طبیعت اصیل هنر دور می شود.

هنرمند ابتدائی هیچگونه ارزشی به زیبائی ذاتی فرم و تناسب و تعادل آن ندارد. یگانه هدف او بیان مطمئن مقصود است: هدف او معقول و مفهوم بودن پیام است. آنچه میخواهد منتقل کند، آنچه ابلاغ کرده است، باید مفهوم باشد... مشخصة شعر مصنوعی، تطبیق آن با هدف و قصد خارجی است. زبان به مفهوم خاصتر، به قلمرو شعر مصنوعی تعلق دارد. هدف آن ارتباط مشخص است و انتقال بیامی معین (۳ ـ ۲۰۱).

# تأثير مادام دواستال

مادام دواستال (۱۷۶۹ ــ ۱۸۱۷) با اینکه کتابهای متعددی نوشته بود، (حتى يک كتاب دربارهٔ ادبيات)، ولى از اين ميان تنها يک اثر او با عنوان دربارهٔ آلمان (De l' Allemagne) که در سال ۱۸۱۰ منتشر شد تأثیر عمقی در ببداش مکتب رومانتیک گذاشت. البته سانسور نابلئون کتاب را توقیف و نسخه هایش را نابود کرد. اما کتاب در سال ۱۸۱۳ در لندن و در ۱۸۱۶ در یاریس منتشر شد. دربارهٔ این کتاب سوء تفاهم های فراوان وجود دارد. آن را بد خوانده و بد فهمیده اند. بعضی ها در آن نوعی دعوت از تهاحم فرهنگی یک کشور دیگر به میهن خود را دیدهاند. اما او در هیچ جا به فرانسوی ها نمیگوید که عیناً از آلماني ها تقليد كنيد، بلكه ميخواهد كه با درنظر گرفتن آنچه آنها كردهاند بیندیشند و دیوارهای سر به فلک کشیدهٔ زندان کلاسیسیسم را که هرگونه راه فراری را بروی آنها بسته است در هم بشکنند. به آنها میگوید که قوانین محدود آن نقد متحمر را که دست و بانشیان را بسته و در حار حوب آموزهٔ تنگی نگاهشان داشته است انکار کنند، به آزادی اندیشیدن و نوشتن روی بیاورند. می گوید: «هیچ چیزی در زندگی نباید متوقف کننده باشد و هنر اگر تغییر نکند محکوم به فساد است (قسمت دوم، ۱۵). از خلال چهار بخش کتاب (که به ترتیب، آداب وعادات، ادبيات و هنر، فلسفه و اخلاق، ومذهب را مورد بحث قرار م دهد)، تضاد سه گانهای سر برمی آورد: تضاد بین ادبیات رومانتیک شمال و ادبیات كلاسبك حنوب، بين فرانسهٔ حنگجو و اروياي آزاديخواه و فيلسوف، و بالاخره

بین «نبوغ مسیحیت» و «شور عرفانی پروتستانتیسم».

این کتاب، نگاه ها را متوجه اندیشهٔ آلمانی کرد، راه هائی را که فلسفهٔ آلمان پیش پای نویسندگان و هنرمندان گذاشته بود، به فرانسویان نشان داد و از آلمان پیش پای نویسندگان و هنرمندان گذاشته بود، به فرانسویان نشان داد و از خواست که موضوع های تازه ای را در تاریخشان و افسانه هایشان و نیز اساطیر خودشان پیدا کنند. همچنین در میان ملل دیگر و در همهٔ زبان ها، حتی در دنیاهای ناشناس، در اوهام ر ویا و تخیل دنبال موضوع های بکر و تازه بگردند. او که ژرف نگری اصول اخلاقی خودش را در فلسفهٔ کانت یافته بود، اخلاق برای سود شخصی را کنار گذاشته و اخلاق به عنوان وظیفه و مفهوم شور و علاقه را جایگزین آن ساخته بود، دلائل موجود بر ضد کلاسیسیسم را قویتر کرد و نظریاتی را که تا آن زمان پراکنده بود، در کنار هم قرار داد و به ر ومانتیسم فرانسوی امکان داد که به وجود خودش آگاهی پیدا کند.

مادام دواستال روز ۱۶ ژوئیه ۱۸۱۷ به طور ناگهانی درگذشت و نتوانست شده پیروزی عقایدش در عالم ادب باشد. حتی اولین شعرها و اولین نمایشنامه ها و اولین رمان های نسل توانمند رومانتیک را ندید و نتوانست یکی از آن آثاری را که امیدوار بود آفریده شوند و اثر او راه را برای فرا رسیدنشان گشوده بود، ورق بزند یا بخواند.

#### ماقبل رومانتيسم Préromantisme

اما قرن هیجدهم تنها قرن فلاسفه و دانشمندان نبود و روش مطالعه و تجربه، فقط در نیمهٔ اول قرن بشدت رواج داشت. از سال ۱۷۵۰ ببعد دامنهٔ انتقاد بر فلاسفه وسبع تر شد و رفته رفته برعدهٔ کسانی که بیشتر پابند احساسات بودند، افزوده گشت. در نینهٔ اول قرن هیجدهم، خوبی یا بدی هر اثری را با پرگار عقل می سنجیدند و قواعدی که خیلی بیشتر و متعددتر از قواعد کلاسیک بود، برای ادبیات خلق می کردند و انتقاد را براساس آنها بنا می نهادند. اما در نیمهٔ دوم قرن، بجای این نوع انتقاد، «انتقاد حسی» (Critique de Sentiment) رایج گشت و مخصوصاً معتقد شدند که فلسفه و «هندسه» شعر را بسوی عاقبت خطرناکی

ميكشاند.

در این دوره شاعران و نویسندگان مختلفی ظهور کردند که اغلب همان قالبهای کلاسیک را برای آثارشان حفظ کردند، اما محتوی نوشته هاشان خبر از تحول تازه ای می داد و همین مشخصات تازه این هنرمندان را از معاصرانشان متمایز می ساخت. روش اخلاقی و ذوق ادبی و منابع الهام این هنرمندان نیز با کلاسیک ها فرق فاحش داشت. گذشته از اینکه احساسات را برعقل ترجیح می دادند به حزن و اندوهی هم که بعدها بر ادبیات رومانتیک حاکم شد متمایل بودند. در زندگی اجتماعی دوستدار زندگی روستائی و طبیعت وحشی و بدوی بودند. عده ای از آنها از اختلافات طبقاتی آزرده بودند و در جستجوی آزادی و مساوات برآمدند. از طرف دیگر به یادگارها و سننی که جنبهٔ ملی داشت علاقه نشان می دادند و احترام می نهادند. از اینرو دورهٔ «قرون وسطی» که مورد نفرت کلاسیک ها بود ارزش و احترامی پیدا کرد و از بوتهٔ فراموشی خارج شد. شعر هرچه رقیق تر و ساده تر و آزادتر و صمیمانه تر بود بیشتر جلب نظر می کرد. برای خلق چنین آثاری در جستجوی منابع تازه تری برآمدند تا به جای ادبیات یونان و روم از این منابع جدید الهام بگیرند.

این منابع و سرمشق ها اغلب از شمال اروپا بدست آمد. افسانه های «اسکاندیناو» و منظومه های کهن آن سرزمین از سال ۱۷۵۲ بخوبی شناخته شد و در سال ۱۷۲۵ منتخب جالبی از ترانه های قدیم انگلیسی منتشر گشت. مخصوصاً کشیشی اسکاتلندی بنام مک فرسن Macpherson (۱۷۳۱ – ۱۷۳۱) در سال ۱۷۳۰ مجموعه ای از نشر آهنگذار انگلیسی بعنوان ترجمهٔ اشعار اوسیان Ossian شاعر حماسه سرای اسکاتلندی در قرن سوم میلادی، انتشار داد. هرچند بعدها آشکار شد که قسمت اعظم این کتاب نوشتهٔ خود آن کشیش بوده است و حتی متن اصلی بصورت رسالهٔ کوچکی در سال ۱۸۰۷ منتشر گشت ولی تأثیر معجز آسای آن بر تمام کارهای ذوقیی و فکری اروپای غربی در سراسر نیمهٔ دوم قرن هیجدهم آنکارناپذیر است'. این کتاب دنیاهای ناشناخته ای

#### ۱۷۲ / مکتبهای ادبی

را به همراه افسانه های قوم کهن «سلت» تصویر می کرد و مناظر اندوهبار، و احساسات رقیق و غمزده را با اندیشه هائی دربارهٔ سرنوشت بشر بیان میداشت و آرزوهای احساسی و ادبی دو یا سه نسل را مجسم می ساخت. دیری نپائید که «اوسیان» (شاعر نابینای این کتاب) همپایهٔ «همر» بزرگترین شاعر حماسه سرای اروپا شمرده شد.

در آلمان نیز ادبیات قرون وسطی مورد توجه قرار گرفت. در اسپانیا ترانه های قدیمی و در فرانسه اشعار قرون وسطی زنده شد. آثار شکسپیر بخصوص در آلمان رونق و رواج یافت و در ایتالیا عظمت دانته تجدید گردید.

ادبیات انگلستان در این جریان نقش مهمی بازی کرد. در نیمهٔ اول قرن هیجدهم شکسپیر در اروپا کم کم شهرت می یافت. پس از آن فیلدینگ Fielding و ریجاردسن Richardson را شناختند. تأثیر نویسندهٔ اخیر مخصوصاً بسیار عمیق بود و تا پایان قرن ادامه یافت. زیرا «ریچاردسن» آثار خود را به منظور مبارزه با بدی و اشاعهٔ فضیلت می نوشت، از اینرو علاقهٔ مردم را به نوشته های اخلاقی جلب کرد. رفته رفته آثار دیگری از قبیل «مرثیه برروی گورستان دهکده» اثر گری کرد. رفته رفته آثار دیگری از قبیل «مرثیه برروی گورستان دهکده» اثر گری (Gray «اندیشه ها» اثر هروه Hervey و «شبها» اثر بانگلستان آغاز دورهٔ اروپائی ترجمه شد. این آثار گذشته از آنکه در ادبیات انگلستان آغاز دورهٔ جدیدی شمرده میشد، به شعرا و نویسندگان فرانسه و سایر کشورهای اروپا نیز الهام بخشید.

ادبیات آلمان، پس از آن دوران درخشان حماسی و تغزلی که در قرون وسطی بخود دید، دیگر نتوانسته بود ارزش و عظمتی حاصل کند. عصر طلائی شعر آلمان نیز تقریباً از سال ۱۷۵۰ شروع شد که در حقیقت آغاز تحول «ماقبل

۱. حتى گوته شاعر بزرگ آلمانى، كه آثار او درپيدايش و تكوين و نضج مكتب رومانتيسم تأثير بسيار داشته، در كتاب «ورتر» بزرگترين اثر رمانتيك خود، قسمتى از اشعار «اوسيان» را عيناً ترجمه و درپايان كتاب نقل كرد. و مادام دوستال Mme de Staël ، مروج و مشوق رومانتيسم در فرانسه، اين منظومه كوچك را از همه آثار «همر» برتر دانست.

رومانتیسم» در ادبیات این کشور است. این دورهٔ درخشان تا سال ۱۸٤۰ ادامه پیدا کرد و ادبیات رومانتیک این کشور را نیز دربرگرفت.

دورهٔ «ماقبل رومانتیسم» در ادبیات آلمان با آثار کلوپستک در ادبیات کشی بود که در ادبیات کشور نخستین کسی بود که در ادبیات کشور خویش، به پیروی از ادبیات انگلستان، آثار مذهبی و ملی بوجود آورد، و در اثری بنام «حماسهٔ مسیح»، که به تقلید از میلتون در بیست سرود ساخته بود، تجلیل درخشانی از میهن خود آلمان کرد. و بعدها نیز در اشعاری که سرود، از عشق و محبت میهن و مذهب سخن راند. اشعار او صادقانه ولی سرد بود و اثری از نبوغ در آنها دیده نمی شد. «کلوپستک» در رأس نهضتی بر ضد تقلید از ادبیات فرانسه قیام کرد و شعر آلمان را در شاهراه تازه ای انداخت. شاعران جوانی که بدنبال او قدم در این راه نهادند او را استاد و پیشوای خویش شمردند.

بدنبال این نهضت، هنرمندی بنام گسنر Gessner (۱۷۸۸ – ۱۸۳۸) که در شهر زوریخ (سوئیس) به کتاب فروشی و نقاشی مناظر اشتغال داشت، آثاری به صورت قصه و شعر و نثر آهنگدار بوجود آورد که تأثیر زیادی در محیط ادبی آن دوره کرد. مخصوصاً یکی از آثار منظوم او بنام «مرگ هابیل» که شامل سه سرود بود هیجانی در مردم برانگیخت و به تمام زبانها ترجمه شد. در این آثار آنچه بیشتر از همه جلب توجه می کرد، عشق به طبیعت و زندگی چوپانی و آرزوی سعادت رویائی و جستجوی زیبائی در این زندگانی بدوی و چوپانی بود.

پس از این دوره بود که گوته وشیلر در ادبیات آلمان ظاهر شدند و آثار جاویدان خود را بوجود آوردند.

در کشورهای شمالی اروپاکه هرگز قواعد کلاسیک را گردن ننهاده بودند، دورهٔ ماقبل رومانتیسم اهمیت خاصی دارد. در این کشورها عقاید روسو تأثیر عمیق بخشید. در دانمارک شاعری بنام اوالد Ewald (۱۷۸۱ – ۱۷۸۸)

۱. با هنریش اوالد که از خاورشناسان نامور آلمان و مؤلف «تاریخ قوم اسرائیل» اشتباه نشود (۱۸۷۵ ــ ۱۸۷۵)

که دوران عمر کوتاهش با رنج و نومیدی توأم بود در قسمتی از آثار خود از افسانه های قدیم اسکاندیناو الهام گرفت و در اثر منظومی بنام «آدم و حوا» از «کلوپستک» تقلید کرد. اوالد بزرگترین شاعر کشور خود به شمار می رفت و تا زمان حاضر بسیاری از شعرای اسکاندیناوی از آثار او الهام گرفته اند. شاهکار او «ماهیگیران» است که زندگی مردم سواحل دریای «بالتیک» را نشان می دهد.

در سوئد نیز نهضت ماقبل رومانتیسم دارای اهمیت خاصی است. شاعر خراباتی باده پرستی بنام بلمان Bellman آثار قابل ملاحظه ای بوجود آورد که میتوان در ادبیات جهان بی نظیر دانست. نامه های منظوم فردمان Fredman میتوان در ادبیات جهان بی نظیر دانست. نامه های منظوم فردمان اوندگی (ساعتساز افسانه ای استکهلم) صحنه های هزل آمیز و عاشقانه ای از زندگی عامهٔ مردم پایتخت سوئد مجسم ساخت. شاعر اشراف زاده ای بنام اکسنست یرنا موسوم به «دروگران» و «شب» شیفتگی خود را به طبیعت نشان داد و در حقیقت موسوم به «دروگران» و «شب» شیفتگی خود را به طبیعت نشان داد و در حقیقت به راهی رفت که اوسیان و روسو و یانک رفته بودند. شاعری که در این کشور با مصدت کلاسیک ها را مورد حمله قرار داد توریلد Thorild بود. او نیز از آثار «روسو» و «کلوپستک» الهام گرفته بود و با حرارت تمام میخواست که شعر چیزی بجز وصف طبیعت و بیان احساسات با درارت تمام میخواست که شعر چیزی بجز وصف طبیعت و بیان احساسات پرداخت و اثری بنام «انتقاد انتقادی» نوشت و دربارهٔ ارزش آثار ادبی بحث کرد بدنبال و در یکی از آثار دیگر خود برنامه ای برای شعر و نویسندگی تعیین کرد بدنبال و در یکی از آثار دیگر خود برنامه ای برای شعر و نویسندگی تعیین کرد بدنبال کار این نویسندگان و پیروان آنان بود که بنای «رومانتیسم» سوئد گذاشته شد.

جریان «ماقبل رومانتیسم» با اینکه در انگلستان و آلمان و کشورهای شمالی اروپا بسیار قوی بود، در کشورهائی که ذوق کلاسیک ریشه دوانیده بود چندان شوری نداشت. در فرانسه یگانه نمایندهٔ برجسته ای که به چشم میخورد ژان ژاک روسو است. روح حساس و پرهیجان او نه فقط در صفحات «اعترافات» بلکه در تمام آثارش نظاهر میکند و «هلوئیز جلید Nouvelle Héloïse» بلکه در تمام آثارش نظاهر میکند و «هلوئیز جلید ما تحولات ماقبل سرچشمه ای برای آثار تغزلی بعدی می شود. روسو در تمام تحولات ماقبل

رومانتیسم تأثیر بزرگی داشت و او را باید استاد مسلم این دوره در تمام اروپا دانست. اما نویسندگانی که بدنبال او آمده اند اغلب کوچک و بی اهمیتند و آثارشان قابل ذکر نیست. فقط در این میان باید از برناردن دوسن پیر و درازی زد و تحت تأثیر عقاید «روسو» آثاری بوجود آورد. در میان این آثار فقط یکی بنام «پل و ویرژینی» ارزش و اهمیت دارد. این کتاب داستان عشقی ساده و بسیار لطیفی است. البته رمان مهمی شمرده نمی شود و فقط از لحاظ وصف مناظر مناطق حاره و تجسم عقاید روسو بصورت داستان و تصویر ایمان و احساسات یاک و عشق در دامان طبیعت حائز اهمیت است.

در ایتالیا نیز با اینکه تلاشهائی دیده شد ولی بجز رمان «فوسکولو ایتالیا نیز با اینکه تلاشهائی دیده شد ولی بجز رمان «فوسکولو Foscolo» هیچ اثر مهمی در دورهٔ ماقبل رومانتیسم بوجود نیامد. مخصوصاً در شعر برغم نفوذ ادبیات انگلستان و ترجمه هائی که بعمل میآمد فرمانروائی ادبیات کلاسیک با کمال قدرت ادامه داشت. در اسپانیا شاعری بنام ملندزوالدس کلاسیک با کمال آثاری احساساتی به تقلید از ادبیات انگلستان بوجود آورد. در کشورهای «هلند» و «لهستان» و «مجارستان فرمانروائی کلاسیسیسم فرانسه تا اواخر قرن هیجدهم ادامه داشت. این کشورها مستقیماً از کلاسیسیسم وارد مرحلهٔ رومانتیسم شدند. ادبیات روسیه نیز باوجود مقاومت های چند تن از کهنه پرستان تحت تأثیر ادبیات فرانسه قرار گرفت و نویسنده ای بنام کارامزین الامتالی ورقیق و حزن آمیز بنام علاقمند «روسو» بود، در سال ۱۷۹۲ اثری احساساتی و رقیق و حزن آمیز بنام «ناالی ولز بیچاره» نوشت که نمونه ای از تصویر هنرمندانهٔ طبیعت بود و سبک نگارش گرم و زیبائی داشت

بطور کلی «ماقبل رومانتیسم» به دوره ای گفته می شود که در آن تمایلات عاطفی وارد ادبیات شده و خودی در آثار نویسندگان نشان داده است. ولی نویسندگان، این احساسات جدید را اغلب در همان قالبهای کهن بخوانندگان عرضه کرده اند و باید گفت دورهٔ رومانتیسم وقتی شروع می شود که

#### ۱۷۱ / مکتب های ادبی

نویسندگانی خوش قریحه و جسور طرز بیان جدیدی برای احساسات خود ابداع میکنند. البته این حالت جدید حساسیت، به تدریج و بطور بطئی به مرحلهٔ رشد خود رسید است و «ماقبل رومانتیسم» را باید دورهٔ «کودکی» و بلوغ آن نامید.

# آغاز عصر جدید در ادبیات ارو پا

آغاز قرن نوزدهم را باید شروع عصر جدیدی در ادبیات اروپا دانست که دامنهٔ آن تا به امروز کشیده شده است. اضطرابها و تکانهای ناشی از انقلاب کبیر فرانسه به اغلب کشورهای اروپا سرایت کرد و نیروهای پنهان طبقهٔ متفکر و روشنفکر را بیدار ساخت. مهاجرت هائی که روی داد ذوقها و اندیشه های مختلف را درهم آمیخت، در این قرن انسان جدیدی بوجود آمد که طرز تفکرش بهیچوجه به انسان قرن هفدهم شباهتی نداشت.

چنانکه قبلاً دیدیم جریان رنسانس تحت تأثیر اشراف بود و عصر کلاسیک عصر حکومت واحد مرکز و تسلط سلسله مراتب طبقاتی بود. اما این دورهٔ جدید که باید آنرا عصر رومانتیک نام داد عصر طبقهٔ بورژ وازی شمرده میشد. در این عصر بخصوص اشرافیت همهٔ اهمیت و نفوذ خود را از دست داد. سالونهای درخشان ادبی و فرهنگستانها دیگر تأثیر زیادی در سرنوشت هنرمندان و آثار آنان نداشتند، بلکه روزنامه های ادبی اهمیت بیشتری پیدا کردند و مخصوصاً در سی سال اول قرن در انگلستان و فرانسه ماهنامه های ادبی مهمی منتشر شد. اغلب آثار ادبی منظوم یا منثور قبلاً در روزنامه ها انتشار می یافت و مایهٔ شهرت نویسنده میگشت. نویسندگان و شاعران از طبقات مختلف مردم بودند و قلمرو آثار ادبی نیز وسعت می یافت. کتابهائی دربارهٔ تاریخ و سیاحت و سیاست و هنر و علوم و جامعه شناسی نوشته شد. مقام اجتماعی هنرمندان نیز بالا رفت و حتی اغلب آنان میخواستند کاری کنند که در سرنوشت طبقهٔ خود حتی همهٔ مردم مؤثر و اقم شوند.

در این دوره بود که ادبیات رومانـتیک در کشورهای مختلف اروپا یکی پس از دیگری تجلی نمود.

# مکتب رومانتیک

کلمهٔ رومانتیک که از قرن هفدهم در انگلستان در مورد تعبیرات شاعرانه بکار میرفت، از سال ۱۹۷۹ وارد فرانسه شد. مدت زیادی مترادف با Pittoresque (خبیال انگییز) و Romanesque (افسانسه ای) بسکاربرده میشد و تا سال ۱۷۷۵ به معنی امروزی بکار نرفت. در آن تاریخ کلاسیکهای شکست خورده این کلمه را برای مسخره کردن طرفداران رومانتیسم دربارهٔ آنها بکار می بردند. ولی نویسندگان جدید نیز این کلمه را قبول کردند و آنرا با کمال افتخار بر زبان می راندند.

رومانتیسم که از اواخر قرن هیجدهم در انگلستان بوجود آمده بود، بعداً به آلمان رفت و پس از مدتی یعنی در سال ۱۸۳۰ وارد فرانسه و اسپانیا و روسیه گردید و تا سال ۱۸۵۰ بر ادبیات اروپا حاکم بود.

رومانتیسم فرانسه تحت تأثیر رومانتیسم انگلستان و آلمان بوجود آمد، یعنی برای نخستین بار شاتوبریان Chateaubriand آثار شاعران انگلیسی و مادام دواستال آثار شعرای آلمانی رابه فرانسه ترجمه کردند. در اثنای تأسیس مکتب رومانتیک در فرانسه از طرفی آثار ریچاردسن و یانک و والتر اسکات مکتب رومانتیک در فرانسه از طرفی آثار ریچاردسن و یانک و والتر اسکات دانته و تورات و از طرف دیگر آثار گوته و شیلرو همچنین «کمدی الهی» اثر دانته و تورات و انجیل مورد توجه قرار گرفت و در عرصهٔ ادبیات و فکر مؤثر واقع شد. رومانتیسم فرانسه برای سرنگون ساختن کلاسیسیسم از تمام اینها استفاده کرد. ولی رومانتیسم فرانسه با آنکه نخست تحت تأثیر ادبیات بیگانه بود، بلافاصله بصورت مکتب متشکل و پر سر و صدائی درآمد و تأثیر آن بقدری قوی بود که هنرمندانی از قبیل لامارتین و آلفره دووینیی و آلکساندر دوما پدرو و یکتورهوگو و آلفره دووینیی و آلکساندر دوما پدرو و یکتورهوگو باهم فرق داشتند در میان طوفانی از هیجان به دنبال خود کشید. بطوری که در اواخر دورهٔ رومانتیسم، ادبیات انگلستان و آلمان نیز که دورهٔ روماند می اندین به دیره می در اندیمان طوف اندیمان طوف اندیمان به دیرا درهٔ رومانتیسم، ادبیات انگلستان و آلمان نیز که دورهٔ روماند می در آمد و تأثیر آن به دیرهٔ روماند بسیستر به دیره روماند به دره روماند به دیره روماند به دره روماند به دره روماند به دره روماند به دره روماند به دیره روماند به دره روماند به دره

#### ۱۷۸ / مکتب های ادبی

بود تحت تأثير ادبيات فرانسه قرار گرفتند.

از اینرو، با اینکه رومانتیسم آلمان و انگلستان بر رومانتیسم فرانسه تقدم دارد، ولی ما چون قصد تاریخ نویسی نداریم و بیشتر میخواهیم اصول مکتب را معرفی و تشریح کنیم، همان طور که در مورد مکتب کلاسیک عمل کردیم، نخست به رومانتیسم فرانسه که مکتب متشکلی است میپردازیم و بعد ادبیات رومانتیک انگلستان و آلمان و سایر کشورهای ارویا را مورد بحث قرار می دهیم.

## اصول مكتب رومانتيك

اگر بخواهیم هنگام معرفی این مکتب قواعد و اصول ثابتی برای آن بیان کنیم، مسلماً دچار اشکال خواهیم شد. زیرا رومانتیسم، برخلاف کلاسیسیسم مکتب بسیار پیچیده و آشفته ای است. مکتب کلاسیک قواعد و اصول معینی داشت که اغلب پیشوایان بزرگ آن دربارهٔ آن قواعد توافق نظر داشتند، ولی برعکس، رومانتیک ها اغلب دربارهٔ مکتب خود آراء مغایری دارند و اصولی که آنها را باهم متحد ساخته است، نامفهوم و اغلب متضاد است.

ا. و. شلگل Schlegel، پیشوای رومانتیسم آلمان که کتابی بنام «دورهٔ ادبیات نمایشی» نوشته، معتقد است که ادبیات رومانتیک عبارت از «جمع اضداد» و آمیزش انواع مختلف ادبی است. این نویسنده در کتاب خود چنین می گوید:

«ذوق رومانتیک پابند نزدیکی مداوم امور بسیار متضاد است. در سبک رومانتیک طبیعت و هنر، شعر و نثر، جد و هزل، خاطره و پیشگوئی، عقاید مبهم و احساسات زنده، آنچه آسمانی است و آنچه زمینی است، و بالاخره زندگی و مرگ درهم می آمیزد.»

در اینجا نخست مقایسه ای از دو مکتب فوق بعمل می آوریم و سپس برنامهٔ رومانتیک های فرانسه را بیان می کنیم.

۱ ــ کلاسیک ها بیشتر ایدآلیست هستند یعنی در هنر میخواهند فقط زیبائی و خوبی را شرح و بیان کنند و حال آنکه رومانتیک ها میکوشند گذشته

از زیبائی، زشتی و بدی را هم نشان دهند، چنانکه «درام رومانتیک» اثری است که از ترکیب عظمت و نکبت، بزرگی و یستی، غم و شادی تشکیل شده است.

۲ ــ کلاسیک ها عقل را اساس شعر کلاسیک میدانند و حال آنکه
 رومانتیک ها بیشتر یابند احساس و خیالپردازی اند.

۳ ــ کلاسیک ها تیپ و الهام آثار خویش را از هنرمندان یونان و روم قدیم میگیرند و حال آنکه رومانتیک ها از ادبیات مسیحی قرون وسطی و رنسانس و افسانه های ملی کشورهای خویش الهام میگیرند و نیز از ادبیات معاصر ملل دیگر تقلید میکنند، و همانطور که در قرن هفدهم آثار ارسطو پایهٔ تمام افکار فلسفی شمرده شده است، در عصر رومانتیک بیشتر به شکسپیر استناد می شود.

٤ — کلاسیک ها بیشتر طرفدار وضوح و قاطعیت اند و رومانتیک ها پابند جلال و رنگ و منظره. رومانتیک ها به صورتهای مختلف حوادث و به تضادها توجه دارند و بجای توسل به زبان شعر منظم و یکنواختی که بوالومدافع آن است، ترجیح میدهند اشعاری بگویند که بیشتر شبیه نثر و چه از لحاظ آهنگ و چه از نظر مضمون، تصویری و متنوع باشد.

۵ ... برنامهٔ رومانتیک ها برنامهٔ مبارزه است و روش آنها بکلی منفی است. به عقیدهٔ آنها دستورالعمل هائی که در ادبیات رواج یافته مانع آزادی فکر و بیان شده است. از اینرو رومانتیک ها همهٔ قواعد و دستورهای کلاسیک را درهم شکسته و دور انداخته اند؛ یعنی رومانتیسم همانطوریکه و یکتورهوگو در مقدمهٔ نمایشنامهٔ «ارنانی Hernani» میگوید، عبارت از «آزادی خواهی در هنر» است.

# برنامة رومانتيسم

به این ترتیب برای رومانتیسم برنامه ای بوجود می آید که در ذیل خلاصه ای از اصول اساسی آنرا نقل میکنیم:

١ \_ آزادى: سال ١٨٣٠ سال انتقبلاب ادبى است. دريين سال

«ویکتورهوگو» و رفقایش به پیروی از دستورهائی که قبلاً در مجلهٔ خودشان درج شده بود، رومانتیسم را بعنوان مکتب آزادی هنر و شخصیت معرفی کردند. هنرمند رومانتیک برای خواهش ها و احتیاجات روح خود اهمیت بسیار قائل است و میگوید که آنچه به هنرمند الهام می بخشد و معنی و مفهوم زندگی شمرده می شود «عشق و علاقه» است. این علاقه باید آزاد باشد. اگر هنرمند به علت فشار جامعه و قوانین اخلاق و یا براثر موهومات عقب رانده شود و نیروهای او پنهان و مکتوم بماند حق دارد که دربارهٔ جامعه و قوانین اخلاقی آن داوری کند و حکم بدهد و محیط و اخلاقی که برای رشد خود او مساعد باشد بوجود آورد. ادبیات نباید قاعده ای باشد که عشق و علاقه را محدود سازد. ادبیات می تواند هر گوشه ای از زندگی را، چه زیبا و چه زشت، چه عالی و چه دانی، موضوع بحث خود قرار دهد. از هردورهٔ تاریخ و از هرگونه مناظر دنیا می تواند استفاده کند.

۲ - شخصیت: هنرمند رومانتیک، بدنبال آزادی از قید قواعد کلاسیک، فرمانروائی «من» (Ic Moi) را در هنر مستقر می سازد و بوسیلهٔ هنر، خواهشهای دل و رنجهای روح خود را بیان میدارد. ولی این روش هنرمند رومانتیک را نباید دلیل خودستائی او و فرار از بشریت دانست. قبلاً هنرمند کلاسیک برای توصیف «انسان کلی» قهرمانی را از میان افسانه ها و اساطیر برمیگزید، اما هنرمند رومانتیک خویشتن را به جای این قهرمان افسانه ای میگذارد و نمونهٔ همنوعان خویش قرار می دهد.

۳ ـ هیجان و احساسات: باید دانست که در کنار عقل و طبیعت، دل و احساس نیز عالم دیگر و ضروریات دیگر دارد. شک نیست که در روح آدمی احساس بیش از اندیشه نفوذ دارد و آرزوبیش از حقیقت مؤثر است. از اینرو باید احساسات و هوسهای روح را ـ البته تا حد امکان در قلمرو اخلاق ـ مورد بحث قرار داد. آلفره دوموسه در سال ۱۸٤۲ میگفت: «باید هذیان گفت!» آنچه باید بیان کرد هیجان شاعر است و آنچه باید بدست آورد هیجان مردم.

دل باید بی قید و بند سخن بگوید و بی قید و شرط فرمان براند. شاعر موهای آشفته را بدست باد سیرده، شنل سیاهی بر دوش، زیر سایهٔ بیدی در

روشنائی ماه و در کنار برجی ویران و با دلی که بیشک بر اثر عشق بدفرجامی شکسته است با خویشتن خلوت میکند و غرق رؤیا می شود. ادبیات رومانتیک چنین قیافهٔ قراردادی را تعمیم داده و تودهٔ مردم را با آن آشنا ساخته است.

اندوه رومانتیک از دیدن گذشت بیرحمانهٔ زمان شدت می یابد. این اندوه معمولا زائیدهٔ توقعات تسکین ناپذیر قلبی است که در جهانی بی احساس و بی ایمان گرفتار شده است.

٤ \_ گریز و سیاحت: آزردگی از محیط و زمان موجود و فرار بسوی فضاها یا زمانهای دیگر، دعوت به سفر تاریخی یا جغرافیائی، سفر واقعی یا بر روی بالهای خیال، یکی دیگر از مشخصات آثار رومانتیک است.

سفر جغرافیائی ـ نویسندهٔ رومانتیک طایر فکر را بسوی سرزمین های دیگر و کشورهای دوردست پرواز میدهد. گاه خواننده را باخود به شرق میبرد و گاهی همراه «آتالا» در خلوتکدهٔ زیبای سرزمین های بکر امریکا سرگردان میکند، از اینرو پیوسته نوعی میل گریز به کشورهای دوردست در آثار رومانتیک به چشم میخورد.

سفر تاریخی ــ «موسه» رؤیای عصر طلائی پریکلس Périclés را میبند و نه تنها او بلکه همهٔ رومانتیک ها به سراغ قرون پر از احساس و جلال و جبروت رنسانس می روند. از اینرو زمان وقوع اغلب نمایشنامه های رومانتیک همان دوره است: «هانری سوم»، «ارنانی»، «لورنزاچیو Lorenzaccio» و بیست نمایشنامهٔ دیگر که در دورهٔ رومانتیسم نوشته شده است در قرون وسطی اتفاق می افتد.

بجز این سفرهای تاریخی و جغرافیائی، سفرهای واقعی نیز در آثار رومانتیک مؤثر است. «موسه» به ایتالیا، «مریمه» به اسپانیا، «الکساندر دوما» به ایتالیا، «تئوفیل گوتیه» به اسپانیا و شرق و روسیه و ایتالیا، «شاتوبریان» و «لامارتین» و «نروال» و دیگران همه به شرق سفر کردند و خاطرات این سفرها در آثارشان منعکس است.

همهٔ این سفرهای رؤیائی در آرزوی یافتن محیط زیبا و مجلل و رنگهای

## ۱۸۲ / مکتب های ادبی

تازه و بالاخره آن زیبائی کمال مطلوب است که هنرمند رومانتیک آرزوی نیل به آن را دارد.

۵ - کشف و شهود: سرگرمی با جلال و زیبائی مانع این نیست که هنرمند رومانتیک به فکر کشف اسرار باشد و بخواهد در همهٔ اسرار جهان نفوذ کند. «سنت بوو» منتقد بزرگ قرن نوزدهم این علاقه را «آرزوی بزرگی برای کشف ناشناخته ها» می نامد. هنرمند رومانتیک تخیل و امید و آرزو و معجزه را جانشین حقیقت می سازد و بیش از تقلید پابند تصور است. هنر خود را با مبالغه می آمیزد، یعنی آنچه را که هست نمی گوید و از آنچه باید باشد بحث می کند. رومانتیسم نوعی «درون بینی» مبالغه آمیز است. و این تعریف که لامارتین از شعر کرده، به بهترین وجه این موضوع را بیان میکند:

«صمیم ترین چیزهائی که قلب انسان مالک است و خدائی ترین اندیشه هائی که در مغز او راه دارد و درآمیختن مجلل ترین چیزهائی که در طبیعت هست با خوش آهنگ ترین صداها شعر نامیده میشود.»

7 — افسون سخن: «کلمه» تنها بیان کنندهٔ یک منظور ساده نیست بلکه برای خود ارزش و اهمیت خاصی دارد و باید متوجه مفهوم خیال انگیز و ارزش آهنگ آن بود. اکنون بیش از هرچیزی باید در روابط کلمات با یکدیگر و هیجانهاو خاطره هائی که هریک از آنها برمی انگیزد دقت کرد. در سال ۱۸۲۰ هنوز «کلمه» برده ای بیش نبود. مردم سال ۱۸۳۰ آنرا آزاد ساختند و در سالهای بعد از آن، مقام فرمانروائی یافت. و یکتورهوگو در این باره مقالاتی نوشت و گفت: «کلمه عبارت از سخن است و سخن خداست.»

باین ترتیب توجه به ارزش کلمات مختلف، قاموس رومانتیک را غنی تر ساخت و اکتفاء به کلمات ساده و معینی که جزو اصول کار کلاسیک ها بود متروک گردید.

بنابر تعاریف کلاسیک، شعر عبارت از فن نظم است. و حال آنکه اغلب نوشته های منظوم را شعر نمی توان گفت و چه بسا نوشتهٔ منثور که در حقیقت شعر است و نویسندگان آنها را باید شاعر نامید. به این ترتیب شعر را بجای اینکه

نوع مخصوصی از نوشته بنامند، بهتر است حس زیباشناسی و حالت روحی مخصوص تلقی کنند.

یکی از مشخصات دیگر رومانتیسم نیز علاقه به مسیحیت است. دین که فلاسفهٔ قرن هیجدهم به مخالفت با آن برخاسته بودند، در میان رومانتیک ها به عنوان احتیاجی قلبی و درونی زنده شد. رومانتیک ها که از راه احساسات بسوی ایمان می رفتند، دین را از نظر «هنری» مورد توجه قرار دادند. شاتو بریان مسیحیت را نه به عنوان اینکه صحیح ترین ادیان بود، بلکه برای اینکه شاعرانه ترین آنها بود، دوست میداشت، و اثر خود را بنسام «جلال مسیحیت و اثر خود را بنسام «جلال مسیحیت به عنوان مرکزی که بشریت را اداره میکند، بلکه به عنوان یک شاهکار معماری که دلها را دچار هیجان می سازد مجسم کرد و تحت تأثیر همین مسیحیت احساساتی و زیباپسند بود که شعر رومانتیک، برخلاف شعر کلاسیک، جنبهٔ «بیرونی» بخود گرفت. حتی رمان که بیشتر از هر اثر ادبی جنبهٔ «بیرونی» دارد، مانع تخیلات دامنه دار و احساسات شدید نویسندگان رومانتیک نشد.

ویکتورهوگو Contemplations خود را «خاطرات یک روح» نامیده است. بهتر است، این نام را به تمام آثار رومانتیک اطلاق کنیم.

در این اشعار بزمی، بیشتر از سرسبزی بهار، برگهای زرد پائیز به چشم میخورد و بیشتر از نغمه های پـرنشاط بامدادی، آهنگ حزن آلود غروب جلـوه گر میشود. و بجای روشنائی سایه و تاریکی حکمفرماست.

این حزن و اندیشه، مثل دردی پنهانی، پیوسته در اشعار رومانتیک ها طنین می اندازد. ریشهٔ این تردید و نومیدی را بیشتر باید در همان جنبهٔ احساسی و ریباجوئی مسیحیت جستجو کرد. چنین مسیحیتی، بجای اینکه اندیشه و تردید را زائل سازد، آنرا بیشتر میساخت.

## بيمارى قرن Mal de Siècle

پس از تأثیرات و تشنجات ترس آور انقلاب و پس از اینکه حماسه ها و

#### ۱۸۶ / مکتبهای ادبی

موفقیت های خونین آن در میان بدبختی بزرگی خاموش می شود و جای خود را به امپراطوری می دهد، شاعر رومانتیک که در برابر این نقش غریب سرنوشت، خود را باخته، به دنیای درون خویش پناه می برد. در این جهان درونی، اولین چیزی که شاعر با آن روبرو می شود، وجودی است که بسوی فنا می رود و هیچ راه بازگشتی ندارد. این شاعر که از جنبه های عاقلانه و راهنمائی کنندهٔ مسیحیت بهره مند نشده است، احساس می کند که حزن شدیدی در دلش ریشه می دواند. برای تسلی خود، گمان می کند که هرلحظه بفکر بهترین طرز زندگی که ممکن است که است وجود داشته باشد، باید بود؛ و از اینرو در آرزوی عواملی رؤیائی است که چنین زندگی مطلوبی در آنها امکان پذیر باشد. به این جهت رومانتیسم، با شوق و هیجان، در طلب رسیدن به سرزمین های خیالی است.

بیماری «رنه» رمان معروف شاتوبریان، بیچارگی روحی است که در خلا دست و پا میزند، نمیداند چه میخواهد، گاهی میخواهد از جسم خود خارج شود و فرار کند و زمانی میخواهد که همهٔ کائنات را در خودش مستحیل گرداند. این بیماری که «بیماری قرن» نامیده میشود، به صورتهای مختلف پدیدار میگردد. «اوبرمان Obermann» قهرمان سنانکور Sénancour که دچار تخیلات می شود و سربه کوه و بیابان میگذارد و «آدلف Adolphe» قهرمان بنژامن گنستان Benjamin Constant که با تجربهٔ تلخی، جوانهٔ زندگی خود را پژمرده میسازد و قهرمانان دیگری از این قبیل، در این قافلهٔ تخیلات، که دانسته و سنجیده رنج میکشد و از شکنحهٔ خود لذت میبرد، قرار دارند، و لامارتین هم در کنار دریاچه های خیال انگیز دچار تخیلات میشود.

# بازگشت به قرون وسطی

همانطور که در بالا اشاره کردیم، رومانتیسم خود را ملزم نمی داند که از چند اصل معین و حساب شده تبعیت کند و نیز اصراری ندارد که مانند کلاسیسیسم از ادبیات دورهٔ مشخصی تقلید نماید. ولی در عین حال میخواهد طبیعت را نه به آنصورت که نویسندگان کلاسیک محدود ساخته اند، بلکه

بصورت بدوی و دست نخورده ای توصیف کند.

ازاینرو بسوی افسانه ها و ترانه ها و حماسه های گمنام کهن متوجه می شود. قرون وسطی با اشعار غنائی خود، با ترانه های عاشقانه اش، با شوالیه ها و افسانه ها و زندان های زیرزمینی، با کشیش های گناهکار، با مجالس عیش وقصرهای مرموز، نظر هنرمندان رومانتیک را جلب میکند و ناگهان وارد ادبیات رومانتیک می شود. هوگو «هان دیسلاند Ballades» را می فویسد و «گوژپشت نتردام Notre Dame de Paris» را که قویترین اثر منثور اوست بصورت حماسهٔ «گوتیک» خلق میکند. به همان اندازه که کلاسیسیسم از قرون وسطی وحشت دارد، رومانتیسم مفتون آن است.

## درعالم تئاتر

میدان اصلی مبارزه میان کلاسیسیسم و رومانتیسم صحنهٔ تئاتر است. «ویکتور هوگو» در سال ۱۸۲۷ با مقدمه ای که بر درام «کرامول» نوشت، این مبارزه را شروع کرد و بدنبال آن، نبرد واقعی بر سر نمایش درام دیگر او بنام «ارنانی» درگرفت ۱

کلاسیک ها حقیقت را فقط از یک جنبه مورد توجه قرار داده و از این حقیقت آنچه را با نمونهٔ معینی از زیبائی تطبیق نمی کرد، بی انصافانه بدور انداخته بودند. به معایبی که در زندگی دیده می شود و چیزهای مضحک و زشت اجازهٔ ورود به صحنه نمی دادند و حال آنکه «درام رومانتیک» که میخواست مانند طبیعت رفتار کند، در صحنه را به روی هر چیزی که در زندگی وجود داشت باز کرد.

برای کلاسیسیسم جنبه های فردی حائز هیچگونه اهمیتی نبود. این مکتب فقط به صفات کلی اهمیت میداد. برای تئاتر قرن هفدهم «حرص» و

۱. ماجرای نبرد «ارنانی» را تثوفیل گوتیه در کتابی بنام «تاریخ رومانتیسم» نوشته است که قسمت جالبی
 از آنرا در نمونه هاشی از آثار رومانتیک نقل میکنیم.

### ۱۸۹ / مکتب های ادبی

«خست» وجود داشت؛ اما درام قرن نوزدهم «یک مرد حریص» یا «یک خسیس» خاص را با تمام مشخصات مخصوص بخودش بروی صحنه می آورد.

قهرمانان کلاسیک در دنیائی ایده آلی زندگی میکنند. آنها با هیچ دوره و یا و هیچ کشوری ارتباط ندارند و هنرمند کلاسیک از اینکه رنگ یک دوره و یا یک محیط معین را به قهرمانانش بدهد، خودداری میکند. صحنه هرقدر بی رنگ تر باشد، برای هنر مجرد و منتزع تراژدی مناسب تر است و این قهرمانان چون ار واح مطلقی هستند که زمان و مکان بهیچوجه در آنان مؤثر نیست.

رومانتیسم بجای قیافه های ایده آلی کلاسیک، انسانهائی را میگذارد که زندگانی فردی و مشخصی دارند و تحت تأثیر محیط و عصر خود واقع میشوند.

از اینرو هنرمند رومانتیک با توضیحاتی خصوصی و مشخص و منحصر بفرد قهرمان خود را معرفی میکند.

«ویکتورهوگو» در پایان مقدمهٔ نمایشنامهٔ «کرامول» چنین میگوید:
«تئاتر جام جهان نمائی است که هرچه در دنیا و تاریخ و زندگی بشر وجود دارد
باید در آن منعکس شود... ولی با عصای سحرآمیز هند!...» و در پرتو همین
عصای سحرآمیز است که خود و یکتورهوگو به هرطرف که نگاه میکند زشتی و
زیبائی، «کازیمودو» و «اسمرالدا» (قهرمانان «گوژ پشت نتردام») را بعنوان
سمبول رومانییسم در کنار یکدیگر مییبیند. در «ماریون دولرم
سمبول رومانییسم در کنار یکدیگر مییبیند. در «ماریون دولرم
سمبول ماخش خون خواری و عشق پاک، در «لوکرس بورژیا
دلتریبوله
دلتریبوله و یدرمهربانی را می آفریند.

دلائل مقدمهٔ «کرامول»که امروزه مطابق با وضع زمان نقد شده و بعضی

۱. ویکتور هوگو در نمایشنامهٔ معروف خود «کرامول Gromwell» مقدمه ای نوشته که خود کتاب کوچکی است و اهمیت آن بسی بیش از اصل نمایشنامه است. این مقدمه را باید مرامنامهٔ مکتب رومانتیک شمرد. با همین مقدمه است که مکتب ومانتیک آغاز شد و همین مقدمه باعث گردید که هوگو را پیشوای رومانتیسم بشمارند.

قسمتی از این مقدمه در نمونه های همین فصل ترجمه و نقل گردیده است.

قبول و بعضی رد گردیده است، در دورهٔ خود متین و مسلم و تردیدناپذیر شمرده میشد. انتشار این مقدمه نهضتی در فرانسه بر پا کرد که شبیه نهضت «رنسانس» بود و خون تازه و جوشانی در رگها به جریان انداخت. پس از نسمایش پر سر و صدای «ارنانی»، نمایشنامههای دیگری هم روی صحنه آمد. روز سوم مه ۱۸۳۱ درام «آنتونیی Antony» اثر الکساندر دوما پدر و در روز ۱۳ فوریه ۱۸۳۵ «شاترتون Chatterton» اثر آلفردو وینیی نمایش داده شد. این درامها نسونهٔ زنده ای از آنچه هوگو در مقدمهٔ «کرامول» گفته بود شمرده میشد و موفقیتی که براثر نمایش آنها بدست آمد مانند فتح «ینا» و «استرلیتز» فراموش نشدنی بود.

## رمان رومانتیک

در فصل گذشته دیدیم که نویسندگان کلاسیک بطرف رمان نمی رفتند و در دورهٔ کلاسیک، رمان ارزش مهمی نداشت. ولی در دورهٔ رومانتیک، درست عکس این موضوع پیش آمد و رمان نسبت به سایر انواع آثار ادبی، اهمیت خاصی کسب کرد. نویسندهٔ رومانتیک خود را موضوع رمان قرار داد و حالات شخصی و روحی خود را تشریح کرد و به این ترتیب برای نخستین بار «رمان شخصی روحی خود را تشریح کرد و به این ترتیب برای نخستین بار «رمان شخصی گذشته «رمان تاریخی» را خلق کرد و درک رابطهٔ عشق و علاقه به زندگی مایهٔ ایجاد «رمان عشقی» شد.

چنانکه دیدیم، درام رومانتیک برای کسب موفقیت مبارزهٔ سختی با تراژدی کلاسیک کرد، ولی در مورد رمان به چنین مبارزه ای احتیاج نبود زیرا کلاسیسیسم اهمیتی برای رمان قائل نشده بود و محدودیتی برای نویسندگان رمان نبود تا برای رفع آن احتیاج به مبارزه باشد.

رمان نویسانی که در دورهٔ رمانتیک بمیان آمدند، به انواع رمان دست زدند، هر موضوعی که خواستند انتخاب کردند و دربارهٔ آن رمان نوشتند. اما قالب این رمانها بهرشکلی که ریخته میشد مطلبشان اغلب عبارت از انعکاس روح نویسنده بود.

رمان تحلیلی و روانی نیز در این میان تأثیر مهمی داشت. «رنه» اثر شاتوبریان و «اوبرمان» اثر سنانکور و «آدولف» اثر بنژامن کنستان را که زائیدهٔ بیماری قرن بودند در شمار اینگونه رمانها می آورند. می توان گفت که شاهکار این رمانهای روانی «شهوت Volupté» اثر سنت بوو Sainte \_ Beuve منتقد بزرگ است.

رومانتیسم ویکتورهوگو در نثر قویتر است. او در «مردی که میخندد» زشتی برونی را با زیبائی درونی در یکجا گرد می آورد. در «بینوایان» انسان را در کشمکش با نحوست قوانین نشان میدهد. در «آخرین روز یک محکوم» رنجها و اضطرابات تحمل ناپذیر روح مأیوس و فلک زده ای را منعکس می سازد و بالاخره در «کارگران دریا» نبرد با قوای عنان گسیختهٔ طبیعت را نشان میدهد. همهٔ این رمانها که بانثری غنائی و حماسی و نمایشی نوشته شده، زائیدهٔ تخیل عجیب و فوق العادهٔ هوگو است.

آثار لامارتین مانند باران بهاری است که پس از یک شب طوفانی و آشفته، همراه با آفتاب مطبوعی ببارد. در «رافائل» و «گرازیلا» عشق های خود را شرح میدهد و در «ژنویو» و «سنگتراش سنپوان» علاقهٔ خود را به طبیعت بیان میکند.

((آلفره دوموسه) که تا پایان عمر از نیروی اراده محروم مانده است، با اثر دوموسه) که تا پایان عمر از نیروی اراده محروم مانده است، با اثر خود بنام ((اعترافات یکی از ابناء زمان La Confession d'un enfantde siècle

سندی قطعی دربارهٔ «بیماری قرن» و زندگانی درونی بدست میدهد.
در رمانهای مذکور تمام مشخصات رومانتیسم را می توان دید، اما
زنده ترین نمونهٔ رمان رومانتیک را در آثار ژرژساند George Sand باید جست.
این زن هنرمند که سرگذشت خود را در آثارش منعکس ساخته و آنچه را در این
کتابها نوشته در زندگی عمل کرده است، یکی از شاخص ترین نمایندگان
رومانتیسم است که آرزوهای بی پایان و تسکین ناپذیر روح رومانتیک و تخیلات
خوشبختی و عشق و هیجان را در وجود خود گرد آورده است.

رُ رِرُساند جمله ای دارد که باید آنرا «دستور رومانتیسم» شمرد. آن جمله

چنین است: «ما نسل بدبختی هستیم. از اینرو به شدت مجبوریم که با دروغهای هنر، خودمان را از واقعیت های زندگی دور نگاهداریم.»

رمان «Elle et Lui» موضوع تمام آثار رومانتیک ژرژساند را تشکیل میدهد. او درتمام رمانهای خود، از «Indiana» گرفته تا «Jacques» و «Lélia» عشبازیهای خود را با «آلفره دوموسه» شرح میدهد. نویسندهٔ این آثار گاهی عاصی است و گاه خود را به دامان تسلیم و رضا می اندازد، پیوسته مضطرب است و نوشته های او تخیلات و خاطراتی است که به صورت رمان درآمده است.

با وجود اختلافی که بین رمان «رومانتیک» و رمان «رئالیست» وجود دارد، باید رمان «رومانتیک» را مقدمه ای بر رمان «رئالیست» شمرد. علاقه به هم آهنگی با زمان و مکان، توجه به مسائل اجتماعی و روابط میان فرد و جامعه، نکاتی است که رابطه ای میان این دو نوع رمان تولید میکند و همانطور که در رمانهای اجتماعی رومانتیک نشانه هائی از ظهور رئالیسم را می تواند دید (چنانکه در فصل آینده خواهیم دید) بعضی از آثار نویسندگان بزرگ رئالیست نیز از قبیل بالزاک و استاندال، جنبه «رومانتیک» دارد.

## افول رومانتيسم درفرانسه

سال ۱۸۳۰ را که سال کمال رومانتیسم فرانسه است در عین حال باید افول این مکتب شمرد. زیرا براثر اغتشاشات سیاسی که در این سال در فرانسه روی داد، رشته هائی که گردانندگان این مکتب را به یکدیگر وابسته میساخت از هم گسیخت. البته این دسته خواه و ناخواه از هم می پاشید، زیرا رقابت ها و اغراضی که در میان شاعران و نویسندگان راه یافته بود چنین وضعی را ایجاب اغراضی که در میان شاعران اغلب هنرمندان کنار کشیده بودند و مستقیماً کار میکرد، چنانکه تا آن زمان اغلب هنرمندان کنار کشیده بودند و مستقیماً کار میکردند. لامارنین که یکی از شخصیت های برجستهٔ این مکتب شمرده میشد وارد سیاست شده بود و پس از اینکه در سال ۱۸۳۴ بنمایندگی مجلس انتخاب شد بکلی رابطهٔ خود رابا این مکتب قطع کرد. آلفره دوموسه در سال ۱۸۳۹ کتابی

### ۱۹۰ / مکتبهای ادبی

بنام «Lettres de Dupuis et Cotonet» انستشار داد کسه افستسراق او را از مکتب رومانتیک نشان میداد. و نیز میخواری و عیاشی او راپیش از پا درآورد. آلفره دوینیی در سال ۱۸۳۷ با ویکتورهوگو اختلاف پیدا کرد و تغییراتی در عقایدش پدید آمد.

در این میان فقط و یکتورهوگو تا سال مرگ خود یعنی ۱۸۸۵ به نوشتن و شعر گفتن ادامه میداد. او نیز از سال ۱۸۴۳ تا سال ۱۸۵۶ به سبب مرگ دخترش سکوت کرد، ولی همینکه در سال ۱۸۵۵ دو باره به کار ادب پرداخت اطراف خود را خالی یافت و اثری از دوستان و همقدمان سابق خود ندید. در سال ۱۸۶۰ سنت بوو و منتقد معروف و بزرگ رومانتیسم بکلی با این مکتب قطع رابطه کرد، حتی در اواخر عمر همکاری سابق خود را با رومانتیک ها منکر شد. باید گفت که از سال ۱۸۶۰ ببعد دیوارهای کاخ رومانتیسم رو به و برانی گذاشت.

# ادبیات رومانتیک در کشورهای دیگر

# گونا گونی رومانتیسم های ملی یا وحدت رومانتیسم ارو پائی

کلمهٔ رومانتیسم یا فریاد حمله ای بود بر ضد پیران مرتجع و یا برعکس مظهر تحقیری از جانب آکادمیسین ها و محافظه کاران (بخصوص در آلمان و فرانسه و اسپانیا) علیه شورشیان رومانتیک، و در نتیجه آکنده از ابهام و مایهٔ ایجاد سوءتفاهم. عده ای از مورخانی که طرفدار وضوح و قاطعیت هستند و از جمله، آرتور لاوجوی A. Lovejoy پیشنهاد کرده اند که برای همیشه از کاربرد این کلمه به صورت مفرد خودداری شود. عقیدهٔ آنها بر این است که هر رومانتیسم ملی عمیقاً با رومانتیسم های دیگر در ار و پا فرق دارد. البته این مسئله را دربارهٔ جریان های دیگر نیز می توان عنوان کرد. مثلاً دربارهٔ رنسانس های مختلف، یا جریان های کمرنگ گوناگونی که از کلاسیسیسم فرانسه به عمل آمده است، و یا حتی دربارهٔ جریان های مختلف امپرسیونیستی یا سمبولیستی یا

استروکتورالیستی. والری اشاره میکند که برای تعریف و حتی برای کاربرد این کلمهٔ رومانتیسم، باید بطور کلی از جدی بودن منصرف شد. اما منتقدان، شاعران، مورخان، استادان، دانشجویان و مردم دیگر، در کشورهای گوناگونی آن را به کار می برند و زحمت تعریف و تحلیل را هم به خودشان نمی دهند. برای ادبیات بعضی از کشورها (مثلاً ادبیات ایتالیا، روسیه و امریکا) احتیاجی به این کلمه نیست اما وقتی که سخن از میشله، هوگو، برلیوز، نووالیس و کلایست، کالریج و شلی، دلارا L'r Esperonceda و دسپرونسدا D' Esperonceda (و حتی کالریج و شلی، دلارا کاربرد کلمه هستیم. پس ضرورت ایجاب را ومانتیسم) در میان باشد نیا چار از کاربرد کلمه هستیم. پس ضرورت ایجاب میکند که اولاً گونه گونی رومانتیسم های کشورهای مختلف را نشان دهیم و ثانیاً خطوط اساسی و مشترکی را مشخص کنیم که در سایهٔ آنها این انقلاب عواطف و قالب های هنری در سراسر ار و یای غربی چهرهٔ واحد پیدا کرده است.

تفاوت ها ناشی از این است که اوضاع سیاسی، اجتماعی و تاریخی در آلمانی که به امیرنشین های کوچک تقسیم شده، «در اتریش هنگری» مترنیخ، در روسیهٔ آلکساندر اول، ایتالیای تحت اشغال بیگانگان، انگلستان جرج سوم و ولینگتن و فرانسهٔ انقلابی، امپراطوری و سپس ناآرام تحت بازگشت سلطنت، بهیچوجه شبیه هم نیست. گذشته از آن، در بعضی کشورهای ار وپائی که نفوذ کلاسیسیسم فرانسه مانع هرگونه رشد ادبیات بومی بود، رومانتیسم عامل نجات بخش از یوغ فکری خارجی شمرده میشد و سرمشق های فرانسوی و به ویژه روحیهٔ لیبرال و ولتری قرن هجدهم، هنوز آتش شوق جوانان ایتالیا، اسپانیا، کشورهای بالکان و امریکای جنوبی را شعله ور میساخت. برعکس، در آلمان و انگلستان تبلاش برای بازآفرینی ادبیات ملی و نجات از قید ذوق ورسای و بوالو و حتی واسین بود که هرگز آنطور که باید در این کشورها درک نشده بود. در آلمان منادیان رومانتیسم آلمانی، که هرگذام تعدادی از عناصر این مکتب را به آن بخشیده بودند: هردر عصوص روح مندیان رومانتیسم آلمانی، که هرگذام تعدادی از عناصر این مکتب را به آن بخشیده بودند: هردر الحان شعر عبری)، لسنیگ، برادران شلگل و بالاخره گوته در دوران شور و هیجان شعر عبری)، لسنیگ، برادران شلگل و بالاخره گوته در دوران شور و هیجان

#### ۱۹۲ / مکتبهای ادبی

فوق العاده اش نسبت به شکسپیر، در شمار همین سازندگان ادبیات ملی بودند. در انگلستان، اولین رومانتیک ها مدتی عشق شان را به انقلاب فرانسه و ژان ژاک روسو اعلام می کردند. بلیک، هزلیت Hazlitt و شلی همین کار را کردند. اما آنها از نویسندگان قرن هفدهم فرانسه بیزار بودند. در نظر آنها رومانتیسم از جهتی، عبارت بود از بازگشت به گذشتهٔ درخشان عهد الیزابت، به تخیل زاینده و به غنای حساسیت (گاهی مرگزای) شکسپیر، مارلو، فورد و ولستر. کالریج و دیگران سادگی عامیانهٔ ترانه های قدیمی را می ستودند. نویسندهٔ اشعار اوسیان و دیگران سادگی عامیانهٔ ترانه های قدیمی را می ستودند. نویسندهٔ اشعار اوسیان و رمان های ویورلی Waverley با حسرت به سوی گذشتهٔ قرون وسطائی اسکاتلند چشم دوخته بودند.

# رومانتیسم در انگلستان

ویلیام بلیک W.blake (۱۸۲۷-۱۷۵۷) شاعر و نقاش رومانتیک می گوید: «آنجا که شادی نباشد، انسان نیست!». رومانتیسم انگلیس نه تنها در میان رومانتیسم همهٔ کشورها از همه قدیمی تر است، بلکه در عین حال، واضح ترین اومانیسم معترض است که انسان را بر ضد تصنع های تمدن و کابوس تاریخ، به جهش طبیعت انسانی دعوت می کند، به دنبال سرخوردگی از انقلاب می کوشد که شور و محبت از دست رفته را بازیابد و روح ریشه کن شده را به سوی احترام به زندگی رهبری کند: «هر چیزی که زنده است مقدس است.»

این تقدم تاریخی و کیفی دلائل متعدد دارد: نخست اینکه انگلستان در پایان قرن هجدهم، مرکز دنیا است، اسطورهٔ ملت دیگر برای او کمال مطلوب نیست، بلکه واقعیت تلخی است. نسل اول رومانتیک ها بر ضد این اسطوره موضع میگیرد، اما به زودی پشیمان می شود. نسل دوم رأی به ترک دیار می دهد. بلیک از انقلاب فرانسه تجلیل می کند. کلریج Samuel Taylor Colcridge بلیک از انقلاب فرانسه تجلیل می کند. کلریج ۱۸۳۱-۱۸۷۲) در آرزوی یک انقلاب ضد ملی است و مدتی بعد طرح جامعهای بی طبقه در امریکا را می ریزد. و بلیام وردزورث W. Wordsworth برادری

شرکت میکند و میگوید: «زندگی این سپیده دم، شادی بی مانندی بود.» انتقال سریع قدرت انقلابی به قدرت مطلقه (بناپارت) آنها را وادار میکند که به رغم انتقاد از خود، به جای اینکه به آغوش ناسیونالیسم برگردند، با ستودن فراموش شدگان و رها شدگان جامعه به نام ملت (سربازان معاف از خدمت، ولگردان، مادران بی سر پرست، پتیمان...)، در جستجوی منابع نوعی تجدید حیات ماوراء سیاست برآیند... رومانتیک های انگلیسی با بریدن از ناسیونالیسم و همرنگ جماعت شدن (به زبانی که بطور مضحکی ساده شده و حتی ساده لوحانه است) از زبان دست و یا بریدگان تاریخ سخن میگویند.

مسئله این است که انگلستان، انقلاب و شاه کشی و بازگشت سلطنت را از مدت ها پیش پشت سر گذاشته است. آنجا که رومانتیسم کشورهای درون قاره، به گسترش امیدهای پرومتهای و تحلی روشنگری وقیام ملت یاری مى رسانند. (هوگو، ميشله، هردر) رومانتيک هاى انگليسى، دربارهٔ نوعى بازگشت و خروج از دور داد سخـن میدهند: بازگشـت پرومتهٔ از بند کینه رسته به خویشتن، که انسان عاصمی را با دشمنش در یک کفهٔ ترازو قرار می،دهد (شلی)، چرخش به سوی طبیعت، زن و کودکی. یعنی همهٔ آن چیزهائی که هنوز کاملاً زیر منگنهٔ عقل تولید کننده و خودیرستی شاد خوارانه قرار نگرفته است. رومانتیسم انگلیسی هیچگونه نیروی احتماعی را نمی پرستد و اگر رومانتیک ها در درد و رنج تنهائی شان زندگی میکنند، در عین حال همهٔ عظمت سازندهٔ تنهائی را سر مى دهند و نيز تناقض اصالت ژنده يوش را. ياريا (Outcast) كه بر اثر جبر سرنوشت، یا به میل خود، از طبقات ممتاز کنار گذاشته شده است، قهرمان دلخواه اوست. رمانتیک های انگلیس، هرکدام بطور فردی بندهائی را که آنان را به طبقهٔ خودشان می بست گسسته و به سوی کسانی که عاری از هرگونه امیدی هستند، بازگشته اند. بلیک میگوید: «من به این بهشت هائی که بر روی ظلم بنا شده است پشت می کنم. » رومانتیسم انگلیسی بیشتر از اینکه به مافیل رومانتیک ها وابسته باشد، از میلتون الهام میگیرد، اشرافیت ضمنی، توجه به قرون وسطی و فانـتـزی و اندوه دنیاپرسـتانه را رد میکنـد و به جهانی بـودن ملال و

رنج درونی معتقد است. در روزگاری که توسعهٔ زندگی شهری جماعات را از هم جدا میکند و «متدیسم»، آرزوی والای رستگاری را به اندیشهٔ حقیر اخلاق بدل کرده است، رومانتیسم انگلیسی امید به آزادی جوهر شاعرانه بسته است که هیچ عقوبت و پاداشی نه متزلزلش میکند و نه نیرومندش... پس از بلیک و پیش از نامس دوکوئینسی T.de Quincey (۱۸۵۹-۱۷۸۵) و دیکنز، وردزورث شاعر شهر جانکاه، در شعر پیش درآمد Prelude، حماسهٔ تکوین یک روح را شرح می دهد که آمیخته ای است از اندیشه و خاطرهٔ فردی، که بیشتر ماجرای یک وهم و رویا را حکایت میکند تا داستان یک زندگی را و همچنین اگر کبتس John Keats را حکایت میکند تا داستان یک زندگی را و همچنین اگر کبتس (۱۸۲۱-۱۷۷۵) نیز اگر بایرون قهرمانانش را از کشورهای بیگانه میگیرد، همهٔ آنها از نوعی نیز اگر بایرون قهرمانانش را از کشورهای بیگانه میگیرد، همهٔ آنها از نوعی درونی ناشی است مانند در یانورد فرتوت اثر کولریج Coleridge قهرمانی درونی ناشی است مانند دریانورد فرتوت اثر کولریج ۱۸۳۲-۱۷۷۲). رومانتیسم نوعی اتکاء به نیروهای درونی است... خرد رومانتیک تجربه ها را پالائیده میکند. هرکسی باید اسطورهٔ خود را بسازد.

اما سرچشمه های این شور تازه را باید در کجا پیدا کرد؟ ما فقط آن چیزی را دریافت می کنیم که داده ایم و سرچشمهٔ هرآنچه به ما زندگی می بخشد، در خود ماست (کولریج، نومیدی). رومانتیسم انگلیس با اینکه زن و وحشی و بچه را میستاید و همدلی آسیب پذیرها را ارج می نهد، شخصیت قهرمانی را تجدید نمی کند: حتی شاعر که ارتباط او عشق را به همه جا می برد، خود جدا افتاده است و نمی تواند دیگران را نجات دهد: «سه بار دور او دایره بکشید. زیرا او عسل شبنم را خورده و شیر بهشت را نوشیده است» (قوبیلاخان، کولریج) برای او فاجعه ای که همه چیز از آن زاده شده فرو پاشیدن برادری است. پسر عاصی، پدری برای برادرانش شده است و «شمشیری که جبار را کشت، جبار دیگری به دنیا خواهد آورد. آتش اهمیت اشیاء را تغییر نمی دهد، آنها را می بلعد. برای برکندن خود از حلقهٔ قدرت باید ناتوانان را دوست داشت. رومانتیسم انگلیسی

۱. متن کامل این منظومه در قسمت نمونه های رومانتیسم نقل شده است.

نوعی خود آزاری (مازوخیسم) است، نه از اینرو که دیگران را تحریک می کند تا به رنج خودش اصالت بخشد و آنرا به لذت بدل كند، بلكه از اينرو كه گمان میکند شادمانی از رنج زاده میشود. هیچ چیزی بیرنج آفریده نمیشود، اما رویا هم که خود جوش ترین آفرینش های ماست پیش از اینکه بهشت باشد رنج است (کولریج، رنجهای خواب)، زیرا زندگی از مرگ تغذیه میکند و رنجهای در بانورد فرتوت (کیفریک ستمگری بی فایده و انکار مهمان نوازی) به رستگاری نمی انجامد بلکه پیشگوئی فاجعه است. بهودی سرگردان تیازه که زندگیش در مرگ و مرگش در زندگی بر سر روح او در جنگند و به هنگام بازگشت، تنها آتش یک مأموریت در دل او روشن است: به مهمانان عروسی که از لذت جشن محرومشان می کند اعلام کند که: «تما مهر در دل نباشد نیایش پذیرفته نیست و دعای آن کس مقبولتر است که آدمیان و برندگان و جرندگان، همه را از بزرگ و کوحک دوست بدارد و به هیجیک از آنان آزار روا ندارد». هولدرلین Holderlin (۱۷۷۰-۱۸۶۳) مے گوید: «آنحا که خطر افزون می شود، رستگاری نیز فزونی می گیرد.» رستگاری رومانتیک درد و رنجی بیش نیست، در آن لحظهٔ ایده آل هرگز نامزدها به هم نمىرسند. «نغمهٔ بلبل حالت جذبهٔ دردناكى است» (کینس) و آنچه پس از دوزخ های مصنوعی باقی می ماند ناتوانی است. کندن اعماق ماتم تا رسیدن به شادی، ریشه کردن در غربت. رومانتیسم انگلیسی نوعی حالت پیامبرانه اما بدون قهرمانی است. و حال آنکه آفتاب سیاه نروال، خیرگه، از خورشید هولیدرلین، ماه نور افشان لافورگ، هرگز عاری از نوعی حنون قهرمانی نیست. کسی که وارد این عالم شد دیگر بازنمی گردد، زیرا برای همیشه خوگرفته، اما برای انسان ها از دست رفته است. اما رمانتیسم انگلیسی افراط گرا نیست، همیشه درد بازگشت به عالم انسانی را دارد. اما اگر «رویای آزادی از ساعت ها و رقص دنیاها را دارد» (شلمی)، به سوی رشته های نوعی مهربانی بی ادعا برمی گردد، برضد عشق بی لجام (برونته) و بر ضد خشم و کینهٔ خودشکن. رومانتیسم انگلیسی کمتر از هر رومانتیسم دیگری به خود کشی میکشد. آرامش او عميق است. شادي دروني او، اگر هم در درون كاخ لذات باشد، در پشت

نقاب اندوه پنهان است (کیس). غم از بند می رهاند و رنج لذت بخش است: «حقیرترین گلها از عمیق ترین غمها برای گریه ها الهام می گیرد» (وردزورث). هرچند که رومانتیسم انگلیس اغلب وسوسه می شود که به سوی محورهای عرفان شرقی قدم بردارد (مانند دیدن بی نهایت در یک دانهٔ شن و گرفتن جهان در گودی کف دست)، اما در این راه به جائی نرسیده است. مراقبه نه به نفی دنیا می کشد و نه به گوشه گیری، بلکه به تقدیس اشکال بسیار محقر با شور فراوان منجر می شود. رومانتیسم انگلیسی از دنیا روی گردان نیست، بلکه دل در قید دنیا ندارد.

بالاخره دو مسئلهٔ اصلی است که به عنوان مانعی در عرصهٔ هماهنگی رومانتیک های انگلیسی جلب نظر میکند و آن دو مسئله، قضاوت دربارهٔ زن و کودک است. در مورد زن، ویلیام بلیک میگوید که زیبائی زن کار خداست اما شر و بدی زادهٔ ارادهٔ زن است. در نظر وردزورث، طبیعت، مادر تسلاها است. تامس دوکوئینسی از «بانوی رنجها» سخن میگوید. و شلی و کیتس پای زن شوم و آفت را به میان میکشند. در واقع رومانتیسم انگلیسی نمیداند که بین «بانوی سنگدلی ها» (کالریج) و «لگدمال شدهٔ پدر» (شلی) کدام زن را جدی بگیرد. حتی گاهی از این هم فراتر می رود. در آثار دیکنز تمایل جنسی زن ایجاد وحشت میکند. شبح مدوزا Medusa) پاندورا Pandora و مریم مجدلیه، پیوسته رومانتیک های انگلیسی را به خود مشغول می دارد.

به اتفاق این تردید و عدم اطمینان که اساس رمان رئالیستی را تشکیل خواهد داد، رومانتیسم انگلیسی دربارهٔ کودک نیز دستخوش تردید است. گاهی با قرار دادن خواهر بجای همسر (وردزورث، شلی، بایرون، دوکوئینسی) میکوشد که با امید بستن بیش از حد به کودک، او را موجودی بدون جنسیت جلوه دهد. پرومتهٔ از بند رسته، «اروس» Eros نیست. و کابوس های کالریج نوعی اروس دیونوسوسی را به ما نشان میدهد که بیشتر مخل آرامش است تا آشتی جو... و این خود بحث پیچیده و متنوعی است که برای مطالعهٔ آن به تحقیق گسترده تری نیاز است.

# رومانتيسم آلمان

سال ۱۷۹۷ را می توان تاریخ تولد رومانتیسم آلمان به شمار آورد. در این سال رمان تیک Tieck و واکنرودر Wackenroder با عنوان اسرار درون یک راهب هنر دوست منتشر شد. برادران شلگل طرح اولین مقاله ها را برای مجله شان (آتنائوم Atenaum) ریختند. نووالیس با مصیبت مرگ سوفی روبرو شد و گوته با فردریک شلگل ملاقات کرد. شلگل در سال ۱۷۹۸ مقاله ای تحلیلی در بارهٔ سال های نوآموزی ویلهلم مایستر اثر گوته نوشت که پایهٔ نقد ادبی رومانتیک شمرده شد. کلمهٔ رومانتیسم تا مدت مدید معادل ادبیات آلمانی شمرده می شد. آلفره دوموسه می نوشت که: «رومانتیسم شعر آلمانی است.»

رومانتیسم آلمانی سلفی دارد که همان Sturm und Drang (توفان و شور) است و وارث این عصیان پیشین نبوغ بر ضد خرد گرائی خشک و فورمول های مکتب شمرده می شود. اما در غین تطبیق خود با عقاید هردر Herder و نوگرائی های هامان Haman بیشتر با توجه به رابطه اش با فلاسفهٔ عصر خود، یعنی كانت به ويژه فيشته تعريف مي شود. يكي ديگر از مشخصات رومانتيسم آلمان این است که به موازات نهضت کلاسیک که شیار و گونه نماینده اش بودند به پیش میرود. و بالاخره برخلاف رومانتیسم فرانسه که بیانیهٔ درخشانی مثل مقدمهٔ كرامول ويكتور هوگودارد، رومانتيسم آلمان خود را تعريف نميكند. تيك میگوید: «اگر کسی از من بخواهد که تعریفی از رومانتیسم ارائه دهم نمي توانيم.» بلكه مخالفان ومنتقدان آن هستند كه آن را در جارحوب «رومانتيسم» زنداني ميكنند، (أصطلاحي كه ي. ه. فوس J. H. Voss در سال ۱۸۰۸ آن را برای تمسخر به کاربرد.) و یا در چارچوب «مکتب رومانتیک» (اصطلاحی که دست اندرکاران نهضت آن را نفی میکنند و مفاهیم «گروه» یا «خانوادهٔ فکری» را ترجیح میدهند که کل زندگی و اندیشهٔ مورد علاقهٔ آنها را در برمی گیرد.) برعکس، خود نویسندگان رومانتیک وقتی که این صفت را به کار می برند، آن را معادل دقیقی برای صفت «شاعرانه» میدانند. چنان که در «قطعهٔ ۱۱۹» در مجلهٔ آتنائوم میخوانیم: «زیرا از جهتی، هر شعری ر ومانتیک است و یا باید باشد.» و وقتی که نووالیس از «رومانتیک کردن جهان» سخن میگوید، قصد او بهیچوجه این نیست که جهان را تابع قواعدِ گونهٔ ادبی خاصی کند، بلکه میخواهد که ابعاد بی نهایت به آن ببخشد. غنای ر ومانتیسم آلمان ناشی از این است که این جریان تنها یک مکتب ادبی نیست، بلکه نوعی شیوهٔ زندگی، فلسفه و حتی مذهب و آئین است و توسعهٔ آن به قلمروهای هنر، موسیقی، نقاشی و همچنین علوم، حقوق و اقتصاد ناشی از همین خصوصیت است. اما آنچه غنای آن را تشکیل میدهد، یعنی طلب کلیت مطلق، (به قول نووالیس فرد در کل زندگی میکند و کل در فرد) در عین حال میتواند سبب آسیب پذیری آن باشد.

برای سهولت تاریخ ادبیات، بطور کلی سه مُرَحلهٔ مهم در رومانتیسم آلمان مشخص میکنند: اولی برگرد برادران شلگل و مجلهٔ آنها: «آتانثوم». دومی که «رومانتیسم هایدلبرگ» نامیده میشود، برگرد آ. فن آرنیم و ک. برنتانو و روزنامه شان به نام روزنامه برای اولیاء (۱۸۰۹-۱۸۰۹). مرحلهٔ سوم که به رومانتیسم دیررس Spatromantik معروف است، از برلین به مونیخ و وین مهاجرت میکند و در نوعی محافظه کاری کلیسائی متحجر میشود. در این دوران، گورس Gorres و برنتانو که هر دو پیر شده اند نمایندگان نهائی آن هستند.

رومانتیسم اولیه، نخست در درسدن، بعد در برلین و بالاخره درینا، شهر دانشگاهی مستقر می شود که هنوز فیشته در آنجا تدریس می کند. این مرحله در عین حال خاستگاه نهضت و اصیل ترین جنبهٔ آن است. رومانتیسم در این مرحله، بسیار نظری و شیفتهٔ علوم دقیقه است و در محفل خانوادهٔ شلگل (آوگوست ویلهلم، فردریش، کارولین و دوروته)، فلاسفه ای مانند شلایرماخر و شلینگ و نویسندگانی مانند تیک و نووالیس و دانش پژوهانی مانند ی. و ریتر J.W. Ritter را گرد آورده است. تمام این جوانان که در نیمهٔ دوم قرن هجدهم به دنیا آمده اند و اغلب از خانواده های پولدار هستند، نوعی «گروه سنی» تشکیل می دهند که سه حادثهٔ مهم بر آنان تأثیر گذاشته است: انقلاب فرانسه، ویلهلم مایستر Meister حادثهٔ مهم بر آنان تأثیر گذاشته است: انقلاب فرانسه، ویلهلم مایستر Meister حادثهٔ مهم بر آنان عاده فیشته. آنان شاهد انقلاب و اغلب علاقمند به آن

بودند،،اما در واقع یک انقلاب درونی آنان را برگرد ادامه دهندهٔ راه و در عین حال منتقد كانت كه فيشته باشد، گردمي آورد. فيشته با قرار دادن «من برين» به عنوان قدرت مطلق آفریننده، به خرد رومانتیک تُعد و قدرت خاص خود را مريخشد. طنز شلكلي بيان اين قدرت مطلق است. اما شلينگ و فلسفة «همانستی» Identité اوست که عشق رومانتیک ها را به تمامیت بیان میکند. شلسنگ ما باز دادن اهمیت طبیعت به آن و رها کردن اصل دوگانگی و جدائی بین انسان و طبیعت، نوعی فلسفهٔ صیرورت را پایه میگذارد که فلسفهٔ انتقادی كانت را اعتلاء مي بخشد و انسان را از شك فلج كنندهٔ «من» فيشته اي نجات مے دهد. کشف محدد عارفان (به ویژه بومه Bohme) تأثیر بعضی محافل پیه تیست، توجه شلایرهاخر به بازخوانی اسپینوزا،ترجمهٔ آ.و. شلگل از آثار دانته و شکسپیر، نکات بارزی هستند در درون نوعی هماهنگی با اجتماع که از مسیر نوعی شبه فلسفه، شعر جهانی را بطور روزمره تجربه میکند. زیبرا آثار خاص این رومانتیسم اولیه، بهیچوجه قصد سریبیچی از قانون تناقضی را که برآن حاکم است ندارد: رویاهای دانش جهانی (مسودهٔ دائرةالمعارف نووالیس) همراه است ما قطعات، اندیشه ها و اشعار احساساتی دیگر. ستایشی که عده ای نثار ویلهلم مایستر گوته میکنند مانع انتشار رمانهای تیک (سفرهای فرانتس اشترنبالد Franz Sternbalds Wandernung) در ۱۷۹۸، نووالیس (هاینریش فن افتردنیگن Heinrich von Ofterdingen) در ۱۸۰۱ و شلگل (لوسینده Luzinde) در ۱۷۹۹ نمی شود که همه رمان های «ضد ویلهلم مایستر» هستند. قصه ها، رمان ها، داستانهای کوتاه و نمایشنامه ها نشانهٔ همین آشفتگی گونه های ادبی هستند و وسیله ای برای درهم شکستن مرزهای تنگ هنر در زندگی و بازگشت بسوی دانش اولیه، دانش عصر طلائی که در آن انسان و طبیعت به یک زبان سخن میگفتند. پس بنای این رومانتیسم اولیه بر تضاد بود، تضادی که وقتی در قرن هجدهم ریشه میدواند، وادارش میکند که همهٔ قوانین و مقررات را دور بریزد، و نیز تناقض زائیده از اینکه در سرپیچ پایان قرن، رومانتیسم در عین حال که هرگونه آزادی عملی برای کنکاش در بی نهایت جهان، یعنی «منبرین» به او داده شده

است، از اقدام روشن و مشخص عاجز است. آ. مولر A. Muller در کتاب خودش: «Lehre vom gegensatz (1804» نظامی از آن استنباط میکند که دیالتیک هگل را به خاطر می آورد. به نظر او اصالت این جنبش در این است که از این تضاد که می توانست ویرانگر باشد، نیروی آفرینندگی و نوشتن را به دست آورد و هنر را به مرحلهٔ «حکومت مطلقهٔ زیبائی شناسی» بالا برد.

از سال ۱۸۰۱، با مرگ نووالیس، با وظائف حدید شلینگ و شلایرماخرو جهت گیری غیر منتظرهٔ شلگل (که در سال ۱۸۰۱ به مذهب کاتولیک درآمد.)، دیگر از گروه بنا حیزی باقی نماند. حوانترهائی که شفتهٔ این دنیای کوحک بودند: کلمنس برنتانو، آکیم فن آرنیم، در سال ۱۸۰۶ همدیگر را در هایدلبرگ ملاقات كردند. گورس Gorres ، كروتيزر Creutzer و آمكن دورف Eichendorff به آنها پیوستند. در آثار اغلب آنها یک موضوع اساسی شکل میگرفت: در آلمان که نگران هویت خود بود، مفاهیم «مردم» و «مردمی» میبایستی معنی پیدا کند. البته قبلاً هردر Herder این مفاهیم را پیش کشیده بود که نیروی آنها در اشتراک زبان و فرهنگ بود. پس از شکست پنا و نابودی امپراطوری در سال ۱۸۰۶ اندیشهٔ «ملت» از نو زاده شد. (گفتار به ملت آلمان، از فیشته ۱۸۰۷) کشف محدد میراث فرهنگی آلمان از مسیر نوزائی فرم های مردمی Volkslied صورت میگرفت و نوعی تحلیل علمی زبان («آغاز فرهنگ آلمانی» برادران گریم) اگر این ادبیات مردمی همیشه تازه و اصیل نیست، جاذب ترین صور بلاغی و آشناترین موضوع ها و نیز نوعی آهنگین بودن را که الهام بخش موسیقیدانان ر ومانتیک است مدیون آن هستیم. بازگشت به سرچشمه ها در عین حال نوعی بیداری حس ژرمنی است (نبرد هرمان Hermanns Schlacht اثر کلابست، ۱۸۰۸) و ترغیب میراث مسحی (كه حرثومهٔ آن در رسالهٔ Glaube und Liebe اثر نوواليس، ۱۷۹۸ نهفته بود). قسمتی از آرزوها بلافاصله با جنگ آزادی بخش ۱۸۱۳ عملی می شود ولی با وجود این، رومانتیسم هایدلبرگ که فطرتاً کم دوام بود، از هم پاشیده است، برنتانو و آیشندورف به کاتولیسیسم گرویده اند و در همان حال، فن آرنیم به سوی محافظه کاری (که بر اثر تیره روزی های پروس تشدید شده) روی آورده است.

رمان تاریخی او با عنوان Gegenwart چشم انداز نوعی تداوم انداموار حکومت را در آلمان دوران رفورم می بیند. در همان زمان ف دولاموت فوکه جکومت را در آلمان دوران رفورم می بیند. در همان زمان ف دولاموت فوکه F. de La Motte \_ Fouqué اوندین Ondine را منتشر می کند. (۱۸۱۲) اما بخصوص ا.ت.آ. هوفمان اوندین E.T.A. Hoffmann است که، با آمیزش تنگاتنگ نوشته و موسیقی، آخرین درخشش را به رومانتیسم می دهد. با آثار او رومانتیسم آلمان به ابعاد وهمی (Fantastique) دست می یابد و با سرچشمه های خویش تجدید عهد می کند.

از سال ۱۸۱۳ و بازگشت سلطنت، رومانتیسم جای خود را به آرامش طلبی عرفانی بیدرمایر Biedermeier میدهد. آدالبرت فن شامیشو Von Chmisso میدهد. آدالبرت فن شامیشو Peter Schlemihl با رمان پترشلمیل ۱۸۱۶ لحن لازم را به ادبیات این دوران میدهد: سرگردانی های مردی که سایه اش را فروخته است آخرین نسخه از جستجوی مطلق است که با گل آبی نووالیس شروع شده است. رومانتیسم آلمان تا دهه ۱۸۶۰ نیز ادامه پیدا میکند و حتی یکی از مدعیان سلطنت، یعنی فردریک ویلهلم آیندهٔ پروس را هم طرفدار خود میکند. اما هر چه اصطلاح عامیانه تر و مبتذل تر میشود، از این رومانتیسم نسل دوم به شدت انتقاد باقیماندهٔ روزگار حماسی است، از این رومانتیسم نسل دوم به شدت انتقاد میکند. و حال آنکه در مونیخ، گورس، ک. برنتانو (که برای همیشه به کاتولیسیسم پیوسته است) و فرانتس فن بادر Franz von Baader فیلسوف، رومانتیسم آلمانی کهنه و دورافتاده ای را ادامه میدهند.

نیم قرن رومانتیسم آلمان، با تغییر شکل های گوناگونش، در میان معاصران خود هیجان زیادی تولید کرده است. پس از آنکه از همان آغاز، یکی از این معاصران مسخره اش کرده (فوس Voss)، دیگری با سوءظن نگاهش کرده (گوته) و آخرین نمایندگانش (تیک و آشیندورف) به انکارش برخاسته اند، سرانجام در عرفان مه آلودی غرق شده است. نسل آینده نیز چندان برخورد ملایمی با آن نداشته اند. هاینریش هاینه H. Heine در کتاب مکتب رومانتیک (۱۸۳۳) تمایلات «عوامانه، ژرمنی، مسیحی، رومانتیک» را به باد استه زاء میگیرد.

## ۲۰۲ / مکتب های ادبی

رومانتیسم آلمانی که گاه در نقطه مقابل کلاسیسیسم قرار دارد و گاه نیز برای مخالفت با فلاسفهٔ روشنگری در کنار آن قرار میگیرد، سرانجام در پایان قرن است که نقد دقیقی عاری از هیجانات عاطفی، از آن آغاز می شود و رومانتیسم آلمان به عنوان یدیده ای از یدیده های اساسی فرهنگ ارویائی تلقی می شود.

#### درروسيه

در روسیه نخستین بار شاعری بنام ژوگوسکی اورد. اما اولین الام (۱۷۸۲ – ۱۸۵۲) به تقلید از «گری» و «اوسیان» آثاری بوجود آورد. اما اولین شاعر معروف رومانتیک روسی الکساندرپوشکین الام (۱۷۹۹ – ۱۸۳۷) بود. پوشکین که دارای استعداد فوق العاده و روح پرهیجانی بود در آغاز کار چنان اشعار تهورآمیزی گفت که باعث تبعید او به قفقاز و کریمه گردید. او در سی و هشت سالگی در دوئلی کشته شد. پوشکین نخست مانند ولتر آثاری «حماسی – هجائی» نوشت، از قبیل «روسلان و لودمیلا» (۱۸۲۰) سپس با شکسپیر و بایرون آشنا شد و از این دو شاعر انگلیسی الهام گرفت. همچنین سرزمینهای قفقاز و کریمه آثاری از قبیل «زندانی قفقاز» و «فوارهٔ باغچه سرای» را با و الهام کردند.

آثار بالا سرشار از زیبائی و لطف شاعرانه است. در شاهکار او «اوژن انیگن Eugene Onégine» (۱۸۳۰) که شعر جدیدی در هفت هزار بیت است و پوشکین ده سال برای آن کار کرده و همهٔ تجربیات و هنر خود را در آن بکار برده است، تأثیر «دون ژوان» بایرون کاملاً آشکار است:

بطور کلی پوشکین را که بانی شعر جدید روسیه است باید یکی از بزرگترین شاعران رومانتیک جهان شمرد. مخصوصاً قدرت تخیل، زیبائی مناظر و آهنگ شعر در آثار او بی نظیر است.

دومین شاعر رومازتیک روسسی که باید در اینجا از اونام برد لرمانتف استن استان است ۱۸۱۱ مین شاعر چون در بیست و هفت سالگی در دوئل کشته شد دورهٔ زندگی او کوتاهتر از آن بود که بتواند آثارش سبک معین

و مشخصی پیدا کند. اما اشعار و نوشته هائی که از او مانده است نشان میدهد که این شاعر روسی نیز تحت تأثیر بایرون و آلفره دو وینیی بوده است، مخصوصاً در «شیطان» (۱۸۳۸) تأثیر «الوا» Aloa اثر وینیی کاملاً آشکار است. همچنین در اثر منثور او «قهرمان عصر ما» سودای عمیقی دیده می شود.

## ميتسكيويج ورومانتيسم لهستان

در آغاز قرن نوزدهم، در زیر نفوذ رومانتیسم غرب قابلیت ذوق لهستانی برای پذیرفتن شعر حماسی، میهنی و هیجان آلود آشکار گردید و آثاری به تقلید از آثار گوته و شیلر و بایرون در ادبیات لهستان بوجود آمد.

اما شعر واقعی رومانتیک لهستان شعر دورهٔ مهاجرت است. درد و اندوه حاصل از تقسیم میهن و قرار گرفتن آن زیر فرمان سه کشور خارجی و از طرف دیگر ظهور افکار آزادی خواهانه و آرزوی شورش و عصیان به شعر این دوره روح و ارزش فوق العاده ای بخشید. شعر درپرورش روح ملی تأثیر مهمی کرد، برای ملت ستمدیده بصورت وجدان بیداری درآمد و لحن آسمانی و الهام بخشی بخود گرفت و بیان کنندهٔ آرزو و عشق و ایمان و امید ملت گردید.

در ایس دوره سستسوان آدام مسیسسکسیسویسچ در ایسن دوره سیبری تبعید شد، و به سیبری تبعید شد، و بعدها در آلمان و ایتالیا و فرانسه اقامت گزید، از سال ۱۸۲۲ تا ۱۸۳۴ قویترین و مؤثرترین اشعار رومانتیک لهستان را بوجود آورد و مورد احترام و پرستش جوانان قرار گرفت. اثر بزرگ او که «نیاکان» نام دارد و نیمی به سبک «ورتر» گوته است و نیمی جنبه فانتزی دارد ازافسانه های قدیم لهستان الهام گرفته است و در ردیف آثار مهم رومانتیک اروپا شمرده می شود. وی اشعار دیگری نیز به سبک پوشکین و بایرون دارد. اما آثار میتسکیویچ را بهیچوجه نمی توان تقلیدی از دیگران شمرد و در تمام این آثار تازگی و ابتکار بخصوص بچشم میخورد.

«میتسکیویچ یکی از ستایندگان غم و اندوه در قرن نوزدهم است. وی از شمار این سرایندگان تنها کسی بود که هرگز در مفهوم عمیق زندگی و عمل تردید

## ۲۰۶ / مکتب های ادبی

نکرد. اندوهبارترین اثرش از جوشش و کوشش و کشش زندگی سخن می راند.

میتسکیویچ وصاف آرزوها و حرمانها و امیدها و ناکامیهای زمان خود و
ملت خود بود. هنرمندی بود که هماهنگ قرن خود نشیب و فراز بسیار دید و
همواره تلاش خود را از سرگرفت و هیچگاه از پای ننشست. پوشکین دربارهٔ او
میگفت: از زمانهای آینده سخن می راند، زمانی که ملت ها کین و پرخاش را
فراموش کنند و یکدل و یک جان بصورت خانواده ای بزرگ در آیند.

میتسکیویچ مبشر انسانیت و عدالت و حقیقت و نوید آینده بود. »

## رومانتيسم اسپانيائي

به عقیدهٔ آلیسن بیرس Allison Peers اسیانیا سرزمین برگزیدهٔ نوعی ر ومانتیسم پنهانی است که از مشخصات آن، جوشش احساسات، آمیختگی انواع ادبی و بی نظمی در سبک نگارش است. این نوع رومانتیسم در طول قرون، از قرون وسطى تا روزگار ما ادامه داشته است. اما توجه به اين جنبهٔ مطلقاً صورى و بیرونی آثار سبب میشود که از شرائط اقتصادی، اجتماعی و تاریخی غافل بمانیم و فقط شباهت های ظاهری را در نظر بگیریم. رومانتیسم اسیانیائی در واقع مرحلة خاصي ازيك حركت انديشه هاست كه تمايلات آنها در نيمة اول قرن نوزدهم، افكار نويسندگان و هنرمندان را تحت تأثير قرارداده و رهبريشان کرده است که اخلاقیات تازهای را (که در آن انقلاب فرانسه و یم آمدهای آن نقش تعیین کننده دارد) با وسائل تازه دنبال کند. در اسیانیا، حنگ استقلال برای نجات از یوغ فرانسه (۱۸۰۸ ــ ۱۸۳۶) که با یک فاصلهٔ کوتاه دموکراتیک قطع شده است (۱۸۲۰ ــ ۱۸۲۳)، آكنده از عواملي است كه تحول انديشه ها را در اسیانیا عقب انداخته است. گذشته از آن، بار سنگین سنت ملی در قرن هجدهم از انتشار دائرةالمعارف و افكار عصر روشنگري جلوگيري كرده است. با اینهمه در حوالی سیال ۱۷۹۰ آثاری از کینتانا Quintana ، خوولانوس Jovellanos و کادالسو Cadalso منتشر می شود که آکنده از شور میهن پرستی ، هیحان های دل و ابراز احساسات نسبت به طبیعت است و نیز دعوت به مبارزه برای حقوق بشر و

خودآگاهی نسبت به آزادی در همهٔ زمینه ها.

پراکندگی مراکز روشنفکری (مادرید، بارسلونا، سالامانکا، سویلیا، کادیز) باعث شده بود که مشاجرهٔ قلمی معروف به «نبرد کالدرونی» در سال های ۱۸۱۸ (که در آن بول فن فابر Bohl von Faber سفیر آلمان ییشنهاد می کرد که ادبیات اسپانیا به کالدرون بازگردد وخ.خ. مورا ۱. J. Mora پیشنهاد می کرد که ادبیات اسپانیا به کالدرون بازگردد وخ.خ. مورا تشتر جنبه در مخالفت با او مقاله می نوشت) چندان طنین مملکتی نداشت و بیشتر جنبه محلی پیدا می کرد. در سال ۱۸۲۸ لیستا Lista در خطابهٔ ورود به آکادمی (که تا سال ۱۹۵۱ چاپ نشده باقی مانده بود) دربارهٔ انحطاط ادبیات در قرون هفدهم و هجدهم اصرار ورزید و وحشیگری قرون وسطی را افشاء کرد، در مورد تئاتر عصر طلائی و دوران الیزابت اظهار عقیده ای نکرد، فقط پذیرفت که وحدت سود می توانست جایگزین «سه وحدت» شود و از بازگشت به سنت ملی دفاع کرد. با گرفتن اصطلاح «اسپانیای رومانتیک» از برادران شلگل کراهت خود را از

لیبرالیسم دموکراتیک و انقلابی در همهٔ قلمروها ابراز داشت. ملایمتر از آن گفتار نوشتهٔ اوگوستین دوران A. Duran بود که همان سال منتشر شد و بنابر محتوای آن، قرن شانزدهم، عصر طلائی اسپانیا باقی ماند: اصحاب دائرةالمعارف و انقلاب فرانسه یک سنت فرهنگی ملی را ویران کردند که بهتر است بازسازی شود. خلاصه، فردای انتشار مقدمهٔ گرامول (۱۸۲۷) و همان شب نمایش ارنانی هوگو مردم اسپانیا هنوز طرفدار رومانتیسم محافظه کار بوده اند که در سال های ۱۸۲۱ و مردم اسپانیا هنوز طرفدار رومانتیسم محافظه کار بوده اند که در سال های ۱۸۲۱ و ۱۸۲۲ جامعهٔ ادبی پاریس مدافع آن بود، یعنی خدا، میهن و بانوان. در سال ۱۸۳۰ تحت تأثیر س. لوپس S. Lolpz نوشتن رمان تاریخی به شیوهٔ والتراسکات در اسپانیا رواج یافت. اما نویسندها اغلب آثارشان صورت تکراری به خود میگرفت.

به غلط گفته اند که مهاجران و تبعیدیانی که در سال های ۱۸۲۷ تا ۱۸۳۲ به اسپانیا بازگشتند، رومانتیسم را به اسپانیا آوردند. این اشتباه محض است. از ۱۸۲۷ تا ۱۸۳۲ اسپرونسدا، هانریاد ولتر و اورشلیم آزاد شده «ناسو» را میخواند، پس از آن است که با اوسیان آشنا می شود. حماسهٔ خود را که پلایو Pelayo نام دارد ادامه می دهد و یک تراژدی نئوکلاسیک می نویسد. مارتینس دلا روسا Martinez dela Rosa در سال ۱۸۲۷ در پاریس یک فن شعربا الهام از هوراس و بوالوچاپ می کند. سپس در بازگشتش به اسپانیا در آوریل ۱۸۳۶ نمایشنامهٔ توطئه در ونیز را به صحنه می آورد که حد فاصلی است بین تراژدی و درام. در واقع اسپانیائی های مهاجر و اسپانیائی هائی که در میهن شان مانده بودند با رد تدریجی و حساب شدهٔ نئوکلاسیسیسم و سکوت بدبینانه در قبال رومانتیسم فرانسوی (که آن را وسیلهٔ فساد در مسیر دفاع از سنت می دانستند)، در کار دفاع از بن سنت متفق الرأی بودند.

در اواخر سال ۱۸۳۴ درام ماسیاس Macias اثر لارا Larra به صحنه میآید که همهٔ هم خود را صرف حاذبهٔ داستان و نه زیبائی صحنه میکند: شور و هیجان قهرمان در اینجا مطلقی است فراتر از قوانین و قراردادها. عصیان ماسیاس برای نخستین بار فرمانروائی والدین، امتیازات اشراف، حقارت زن،

برتری اصیلزادگان را به زیر سؤال میبرد. در مارس ۱۸۳۹، ال ترووادور El Trovador اثر گارسیا گوتی برس Garcia Gutierrez به صحنه می آید: مانریک Manrique قهرمان این نمایش یک قهرمان واقعی رومانتیک است که برضد همهٔ بی عدالتی ها عصیان کرده است.

در سال های ۱۸۳۵ و ۱۸۳۹ مجلهٔ ال آرتیستا El Artista به تشویق و تقویت رومانتیسم تاریخی و ملی میپردازد که کمی کهنه جلوه میکند. در این میان اسپرونسدا که با نئوکلاسیسیسم و نوعی شعر تروبادور بریده است در اثر تازه اش ترانه ها Canciones به سوی رومانتیسم اجتماعی برمیگردد. خود کشی لارا در سال ۱۸۳۷ اسپرونسدا را به صورت یگانه نمایندهٔ این شیوهٔ نو درآورد. پس از تعطیل «ال آرتیستا» نیز چند مجلهٔ دیگر به وجود آمدند. خوسه سور بلیا نیز از رومانتیسم تاریخی در برابر افراط کاری های رومانتیسم اجتماعی میراث فرانسوی دفاع کرد. مسونرو رومانوس Mesonero Romanos بط ور پراکنده در نشریهٔ دفاع کرد و ادبیات را روحانیت اخلاق و فضیلت نامید.

از آن پس رومانتیسم اسپانیا دچار نوعی بی مایگی و لافزنی و سازشکاری می شود: سوریلیا به خود عنوان شاعر اسپانیای مسیحی با گذشتهٔ درخشان و فضائل اجدادی را می دهد.

مرگ اسپرونسدا در سال ۱۸۶۲ پایان رومانتیسمی است که روبه آینده داشت. همانسان که شعر هوگو در فرانسه بود.

# رومانتیسم در امریکای لاتین

این جریان ادبی که در امریکای لاتین از ۱۸۳۰ تا ۱۸۸۰ ادامه یافت، از نظر شکل و محتوا تقریباً معادل همنام ار وپائیش است و در اغلب موارد از آن سرمشق گرفته است. با وجود این از روحیه ای که به جمهوری های جوان تازه استقلال یافته جان می بخشد جدا نیست و اصالت خود را از ارادهٔ نویسندگانی میگیرد که ادبیات واقعاً مستقلی را از قارهٔ خودشان به ارث برده اند. به

### ۲۰۸ / مکتبهای ادبی

این ترتیب، این ادبیات نه تنها عکس العملی است در برابر نئوکلاسیسیسم، بلکه مقابله با استعمار نیز شمرده می شود. این علاقه به قطع رابطه گاهی با چنان شدتی همراه است که می تبوان آن را در موضوع های انتخاب شده و نوع بهره گیری از سبک و لحن هم دید و بدینسان رومانتیسم امریکای لا تین با نقدهائی روبرو می شود که اغلب باب طبع مفسران اسپانیائی خودش است.

موضوع اساسی این رومانتیسم عبارت است از زبان و فرهنگ سرخ پوستی، وصف طبیعت امریکایی در جنبه های مختلفش (پامپا، رودخانه ها، جنگل آمازونی، کوهستان ها) که به احساس تازه ای دربارهٔ مدل های اروپائیش منتهی میشود، یعنی مطالعهٔ تأثیر آب و خاک در انسان و مطالعهٔ عادات و اخلاق.

ظهور حریان ادبی تازه را با بازگشت ۱. اچور با E. Echeverria به بوئنوس آیرس آرژانتین همزمان مهدانند. او مدّتی در فرانسه اقامت کرده و مرید شاتبو بربان، لامارتین و هوگوشده بود. او اولین شعرهایش را چاپ کرد. سیس در سال ۱۸۳۷ مجموعهٔ قوافی Rimas را. سال بعد در بوئنوس آیرس انجمن مایو Mayo تشکیل شد که روشنفکران مخالف دیکتاتوری روساس را دور خود جمع کرد. چیزی نگذشت که اینان محبور به مهاحرت شدند و این سفرها باعث شد که آنان رومانتیسیم را همراه خودشان بـه کشورهای دیگر امر یکای حنویی مخصوصاً به اور وگوئه، بولیوی و شیلی ببرند. پیشاهنگ آنها همان اچوریا بود که آثار شاعر آرژانتینی دبگری بنام خوسه مارمول Jose Marmol همچون طنین صدای او شمرده می شد. مارمول به عنوان شاعر بزرگ در تبعید شناخته شد. در اور وگوئه امید تبعیدیان در اشعار آدولفو بر و Adolfo Berro (۱۸۸۹ – ۱۸۸۹) منعکس می شد که مرگ زودرسش امیکیان نیداد هیمهٔ وعیده هائی را که در محموعهٔ Yandabuyu y Liropeya داده بود عملي سازد. شاعر ديگر اين گروه مارگارينوس سر وانتس Margarinos Cervantes است که نفوذ خودش بی تردید بیشتر ازاثرش بود. در شیلی، ب. لیلیو B. lillo، گ. بلست G. Blest و گ. ماتا G. Matta که هم فیلسوف و هم احساساتی بود، نمایندگان اساسی این جریان شمرده می شدند.

سا «نسار ٤٨» كمه در مسان آنها مي توان از مانوشل ن. كمور سانجو Manuel N. Corpancho كلمنته آلتائوس Clemente Althaus ، مانوشل آ. گارسا نویسندهٔ رمان میس رکوئردوس Mis Recuerdos ، کارلوس آ. سالاوری Carlos A. Salaverry نام برد، رومانتیسمی که وارد پرو می شود بیشتر تحت تأثیر رومانتيسم اسيانيا است تا رومانتيسم فرانسوى. ريكاردوخ. بوسنامنته Ricardo J. Bustamente بوليويائي وخ. سالومبيدهٔ J. Zalumbide اكواتوري، یگانه شاعرانی از کشورهای خودشان در این دوره هستند که ارزشی دارند. در ونزوئلا يحز خوسه آ. ماثبتين Jose A. Maitin سرايندهٔ سرود عزا (Canto\_Funebre) نام شناختهٔ دیگری نیست. در عوض، کلمسیا از نظر داشتن شاعران سااستعداد، بسيار غني است. اغلب اين شاعران برگرد دو مجلة ال اوآسيس El Oasis و ال موسائيكو El Mosaico گرد آمده اند (از آن جمله اند خ.خ. اورتيس J. J. Ortiz، خوليو آربولدا J. E. Caro ، خ. إ. كارو J. E. Caro ، خينا را در کوبا نیز می بینیم که بهسرعت از مکاتب مختلف ارویائی تأثیر می بذیرد. پيشاهنگ جريان، خ.خ. ميلانس J. J. Milanes است به اتفاق گ. دِلاكنسپسبون والدس G. Dela Concepcion Valdes (شاعر رنگین پیوست با سرنوشت غه انگیرز)، ر. ولس د هروا R. Velez de Herrera ، رافائل م. دمندیوه Rafael de Mendive ، خوآ كسيس ل. لسوآسس Joaqin L. Luaces ، خ. س. سنستا J. C. Zenea و لوئيسا برس دوساميرانا Luisa Pezez de Zambrana شاعره.

در مکزیک، هرچند پایبندی زیاد به کلاسیسیسم مانع رشد رومانتیسم بود، با اینهمه چند شاعر و نویسندهٔ نامدار مایهٔ شکفتگی آن شدند. از آن جمله اند: ایگناسیورودریگس گالوان Ignacio Rodriguez Galvan شاعر نومید، مانوئل آکونیا Manuel Acuna که در بیست و چهار سالگی بر اثر ناکامی در عشق خود کشی کرد. و مانوئل م. فلورس Manuel M. Flores با اشعار هوس آلود و درخشان.

رمان امریکای لاتین همراه با رومانتیسم به رشد واقعی خود دست می یابد و همانند شعر، می کوشد با طرح واقعیت های تازه کسب استقلال کند.

چهار جریان مختلف را می توان در رمان این دوره مشخّص ساخت: رمان عادات و اخلاق (Costumbrismo)، رمان تاریخی (مهمترین نوع)، رمان احساساتی و رمان سیاسی و اجتماعی. و اغلب رمان هائی از ترکیب این چهار نوع به وجود می آید. و نیز باید در ادبیات تخیلی این دوران امریکای لا تین از ظهور دو جریان «سرخ پوستگری» و «بومیگری» نیز غافل نماند.

وجه مشترک رمان نویسان آرژانتین مخالفت آنها با جباریت روساس است. مشهورترین نام در میان آنان آمالیا و خ. مارمول Amalia de J. Marmol است که راهگشای رمان تاریخی با موضوع معاصر است. همچنین رمان «گاوباز» اثر اچوریا راه را برای ناتورالیسم پایان قرن گشود. در شیلی، در کنار آلبرتوبست گانا می توان از خوسه و لاستار یا Jose V. Lastarria نام برد. اور وگوئه و بولیوی هیچکدام رمان نویسی که شایستهٔ یادآوری باشند نداشتند، اما در بولیوی چندین نویسندهٔ داستان کوتاه پیدا شده اند که برجسته ترین آنها خولیوسزار والدس چندین نویسندهٔ داستان کوتاه پیدا شده اند که برجسته ترین آنها خولیوسزار والدس کوماندا می آورد. Adela Zamudio و آدلا سامودیو Ricardo Palma هستند. در اکواتور رمان کوماندا کوماندا کوره بیان نویسند گان متعدد رمان های سنتی بروئی می درخشد. در کلمبیا در میان نویسندگان متعدد رمان های عادات و پروئی می درخشد. در کلمبیا در میان نویسندگان متعدد رمان های عادات و اخلاق، نام خورخه ایسا کس Jorge Isacs نویسندهٔ رمان ماریا شهرت فراوان یافته است زیرا این رمان بی شک به ترین رمان دوران رومانتیک در امریکای لا تین است. در ونزوشلا ادواردو بلانکو Edvardo Blanco رمان پاورقی را رواج میدهد و آریستیدس روخاس ۲۰۱۲ ادواردو بلانکو Aristides Rojas رمان پاورقی را رواج میدهد و آریستیدس روخاس Aristides Rojas به نوع رمان سنتی روی آورده است.

رسان این دوره در مکزیک رشد قابل ملاحظه ای کرده است، بخصوص رسان این دوره در مکزیک رشد قابل ملاحظه ای کرده است، بخصوص رسان تاریخی که به تاریخ گذشتهٔ بلافصل پرداخته است و این امتیاز خاص ادبیات ملی است با نویسندگانی نظیر خوان آنتونیوماتئوس Vicente Riva Palacio و ویسنته ریوا پالاسیو Vicente Riva Palacio رمان عادات و اخلاق، پس از مانوئل پاینو Manuel Payno نوعی خالت اخلاقی و احساساتی به خود میگیرد و نسایندگان آن عبسارتند از ف. اوروسکوبرا F. Orozco Berra ف. دیاس

كسووار وبسيساس F. Diaz Covarrubias فسلسورنسيسوم. دل كساسستسيسليسو الم المراد المستسيسليسو بيان الم المراد الم المراد الم

# در کشورهای دیگر

در سال ۱۸۰۲ استفنس Steffens طبیعی دان و فیلسوفی که از آلمان در وارد کپنهاک شده بود، برای رواج دادن اصول مکتب رومانتیک آلمان در دانسمارک تبلیغ می کرد. در آن اثبناء اوهلنشلگر Ochlenschlæger شانزده ساعته ای با او کرد که آن ملاقات را باید سرآغازی برای مکتب رومانتیک دانمارک شمرد. او کرد که آن ملاقات را باید سرآغازی برای مکتب رومانتیک دانمارک شمرد در همان سال «اوهلنشلگر» کتابی بنام «شاخهای طلائی» نوشت و در آن مردم دانمارک را از اینکه به افسانه های ملی خویش بی اعدام دواستال معاشرت کرد و اشعار و بعد به آلمان و سویس رفت ومدتی با مادام دواستال معاشرت کرد و اشعار و رسطی نوشت که استعداد شاعرانهٔ زیادی در آنها محسوس است.

شاعران دیگر دانمارکی که بعد از اوهلنشلگر آمدند از اوپیروی کردند. ادبیات رومانتیک دانمارک بیشتر از اینکه جنبهٔ «شخصی» داشته باشد، افسانه ای و استعاری بود، و پایان این دوره در ادبیات دانمارک درست در نیمهٔ قرن بود.

رومانتیسم سوئد نیز تحت تأثیر اوهلنشلگر و رومانتیسم آلمان بطور ناگهانی در سال ۱۸۱۰ آغاز شد. آغاز رومانتیسم سوئد بصورت تشکیل دو دسته در آن کشور بود که رقیب همدیگر بودند. اولی دستهٔ فسفریتها بود که از شلگل وزوالیس تقلید می کردند و این اسم به سبب مجلهٔ آنها که Fosforos نام داشت

### ۲۱۲ / مکتب های ادبی

به آنها داده شده بود. و دومی گوتیک ها که از اساطیر اسکاندیناو و از شعر قدیم «اسکالدها» الهام می گرفتند.

بزرگترین شاعر رومانتیک سوئدی تگینر Tegnér (۱۸٤٦ ــ ۱۸٤٦) بود که نخست معلم بود و بعد کشیش شد و زندگی خصوصی بسیار آزاد و عاشقانه ای داشت.

او به «گوتیک» ها تمایل داشت، اما از حدت و هیجان شدید آنها گریزان بود. با «فسفریست» ها مخالفت میکرد، زیرا رومانتیسم آشفته و احساساتی آنها را که جنبهٔ مرضی گرفته بود و مخصوصاً تقلیدی را که آنان از ادبیات آلمان میکردند نمی پسندید «تگنر» بیشتر پیرو گوته و بایرون و اوهلنشلگر است. اشعارش قوی و آهنگدار و دامنهٔ تخیلاتش وسیع است.

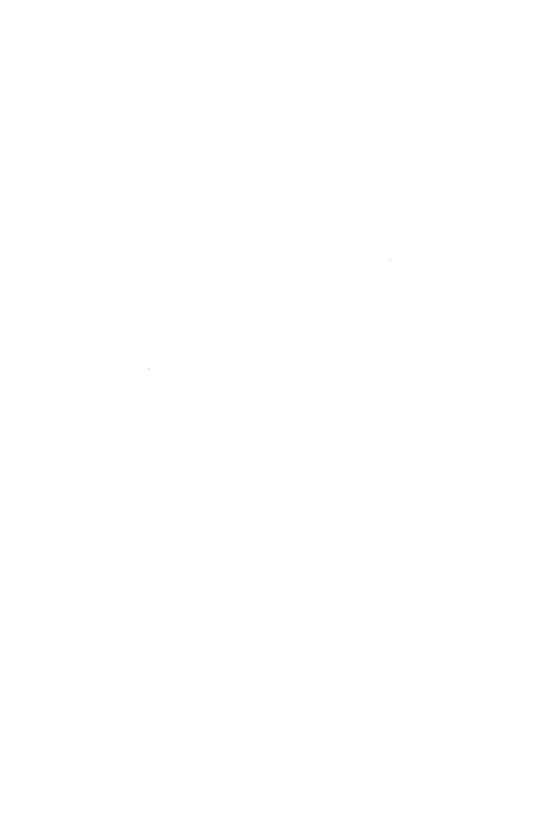
در مجارستان، دورهٔ رومانتیک با آتار کیشفالودی Kisfaludy در مجارستان، دورهٔ رومانتیک با آتار کیشفالودی Kisfaludy (۱۸٤٤ – ۱۷۷۲) شروع شد. این شاعر و نویسنده که سابقاً افسر بود و بدست فرانسویان گرفتار و زندانی شده بود، گذشته از اشعار رومانتیک، با نوشتن «قصه های قدیم هنگری» مانند والتر اسکات، بعنوان نویسندهٔ ملی کشور خویش معروف شد.

اما بزرگترین شاعر رومانتیک مجار شاندر پتوفی Sandor Petofi (۱۸۹۲ – ۱۸۲۲) است که نخست هنر پیشه بود و آخر در راه نجات میهنش با روسها و اطریشیها جنگید و پیروزمندانه کشته شد. پتوفی فطرتاً شاعر است و اشعاری گرم و نافذ دارد. موضوع اشعار ملی خود را از ترانه های قدیم ملی گرفته و به آنها لحن «شخصی» صمیمانه ای داده است. در عین حال از هاینه و هوگونیز الهام گرفته است.

در ایتالیا، از سال ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۰ دسته ای بنیام «دستهٔ رومانتیک میلان» تشکیل یافت، اما هیچ شاعر قوی و ارزشمندی در میان گردانندگان این دسته پیدا نشد. یگانه نویسندهٔ رومانتیک ایتالیا که آثار ارزشداری ازخود باقی گذاشته و در شمار نویسندگان معروف جهان ذرآمده است الساندر ومانتسونی گذاشته و در شمار نویسندگان معروف جهان ذرآمده است الساندر ومانتسونی دارای احساساتی

رومانتیسم / ۲۱۳

عالی، رقیق و انسانی است. قصیده ای که او به مناسبت مرگ ناپلئون گفت قویترین شعری بود که بمناسبت این حادثه گفته شده بود، در ظرف مدت کمی بیست و هفت بار بزبانهای مختلف ترجمه شد و ترجمهٔ آلمانی آن بدست گوته انجام گرفت.



قسمت هائی از چند اثر مهم که پیشوایان رومانتیسم دربارهٔ مکتب خودشان نوشته اند ۱ مقدمهٔ «کرامول» Préface de Cromvell به قلم و یکتور هوگو Victor Hugo

ویکتورهوگو مقدمه ای بر درام «کرامول» نوشته است که خود کتاب کوچکی است و اهمیت آن خبلی بیشتر از اصل درام «کرامول» است.

این مقدمه را باید مرامنامهٔ مکتب رومانتیک شمرد و با همین مقدمه است که رومانتیسم به عنوان مکتب مستقلی آغاز میشود و همین مقدمه باعث شده است که «هوگو» را پیشوای رومانتیسم بشمارند. اکتون در اینجا قسمتی از این مقدمه را نقل میکنیم.

# دوران سه گانهٔ تاریخ بشری

در روی زمین، پیوسته یک نوع تمدن و یا ساده تر بگوئیم یک جامعه وجود نداشته است. بشریت مانند هریک از ماها، بزرگ شده، ترقی کرده و رشد نموده است. زمانی طفل بود، دوره ای به سن و سال مردی رسید و اکنون شاهد پیری پرعظمت او هستیم. پیش از عهدی که جامعهٔ امروزی آنرا «عهد قدیم» می نامد، دوره ای هم وجود داشته قدیمی ها آنرا «قرن افسانه» نامیده اند و حال آنکه اگر «عصر اولیه» نامیده می شد، درست تر بود، و این سه دورهٔ متوالی است که تمدن، از آغاز تاکنون بخود دیده است. پس چون شعر پیوسته در اجتماع بوجود می آید، ما نیز با توجه به وضع اجتماعی تشخیص می دهیم که شعر، در هر یک از سه عصر عصر اولیه، قدیم و جدید حید مشخصاتی می تواند داشته باشد...

#### زمانهای اولیه

در زمان های اولیه، وقتی که انسان در جهانی که تازه ایجاد شده است چشم می گشاید، شعر نیز همراه او بیدار می شود. در حضور غرائبی که خیره اش می کنند و سرمستش می کنند، نخستین سخنی که بر زبان می راند، سرودی است. و نیز چنان به خداوند نزدیک است که همهٔ تأملات او شور و جذبه است و همهٔ رویاهای او کشف و شهود. او راز دل می گوید، به سهولت نفس کشیدن آواز می خواند. چنگ او فقط سه تار دارد: خدا، روح، آفرینش. اما همین راز سه گانه همه چیز را در برمی گیرد، اما این اندیشهٔ سه گانه همه چیز را مفهوم می سازد. زمین هنوز تقریباً بایر است. خانواده ها هستند نه ملت ها، پدران نه شاهان. هر نژادی به راحتی زندگی می کنند. نه تملکی نه قانونی، نه تجاوزی و نه جنگی. همه چیز مال هر کسی و مال همه کس است. جامعه نوعی زندگی جمعی است، هیچ چیزی در آن مزاحم انسان نیست، آن زندگی شبانی و نوعی زندگی جمعی است، هیچ چیزی در آن مزاحم انسان نیست، آن زندگی شبانی و خیالبافی های دلبخواه است. خود را آزاد می شوند و سخت مساعد تأملات تنها و خیالبافی های دلبخواه است. خود را آزاد می گذارد که هر کاری دلش خواست بکند. اندیشهٔ او نظیر زندگیش شبیه ابری است که بر حسب بادی که تکانش می دهد تغییر شکل و تغییر مسیر می دهد. چنین است انسان نخستین و چنین است شاعر نخستین. جوان است و شاعرمنش. دعا همهٔ مذهب اوست و ترانه همهٔ شعر او.

این شعر، این ترانهٔ زمانهای اولین، سفر پیدایش است.

#### زمانهای باستان

با این همه به تدریج این بلوغ جهان به پیش می رود. همهٔ دوائر بزرگتر می شوند. خانواده قبیله می شود و قبیله ملت. هر یک از این گروه های بشری بر گرد مرکز مشترکی قرار می گیرند و بدینسان قلمروها به وجود می آید. غریزهٔ اجتماعی جایگزین غریزهٔ بدوی می شود. اردوگاه جای خود را به شهر می دهد چادر به قصر و صندوق عهد به معبد. رؤسای این دولت های نوظهور باز هم شبانانند، اما شبانان مردم. چوبدستی شبانی آنها شکل عصای سلطنتی دارد. همه چیز متوقف و تثبیت می شود، مذهب شکل می گیرد، آئین ها دعاهاشان را تنظیم می کنند. اصول ادیان آئین ها را هبری می کنند. اصول ادیان آئین ها را رهبری می کنند. بدینسان کاهن و پادشاه در پدری مردم شریک می شوند و به دنبال

جامعة پدرسالار جامعة با حكومت روحانى برقرار مىشود.

با اینهمه، ملتها به تدریج بر روی زمین فشرده تر می شوند. مزاحم هم می شوند و به قلمرو هم تجاوز می کنند. استیلاها و جنگ ها به میان می آید. جماعتی بر سر جماعت دیگر می ریزد. مهاجرت مردم و سفرها پیش می آید. شعز، این حوادث بزرگ را منعکس می کنند. از عقاید به حقایق می پردازد. نغمهٔ دوران ها و مِلت ها و حکومت ها را می سراید. حماسی می شود و هوم را به دنیا می آورد.

هومر در واقع جامعهٔ عهد باستان را در اختیار دارد. در این جامعه همه چیز ساده است، همه چیز حماسی است. شعر مذهب است و مذهب قانون است. به دنبال بکارت عصر اولیه، عفت عصر دوم آمده است، نوعی حالت جدی رسمی همه جا حاکم است، چه در آداب و عادات عامهٔ مردم. ملت ها از زندگی سرگردان، تنها احترام به بیگانه و مسافر را حفظ کرده اند. خانواده میهنی دارد، همه چیز به آن وابسته است. نوعی کیش کانون خانواده و کیش مقابر وجود دارد.

تکرار کنیم که بیان چنین تمدنی تنها با حماسه امکان دارد. حماسه در این میان اشکال مختلفی پیدا میکند، اما هرگز خصیصهٔ اصلی خود را از دست نمیدهد. پینداروس Pindaros بیشتر... حماسی است تا غنائی. اگر وقایع نگاران، معاصران ضروری این دومین دوران جهان، به گردآوری گزارش ها میپردازند و حساب سال و ماه را نگاه میدارند، اشتباه میکنند، وقایع نگاری نمی تواند شعر را از میدان بیرون کند. تاریخ خود حماسه ای است. هرود Herode نوعی هومر است.

اما به ویژه در تراژدی قدیم است که حماسه از هرسوسر برمیکشد، بی آنکه چیزی از ابعاد عظیم و خارج از اندازه اش را از دست بدهد بر صحنه های یونانی ظاهر می شود. شخصیت های آن هنوز قهرمانان، نیمه خدایان و خدایان هستند؛ ابزار کارش رویاها، پیشگوئی ها، و تقدیرها، و تابلوهایش، لشکریان، به خاکسپاری ها و نبردها. آنچه را که شاعران دوره گرد می خواندند، بازیگران بر زبان می آورند. فقط همین.

بهتر از این هم هست. وقتی که همهٔ حادثه، همه نمایش شعر حماسی روی صحنه میگذرد، باقیمانده را گروه هماوازان به عهده میگیرد. گروه هماوازان تراژدی را

<sup>1.</sup> مسلماً منظور و يكتور هوگو، هر ودوت Herodote مورخ نامي يوناني است.

#### ۲۱۸ / مکتبهای ادبی

تفسیر میکند، قهرمان را تشویق میکند، شرح میدهد، میخواهد که روز بیاید و یا پایان گیرد، شادی میکند یا مینالد، گاهی منظره را تحلیل میکند، و مفهوم اخلاقی موضوع را شرح میدهد و به مردمی که به او گوش میدهند خوشامد میگوید...

... آخرین نکته ای که دربارهٔ خصوصیت حماسی این روزگار باید گفت این است که تراژدی با موضوع هائی که دارد و نیز با قالب هائی که به خود میگیرد، در واقع حماسه را تکرار میکند. همه تراژدی های قدیم قسمت هائی از اثر هوم هستند: همان افسانه ها، همان فجایع، همان قهرمان ها. همه از شط هومر سیراب می شوند. همیشه ایلیاد است و اودیسه. همانسان که آشیل جسد هکتور را دور میدان جنگ می چرخاند، تراژدی یونانی نیز برگرد «تروا» می چرخد.

با اینهمه عصر حماسه به سر آمده است. این شعر، مانند جامعه ای که نمایندهٔ آثار است، دور خود می چرخد و تحلیل می رود. رُم از یونان تقلید می کند، و برژیل آثار هوم را رونویسی می کند. و شعر حماسی چنانکه گوثی باید شرافتمندانه بمیرد، در آخرین زایمانش، سرزا می رود.

وقت آن رسیده بود. دوران تازه ای برای جهان و برای شعر آغاز می شود.

#### عصر جديد

دینی روحانی، جای بت پرستی مادی و خارجی را میگیرد و به قلب جامعهٔ باستان نفوذ میکند، آن را میکشد و در جسد این تمدن فرتوت، جرثومهٔ تمدن جدید را میگذارد. این دین کامل است زیرا که حقیقی است. بین شریعت و آئین خود زمینهٔ اخلاقی محکمی را برقرار کرده است. و نخست، به عنوان اولین حقیقت، به انسان تعلیم میدهد که او دو زندگی دارد، یکی زودگذر و دیگری بی مرگ. یکی زمینی و دیگری آسمانی. به او نشان میدهد که خود او هم مانند سرنوشتش دوگانه است، که وجود او یک حیوان هست و یک عقل، یک روح و یک جسم. در یک کلمه، او حدفاصل است. حلقهٔ مشترک دو سلسله از موجودات است که با خلقت سر و کار دارند، سلسلهٔ موجودات مادی و سلسلهٔ موجودات فاقد جسم. اولی از سنگ آغاز می شود و به انسان می رسد، دومی از انسان آغاز می شود و به سوی خدا می رسد، دومی از انسان آغاز می شود و به سوی خدا می رسد،

درام

اکنون، به اوج شاعرانهٔ عصر جدید رسیده ایم. شکسپیر یعنی درام. و درام که در یک نفخه، «گروتسک» و والائی را، وحشتناک و خنده دار را، تراژدی و کمدی را بنیاد می نهد، خاص دوران سوم شعر است، یعنی ادبیات امروز

باید بگوییم که شمر نیز سه دوره دارد که هر دورهٔ آن با یکی از عصرهای اجتماع تطبیق میکند، اشعار غنائی، حماسه، درام، عصر اولیه تغزلی و غنائی است، عهد قدیم حماسی است و دورهٔ جدید دراماتیک، اشعار غنائی عصر اولیه نغمهٔ ابدیت را ساز میکند؛ حماسه، تاریخ را تجلیل مینماید؛ و درام، زندگی را تصویر میکند. صفت اولی طبیعی بودن، صفت دومی سادگی و صفت سومی حقیقی بودن است. تاریخ نو بسان در دورهٔ دوم بوجود آمده اند و وقایع نگاران و عنتقدان در دورهٔ سوم قهرمانان اشعار غنائی اشخاص بزرگ و عظیم الجنه ای هستند، مانند «آدم»، «قابیل» همرمانان اشعار غنائی اشخاص بزرگ و عظیم الجنه ای هستند، مانند «آدم»، «قابیل» در آتره» که مدخر انسانهای معمولی چیز در آتره» که این شعر صه گانه، از ۵۰ منبع بزرگ سرچشد» و اقمیت را، بالاخره باید گفت که این شعر صه گانه، از ۵۰ منبع بزرگ سرچشد» میگیرد: «تورات»، «هوم» و «شکسیر»...

### تثورى درام

از وقتی که مسیحیت به انسان گفت: «تو دوگانه ای، تو از دو موجود ساخته شده ای، یکی فانی و دیگری باقی، یکی جسمانی دیگری الیری، یکی دربند اشتها و احتیاجات و هوس ها و دیگری در پرواز بر روی بال های محبت و رویا، و سرانجام، این یکی پسوسته خمیده به سوی زمین، مادرش و آن یکی در شوق رسیدن به آسمان، مهنش،» از همان روز درام آفریده شد. مگر درام چیزی بجز این تناقض همه روزه

Grotesque مغریب و تامألوف شبیه نقاشی های غارها (Grottes)ی قدیم این کلمه از قرن هذدهم به بعد به مفاهیم کمیک عجیب و غریب اطلاق شده است.

#### ۲۲۰ / مکتب های ادبی

است؟ این نبرد همهٔ لحظه ها بین دو اصل متخالف که پیوسته در زندگی حاضرند و هر کدام، انسان را از گهواره تا گور به سوی خود میکشند؟

پس شعر زائیدهٔ از مسیحیت، شعر دوران ما درام است. خصیصهٔ درام واقعیت است: واقعیت از تلفیق طبیعی دو تیپ به وجود می آید: والا و گروتسک، که در درام هم، همانطور که در زندگی و در آفرینش، با هم درمی آمیزند. زیرا شعر حقیقی، شعر کامل، در هماهنگی تضادهاست. و اکنون وقت آن رسیده است که به صدای بلند بگوئیم، به ویژه اینجاست که استثناء قاعده را تائید می کند: هرآنچه در طبیعت هست در هنر نیز وجود دارد...

### نقد قوانين

می بینیم که تفکیک تحکمی انواع (ژانرها) چه راحت در برابر عقل و ذوق درهم می ریزد. قانون فرضی «دو وحدت» را هم به همین سادگی می توان درهم ریخت. می گوئیم دو و نمی گوئیم سه وحدت. زیرا «وحدت موضوع» که یگانه وحدت درست و لازم بوده مدتهاست که کنار گذاشته شده است.

این معاصران محترم، چه خارجی و چه ملی، چه با عمل و چه با تئوری به این قاعدهٔ اساسی قانون به اصطلاح ارسطوئی حمله کردند. نبرد هم زیاد طول نکشید، تیرهای کرم خوردهٔ این بنای کهنه چنان فرسوده بود که با یک تکان فرو ریخت.

نکتهٔ عجیب در اینجاست که عادت گرایان ادعا میکنند که قانون دو وحدت شان بر حقیقت نمائی استوار است و حال آنکه دقیقاً خود حقیقت است که این حقیقت نمائی را میکشد. آخر چه چیزی غیرعادی تر و بیهوده تر از آن دالان، ایوان یا مرسرا، از آن «مکان» مبتذلی که تراژدی های ما حتماً باید در آن جریان پیدا کند. و معلوم نیست که چرا توطئه گران برای سخنرانی بر ضد جبار و جبار برای سخنرانی بر ضد توطئه گران، هرکدام به نوبهٔ خود به همان مکان می آیند. چنان که آن ترانهٔ چوپانی می گوید:

Alternis cantemus, amant alterna Camenae

 <sup>«</sup>به نوبت بخوانیم، الهه های هنر، خواندن به نوبت را دوست دارند.»

چنین دالان یا ایوانی در کجا دیده شده است؟ نمیگوئیم حقیقت که آقایان مکتبی ها قدر و قیسمت آن را شکسته اند، میگوئیم چه چیزی بیشتر از این مخالف حقیقت نمائی است؟ در نتیجه، آنچه شاخص تر است، صمیمانه تر است و مال آن محل است، یعنی باید در سرسرا یا سرچهار راه اتفاق بیفتد، یعنی در واقع همهٔ ماجرا، در پشت صحنه انجام میشود. ما روی صحنهٔ تئاتر فقط اشاره به حادثه را می بینیم، خود حادثه خای دیگر اتفاق افتاده است. ما بجای صحنه حکایت داریم و بجای تابلوشرح تابلو شخصیت های جدی نمایش، مثل همسرایان قدیم، بین درام و ما قرار گرفته اند، تابلو شخصیت های جدی نمایش، مثل همسرایان قدیم، بین درام و ما قرار گرفته اند، می آیند و برای ما تعریف میکنند که در معبد، در قصر یا در میدان شهر چه حادثه ای اتفاق افتاده است. به طوری که اغلب دلمان میخواهد فریاد بزنیم: «راستی؟ پس لطفاً ما را به آنجا ببرید. آنجا بهتر سرگرم میشویم. باید خیلی دیدنی باشد!» و طبعاً جواب خواهند شنید: «بلی، ممکن است که دیدن آن حوادث برای شما مایهٔ سرگرمی و یا جالب باشد. اما مسئله این نیست. ما نگهبانان الههٔ تراژدی فرانسوی هستیم.» همین!

خواهند گفت: «این قانونی که شما رد میکنید از تئاتر یونان گرفته شده است.» ولی تئاتر و درام یونانی چه شباهتی به تئاتر ما دارد؟ گذشته از آن قبلاً این نکته را روشن کرده ایم که وسعت حیرت آور صحنه در یونان باستان به آن امکان می داد که یک محل کامل را در بر بگیرد، به طوری که شاعر می توانست برحسب ضرورت موضوع، هر حادثه ای را از یک گوشهٔ صحنه به گوشهٔ دیگر منتقل کند، و این کار معادل بود با تغییر دکور، چه تضاد غریبی! تئاتر یونانی هرقدر هم که در خدمت اهداف ملی و مذهبی بود، خیلی آزادتر از تئاتر ماست که یگانه هدفش لذت بردن، و حداکثر افزودن اطلاعات تماشاگر است. سبب این است که اولی از قوانینی که خاص خود اوست اطاعت میکند و حال آنکه دومی خود را با شرایطی که کاملاً با ذات او بیگانه است تطبیق میدهد. اولی هنرمند است و دومی متصنع...

وحدت زمان هم محكمتر از وحدت مكان نيست. محدود كردن ماجرا در

۱. به ظن قوی در اینجا هوگر از «شلگل» متأثر است که در درس های ادبیات نمایشی چنین میگوید:
 «اغلب تراژدی های فرانسوی در تماشاگر این فکر را تولید میکنند که حوادث بزرگ در جای دبگر اتفاق
 می افتند و آنها برای دیدن این حوادث در جای خوبی قرار نگرفته اند.»

#### ۲۲۲ / مکتب های ادبی

مدت بیست و چهار ساعت، درست مانند این است که آن را به سرسرا محدود کنیم. هر حادثه ای مدت خاص خود را دارد همانطور که مکان خاص خود را. ریختن مقدار معینی از زمان در جام انواع مختلف حوادث! دوختن یک اندازه لباس بر تن آدم هائی با هیکل های گوناگون. مردم به کفاشی که بخواهد برای همهٔ پاها یک اندازه کفش بدوزد میخندند! قفسی ساختن از میله های وحدت، وحدت مکان و وحدت زمان، و فضل فروشانه، به نمایندگی ارسطو، همهٔ این ماجراها، همهٔ آین مردم، همهٔ این چهره هائی را که مشیت الهی، در عالم واقع به صورت چنین توده های گسترده ای بسط داده است وارد آن کردن! این کار، معلول کردن آدم ها و حوادث است، درهم ریختن جهرهٔ تاریخ است. بهتر بگوئیم: همهٔ اینها ضمن اجرا خواهند مرد، و بدینسان است که ویرانگرهای متعصب به نتیجهٔ معمول شان می رسند: آنچه در تاریخ زنده بود در تراژدی مرد، آست. و به این سبب است که درون قفس وحدت ها اسکلتی بیشتر وجود ندارد.

بیست و پنجم فوریه ۱۸۳۰ این تاریخ در مغزهای ما با حروف آتشینی نقش شده است: تاریخ اولین شب نمایش «ارنانی»...

شاعر جوان با جرأت غرورآمیز و با نبوغ بزرگ خویش، شرف و افتخار را از جلب توجه و موفقیت بالا تر می شمرد. او کمک دسته های اجیری را که مایهٔ موفقیت نمایشنامه ها می شدند، با عناد و لجاجت رد کرده بود. کف زنان مزدور نیز بسهم خودشان ذوقی نظیر ذوق اعضاء آکادمی داشتند؛ آنها بطور کلی کلاسیک بودند.

اما ما نمی توانستیم راضی شویم که «ارنانی» تک و تنها بدون کمک، با مردم هوچی و کج فکری که در سالون جمع شده بودند و لژنشین های آرام و مسنی که در زیر پردهٔ نزاکت، دشمنی و کینهٔ خود را پنهان کرده بودند و خطرشان کمتر از دستهٔ اول نبود، به مبارزه پردازد. جوانان پر حرارت رومانتیک که «مقدمهٔ کرامول» را با ایمان تعصب آلودی خوانده بودند به ، ( موگو، پیشنهاد کردند که اجازه دهد خدمتی باو کنند. استاد جوان نیز در قبول این پیشنهاد مانمی ندید.

جوانان به دسته های کوچک تقسیم شدند. در دست هریک از آنها، علامتی از کاغذ چهارگوش وجود داشت که بر روی آن کلمهٔ Hierro نوشته شده بود (هیرو امضای رومانتیک «ویکتورهوگو» بود.)

این جوانان روشنفکر و فهمیده که از خانواده های تمیزی بودند و علاقهٔ دیوانه واری به هنر و شعر داشتند، عده ای تویسنده، دسته ای نقاش و عده ای

موسیقی دان، مجسمه ساز و معمار بودند. همهٔ آنها دربارهٔ مسائل ادبی صاحب نظر بودند. اما متأسفانه در بعضی از روزنامه های کوچک و بی ارزش عصر و مقاله های هجوآمیز وانمود شده بود که این جوانان دسته ای ولگردند و از گوشه و کنار جمع آوری شده اند. اینها وحشیان کثیف و بی فکر و دیوانهٔ «هون» نبودند که در برابر «تئاتر فرانسه» چادر زده باشند بلکه شوالیه های آینده، قهرمانان فکر و مدافعان عصر آزادی بودند. و همه زیبا، آزاد و جوان بودند. آری آنها زلف داشتند. (انسان که از مادر با گیس مصنوعی بدنیا نمیآید.) زلف های بعضی از آنان با چین و شکنهای ملایم و درخشان بر روی شانه هایشان ریخته بود، زیرا این زلفها بسیار خوب شانه شده بود. ذوق شخصی در وضع لباس آنها دخالت داشت. رنگهائی هم که انتخاب کرده بودند بسیار شخصی در وضع لباس آنها دخالت داشت. رنگهائی هم که انتخاب کرده بودند بسیار

با سوءنیت و به امید اینکه سر و صدائی تولید شود و بهانه ای برای دخالت پلیس بدست آید، درهای تئاتر را از ساعت دو بعد از نصف شب باز کرده بودند. در میان تاریکی و یا حداقل نیمه تاریکی سالنی که چراغهای آن روشن نشده بود، شش یا هفت ساعت انتظار واقعاً کار مشکل و طاقت فرسائی بود. حتی بفرض آنکه در آن ساعت آخر شب، ارنانی مانند آفتاب درخشانی طلوع می کرد!

گرسنگی رفته رفته خودنمائی می کرد. آنها که محتاط تر بودند، شکلات و حتی بعضی ها بقول کلاسیک های بدبخت، کالباسهای مغز سیردار آورده بودند.

بالاخره چهل چراغ بزرگ، با سه طبقه چراغ و درخشندگی مخصوص منشوری خود، به آرامی از سقف پائین آمد. و چراغهای جلو صحنه، دیواری از نور بین عالم خیال و دنیای حقیقت کشید.

در جلو صحنه ، شمعدانهای متعدد روشن بود و سالون آهسته آهسته پرمیشد. نزدیک جایگاه ارکستر و بالکون تئاتر از ادبا و اعضاء آکادمی پر شده بود. گوئی سر و صدای طوفان سنگینی در سالون شروع میشد. لحظهٔ باز شدن پرده فرارسیده بود: هردو طرف چنان از کینه سرشار بودند که خطر شروع زد و خوردی پیش از آغاز نمایش میرفت. بالاخره صدای سه ضربت چوب شنیده شد. تنها یک نگاه به قیافهٔ تماشاگران کافی بود نشان دهد که نمایش امشب نمایشی عادی نیست. دو سیستم ، دونیت ، دو نیرو باهم رو برو شده بودند. (حتی اگر بگوئیم «دو تمدن» مبالفه نکرده ایم) این دو

دسته همانطور که اغلب در اختلافات ادبی دیده میشد، از ته دل نسبت به همدیگر احساس دشمنی میکردند. آماده بودند که باهم بجنگند و گریبان همدیگر را بگیرند. هرکس نسبت بدیگری حالت خصمانه ای داشت. ببازوها فشار می آمد و یک تماس کوچک کافی بود که نزاع شدیدی آغاز گردد...

سفحاتی از: صفحاتی از: درس های ادبیات نمایشی اثر آوگوست ویلهلم شلگل August-Wilhelm Schigel (۱۸۴۵ – ۱۷۲۳)

#### ۱ ــ تعریف تئاتر

پیش از ورود به موضوعی که میخواهیم تعریف کنیم، لازم است تحلیل دقیقی از مفاهیمی که به کلمات نمایشی، تئاتری، تراژیک و کمیک میدهیم، به عمل آوریم. آیا نوع دراماتیک چیست؟ جواب بسیار ساده به نظر میرسد: نوعی است که در آن شخصیت های مختلفی را وارد صحنه میکنند که باهم حرف میزنند و نویسنده به نام خودش هیچ حرفی نمیزند. با اینهمه، این فقط شکل بیرونی درام است که طبعاً باید صورت دیالوگ داشته باشد، اما اگر شخصیت ها بی آنکه بخواهند در همدیگر تأثیر بگذارند، فقط احساسات و افکارشان را بیان کنند، و اگر در پایان نمایش در همان حالت روحی باشند که در آغاز بودند، گفتگوی آنها که در عین حال می تواند بسیار برجسته باشد، مسلماً هیچگونه تأثیر نمایشی تولید نمیکند....

فعالیت لذت حقیقی زندگی است یا بهتر بگویم، خود زندگی است. لذات مطلقاً غیرفعال، در حالی که گهوارهٔ ما را به آرامی تکان میدهند، ما را در نوعی خواب روحی فرومیبرند که طبعاً لطافتی هم دارد؛ اما وقتی که انسان هیچگونه هیجان در ونی احساس نکند، ملال از او دور نمی شود. بیشتر مردم به سبب موقعیتی که دارند یا به این سبب که استعداد تلاش های بزرگ را ندارند، زندانی دائرهٔ یکنواخت مشغولیات بی معنی هستند. روزشان با دنبال کردن قوانین یکنواخت عادت تکرار

می شود؛ چندان احساسی از هستی ندارند؛ شور و هیحان دوران حوانی شان که زندگی آنان را مانند سیلاب تندی روانی م ساخت، پس از مذتبی سست می شود و از حرکت می ماند؛ آزرده از نبوعی نارضائی درونی، با دست زدن به وسائل مختلف سرگرمی، م كوشند كه از آن فوار كنند، اما نتيجه همه اين تلاش ها فعال كردن نيروهاي بیهوده ای است و درگیر کردن آنها با مشکلات کوچک. هیچیک از این سرگرمی ها قابل مقاسه با نمايش نيست. ما كه از لذت اعمال نفوذ ته كمك اعمال خودمان محروميم، دستكم اعمال ديگران را با لذت تماشا ميكنيم: مهمترين موضوع فعاليت انسان، خود انسان است. ما در روی صحنه شخصیت های دوست یا دشمن را میبینیم، نیروهای متقابل آنها را اندازه میگیریم، در آنجا موجودات باهوش و حساسی را مى بينيم كه هركدام با عقايد خويش، روحيات ومشخصات خويش وعلائق خویش با هم مقابله می كنند و در برابر چشم ما، دربارهٔ روابط آينده شان تصميم می گیرند. هنر شاعر دراماتیک عبارت است از حدا کردن و کنار گذاشتن اضافاتی که با حريان عمل بيگانه اند، آن حز ثيات بيهوده و آن حوادث مزاحم كه در واقعيت، جريان وقايع مهم را به تأخير مي اندازند، و گردآوري هرآنچه توحه و كنحكاوي را جلب میکند به صورت نوعی بسته بندی. بدینسان نمایش، تابلو زیباتر شده ای از زندگی را به ما عرضه میکند. برگزیدهٔ جذاب ترین و قاطع ترین لحظه های سرنوشت بشری.

تنها این نیست. در یک سرگذشت ساده، برای اینکه کمی شور و هیجان به داستان داده شود، اغلب شخص راوی را میبینیم که شخصیت هایش را به صحنه می آورد و وادارشان میکند که حرف بزنند و برای این کار لحن صدا و حالات قیافه اش را عوض میکند و گاهی هم برای پرکردن خلاهائی که این گفتگوها در داستان باقی می گذارند، راوی به نام خودش، رشتهٔ سخن را به دست می گیرد و همهٔ اوضاع و احوالی را که می بایستی شناخته شود تشریح میکند.

شاعر دراماتیک مجبور است که از این وسیله صرفنظر کند، اما از امتیاز بسیار مهمتری استفاده میکند. به جای هر یک از شخصیت های فرضی، یک شخص واقعی را به صحنه می آورد و میخواهد که این شخص از نظر هرگونه رابطهٔ سن و سال، جنس و چهره تا حد امکان پاسخگوی تمام مشخصاتی باشد که او به وجود آفریدهٔ خود داده است. این شخص باید مجموعهٔ شرائط شخصیت فرضی را از آن خود کند. و نیز

نو بسنده از او مرخواهد که هر یک از حرف هاش را با حالات صدأ و حرکات حهره و همهٔ حرکاتی که می تواند به فهم گفته های او کمک کند همراه سازد. علاوه بر آن، مر بایستم که این نماسندگان واقعی موجودات خیالی، با لباسی مناسب شرائط و مناسب دوران و سرزمین که در آن فرض شدهاند ظاهر شوند؛ چه برای افزودن بر مشخصات شياهت و حه از ينروكه خود لباس حزو مشخصات شمرده مي شود. و بالاخره برای گردآوردن همهٔ روابط میکن او مرخواهد که شخصیت هاش را در مكانى قرار دهد كه نوعى شياهت به حاثى داشته باشد كه فرض كرده ايم ساكنند: خلاصه ابنکه آنها را وارد صحنه میکند. این مسئله ما را به مفهوم تثاتر رهبری میکند. زیرا روشن است که هریک از ابزار صحنه، مکمل لازم فرم نمایشی است. یعنی نمایش یک حادثه به وسیلهٔ گفتگو و بدون پیاری گرفتن از قصه گوئی. تصدیق میکنم که بعضی از آثار نمایشی وحود دارد که نویسنده شان آنها را برای تئاتر ننوشته است و هرچند هم که انسان به هنگام خواندن آنها تحسین شان کند، در صحنه چندان اثرگذار نخواهند بود. اما من شک دارم در اینکه شخصی که هرگز تئاتر ندیده و یا دربارهٔ آن حیزی نشنیده است متواند آن تأثیر قوی را که این آثار در ما میگذارند، دریافت کند. مخيّله ما از مدّت ها به اين طرف عادت كرده است كه وقتى اثر نمايشي را ميخوانيم، صحنهٔ نمایش را در نظر مجسم کنیم.

# ۲ \_ یک وحدت هم پیکر (اورگانیک)

اعضاء حواس ما از اشیاء خارجی تأثیرات بی شمار متعددی می گیرند که قسمت های مختلف این اشیاء بطور نامشخصی تولید می کند. قضاوتی که به وسیلهٔ آن این تأثیرات را گرد می آوریم تا مجموعه ای از آنها تشکیل دهیم، سرچشمه اس در حوزهٔ اندیشه ای فوق حواس پنجگانه قرار دارد. بدینسان که مثلاً وحدت مکانیکی یک ساعت در هدف مشترک قسمت های مختلف آن است که همه شان در کار اندازه گیری زمان شرکت دارند. اما این هدف فقط برای عقل وجود دارد و با حواس ما بیگانه است. وحدت هم پیکر یک گیاه یا یک حیوان در مفهوم «زندگی» است. باری، هر چند که زندگی برای نشان دادن خود به ما، صورت های مرثی به خود می گیرد و ما برای اینکه حالت فرّار آن را درک کنیم، به موجود اتی که زنده هستند نگاه می کنیم، خود آن

غیرمادی است.

قسمت های جداگانهٔ یک اثر هنری، و بخصوص برای اینکه به موضوع خودمان برگردیم یک تراژدی، می بایستی به وسیلهٔ ذهن، و نه حواس، گردهم آید. این قسمت ها هدف مشترکی دارند که عبارت است از ایجاد تأثیر عمومی در روح ما. وحدت، در اینجا هم، مانند همان مثال هائی که ذکر کردیم، به حوزهٔ بالا تری برمی گردد، یعنی به حوزهٔ احساسات یا اندیشه ها که در این مورد هردو یکی هستند. زیرا احساسات اگر دست کم آن را به حواس نزدیک نکنند و به صورتی کاملاً غیرفعال در باره اش قضاوت نکنند، عضو معنوی ماست برای دست یافتن به بی نهایت، که سرانجام در روح ما به جامهٔ اندیشه درمی آید.

من هرقدر که قانون وحدت کاملی را در تراژدی زاید بشمارم و دور بیندازم،
یک وحدت بسیار ژرفتر و درونی تر را انتظار دارم که بسیار زیادتر از آنچه اغلب
منتقدان به آن قانعند، به ذات اشیاء وابسته تر است. این وحدت را من اغلب، با چنین
کمالی، چه در آثار شکسپیر و کالدرون و چه در آثار اِشیل و سوفوکل می بینم، و حال
آنکه در تعداد زیادی از تراژدی ها، که معایب آنها از دیدهٔ تیزبین «آریستار
خوس» های امروزی دور مانده است، اثری از آن نمی یابم.

### ٣ ـ قدما ورومانتيك ها

قریحهٔ پیکرسازی الهام بخش شاعران قدیم بود، قریحهٔ منظره سازی شاعران رومانتیک را به جنب وجوش می آورد. مجسمه، مخصوصاً توجه مردم را به گروهی که نشان می دهد جلب می کند و آن گروه را تا حدامکان از دور و برشان جدا می کند. و اگر به وسائلی نیاز باشد، با اشارهٔ کوچکی از آنها می گذرد. نقاشی، برعکس، در جزئیات تابلوهایش جلب نظر می کند، به چهره های اصلی درخشش فوق العاده ای می دهد، اما باز هم رنگ های درخشان و مناسبی را برای پرده ها، مناظر دوردست، برای ابرها و آسمان اختصاص می دهد. بخصوص دوست دارد که نگاه تماشاگر در اعماق مناظر دوردست جاذبهٔ تازه ای کشف کند. سایه روشن پرده ها و وهم آمیزی نماها، ابزارهای جادوی آن هستند. بدینسان هنر نمایشی قدما، به ویژه تراژدی، چنان که گوئی کاملاً تصادفی باشد، اشکال زمان و مکان را نابود می ساخت. و حال آنکه شعر رومانتیک، با تغییر

#### ۲۳۰ / مکتب های ادبی

مداوم زمان و مکان، آنها را برای زینت تابلوهای متحرکش به کار میگیرد. و اگر بخواهیم بدون به کار بردن تصاویر، همان تضادها را بروز دهیم باید بگوئیم که شعر قدیم آرمانی است و شعر امروز مذهبی. شعر قدیم زمان و مکان را تحت فرمانرواثی روح ما قرار میدهد و شعر جدید آن مفاهیم اسرارآمیزی را که به متعالی ترین جنبه شخص ما وابسته اند و شاید الهامی از چانب خداوند است به کار می برد.

این قطعهٔ ۱۱۶ آتنائوم که نوشتهٔ فردریش شلگل است بطور کلی به منزلهٔ مانیفست مکتب رومانتیک تلقی می شود.

۱ ــ شعر رومانتيک شعري جهاني و پيشرو است.

۲ ـــ رسالت آن فقط این نیست که همهٔ انواع ادبی جداگانهٔ شعر را از نومتحد
 کند و شعر را با فلسفه و فن بلاغت مربوط سازد.

۳ ــ شعر رومانتیک میخواهد و باید شعر و نشر را، قریحه و نقد را، شعر هنری و شعر طبیعی را گاهی درهم آمیزد و گاهی درهم ادغام کند، شعر را زنده و اجتماعی کند، و زندگی و جامعه را شاعرانه. نکته و لطیفه را شعروار کند و اشکال هنر را با انواع مواد سازندهٔ محکم آکنده و اشباع کند و آنها را با ضربانهای طنز جان بخشد.

٤ ــ شعر رومانتیک همهٔ آن چیزهائی را که شاعرانه است از وسیعترین سیستم هنر گرفته که شامل هنرهای متعددی است تا آه و بوسه و نفس های یک «کودک ــ شاعر» در ترانه ای فاقد هنر.

۵ ــ شعر رومانتیک میتواند در آنچه به نمایش درمیآید چنان مخفی شود که انسان تصوّر کند که هدف یگانه و نهائی آن تشخّص دادن به فردیت های شاعرانه از انواع مختلف است. با اینهمه هیچ قالبی وجود ندارد که قادر به بیان کامل روح نویسنده باشد؛ بطوری که فلان هنرمند که یگانه هدفش نوشتن یک رمان بوده ناگهان

#### ۲۳۲ / مکتب های ادب

خود تصو د شده است.

٦ \_ تنها شعر رومانتک می تواند، مانند حماسه، آثبنهٔ دنبائر ، باشد که همه را احاطه کرده و تابلو دوران باشد.

۷ ... و با انتهمه، هنوز مع تواند، در میانه، بین باز نموده و بازنماینده، بر بال هاى انديشة شاعرانه، آزاد از هر سود واقعى وآرمان موج بزند، وبه اين انديشه قدرتي روزافزون بدهد و آن را مانند يک رشته مي يايان از آئينه ها تكثير كند.

۸ ــ توانائي عالى تر بن و كامل تر بن ساخت را نه تنها از درون به سوى بيرون، بلکه در عین حال از بیرون به سوی درون دارد. بطوری که همهٔ قسمت هائه ، را که می بایستی یک کل را در آفرینش بسازد، به یکسان متشکل میکند. و از این طریق، دورنمای کلاسیسیسمی با رشد بی حد در برابرش گشوده است.

٩ ــ شعر رومانتك در مان هنرها به منزلهٔ نكته و لطبقه است نسبت به فلسفه و به منزلهٔ اجتماع، روابط، دوستی و عشق در زندگی.

١٠ ــ اشكال ديگر شعر يابان يافته اند و حالا مي توانند تشريح شوند.

۱۱ ــ شعر ر ومانتیک هنوز در حال صبر ورت (شدن) است و این طبیعت ویژهٔ

آن است که حاودانه در حال شدن باشد و هرگز کامل شمرده نشود.

۱۲ ـ هیچ نظریهای نمی تواند آن را از پای بیفکند و تنها یک نقد اشراقی مر تواند حوثت کند که و مؤگر آرمان آن را بیان کند.

۱۳ ـ تنها شعر رومانتیک است که بی پایان است و تنها شعر رومانتیک است که آزاد است و اولین قانون آن این است که دلخواه شاعر تحت فشار هیچ قانونی نىست.

۱۵ ـ نوع ادبی رومانتیک یگانه نوعی است فراتر از یک «نوع» و می توان گفت که نفس شعر است زیرا به یک معنی، هر شعری رومانتیک است و بایڈ باشد.

# نمونه هائى از آثار دورهٔ رومانتيک

از ادسات انگلستان

Ossian اوسیان (۱۷۹۱\_\_۱۷۳۸) Mac Pherson اثر مک فرسن

«اوسیان» شاعر حماسه سرای نابینا که تحت حمایت «مالوینا» زن بیوهٔ پسر خود اوسکار زندگی میکند، به آهنگ چنگ خویش داستان پیروزیهای پدر خود «فینگال» شاه شجاع و سایر جنگجویان را میسراید. اما با این داستانها و احساسات، اندوه خود شاعر نابینا و افکار و تصورات اخلاقی او و شرح مناظر و چیزهای دیگر نیز آمیخته است و این ترانه ها را از یکنواختی نجات می دهد. «مک فرسن» نامها و چهار چوب اثر خود را از افسانه های قدیمی اسکاتلندی و ایرلندی به عاریت گرفته اما مناظر و محیط کشور خویش و زمان خود را در آن وارد ساخته است. در اینجا چند قطعه از کتاب «اوسیان» نقل می کنیم:

#### به خورشید

ای که بر بالای سرهای ما روانی و چون سپر پدرانمان مدوری، انوار تو از کجا می آید ای خورشید؟ انوار جاودانی تو از کجا می آید؟ تو با زیبائی شاهانه ات پیش می روی. ستارگان در آسمان پنهان می شوند. ماه پریده رنگ وسرد در میان امواج غرب غوطه می خورد. تو تنها روانی ای خورشید! چه کسی می تواند رفیق راه تو باشد؟ سلسله جبال ازهم گسسته می شود، کوهها نیز در طول سالها از میان می روند، در یا بنوبت در جرومد است، ماه در آسمان گم می شود. تنها توئی که پیوسته یکسانی ... تو مدام در معیط نورانی خویش شاد و سرگرمی. هنگامی که زمین بر اثر طوفانها تاریک است، هنگامی که برق می جهد و رعد می غرد، تو با همه زیبائیت برهنه بیرون می آئی و به هنگامی که برق می جهد و رعد می غرد، تو با همه زیبائیت برهنه بیرون می آئی و به

#### ۲۳۶ / مکتب های ادبی

طوفان میخندی.

افسوس! تو بیهوده برای «اوسیان» نور می پاشی. چه گیسوان زرینت بر روی ابرهای خاور موج زند و چه انوارت بر دروازه های باختر بلرزد، او دیگر اشعهٔ تورا نمی بیند، اما شاید تو هم چون من، فصلی بیش در پیش نداری و سالهای عمر تو پایانی خواهد داشت. چه بسا که روزی در سینهٔ ابرها خواهی خوابید و صدای صبح رانخواهی شنید.

#### به ماه

دختر آسمان، ای ماه، تو چه زیبائی! آرامش و صفای چهره ات چقدر برای من مطبع است! تو آکنده از لطف پیش می روی ستارگان قدم برجا پای زنگاری تو می نهند و بسوی شرق می روند. در حضور تو ابرها شاد و خندان می شوند و اشعهٔ تو گوشه های تاریک آنها را سیمین می سازد. چه کسی می تواند چون تو در آسمانها راه رود، ای دختر آسمان؟ به دیدار تو ستارگان شرم زده دیدگان درخشانشان را برمی گردانند: در پایان این راه هنگامیکه ظلمت عمیق تر می شود و قرص تو را می پوشاند، بکجا میروی؟ آیا تو هم چون «اوسیان» منزلی داری؟ خواهرانت از آسمان بزیر افتاده اند؟ آنها که در دل شب همراه تو شادی می کردند، دیگر وجود ندارند؟ آه! بیشک آنها پائین افتاده اند، ای چراغ زیبا، و تو گاه گاه به گوشهٔ خلوتی می روی تا بر آنها گریه کنی. اما شبی خواهد چراغ زیبا، و تو های افتاد و جاده های زنگاری آسمان رهایت خواهند کرد. آنگاه ستارگان، که حضور تو مایهٔ تحقیرشان بود، سرهای درخشان خود را خواهند افراشت و بر سقوط تو شادی خواهند کرد.

اکنون تو به همهٔ نور خویش آراسته ای؛ از کاخ خویش بدر آی و در آسمانها جلوه کن. ای باد، از هم بشکاف ابرهائی را که دختر آسمانرا از چشم ما پنهان میدارند! او می آید تا قلل سرسبز کوهها را روشن سازد و اقیانوس امواج نیلگون خود را زیر انوار آن رویهم می غلطاند.

### به ستارهٔ شامگاهی

ستاره، ای همراه شب، که سر تابناکت از میان ابرهای شامگاهی جلوه میکند

و شاهانه بر فلک لاجوردی قدم می نهی، در دشت و هامون به چه می نگری؟ بادهای طوفانی روز خاموش شده اند، صدای سیل گوئی دورتر شده است. امواج فرونشسته بر دامن صخره می خزند، مگسهای آغاز شب که با بالهای سبکشان به سرعت در پروازند مکوت فضا را از صدای بالهای خود آکنده اند. ای ستارهٔ درخشان، در دل شب به چه می نگری؟ تورامی بینم که لبخندزنان به سوی افق پائین می روی. امواج شادی کنان دور تو را می گیرند و گیسوان تابناکت را شستشومی دهند، بدر ود ای ستارهٔ خاموش، تا پرتو نوغ من بجای تو بدرخشد...

# دو شاعر کور درمرگ فرزندانشان میگریند

آلپن ـ آه «مورار»! توچون غزال کوهی سبکبال و چون شهاب سوزان سهمیگن بودی... اما اکنون منزلگاه تو چقدر تنگ و تاریک است! تورا که آنهمه بزرگ بودی، فضائی در میان گرفته است که با سه قدم می پیمایمش. چهار سنگ خزه داریگانه بنائی است که خاطرهٔ تورادردل مردم زنده می کند. درختی که بجزیک برگ بروی آن نمانده و چمنی که ساقه های درازش با نفس بادها می ارزند، گور «مورار» توانا را به چشم شکار چی نشان میدهند.

آرمن ــ اوه «دورا» ، بستری که تو در آن آرمیده ای چقدر تاریک است! اوه دخترم، خواب تو درگور چقدر عمیق است! کی بیدار خواهی شد تا ترانه های دلکشت را بگوش پدرت برسانی؟ ای شب غدان برخیزا... ای بادهای خزانی، برخیزید، برروی علفهای سیاه بوزید، بر ذروهٔ کاجها بغرید. ای ماه، پشت ابرهای از هم گسسته بغلت! و گاه و بیگاه چهرهٔ اندوه زده و بریده رنگت را نشان ده...

### Manfred مانفرد (۱۸۲۴ ــ ۱۷۸۸) Byron اثر لرد بایرون

«شعر نمایشی مانفرد» که در سالهای ۱۸۱۹ – ۱۸۱۷ در سویس و ونیز در سه پرده سروده شده است تا اندازه ای از «فاوست» گوته الهام گرفته. صحنهٔ وقوع داستان سراشیب ترین نقاط کوههای آلب سویس است که قصر مانفرد در آنجا واقع است. این شخص در عین حال جادوگر نیز هست، اما از یک پشیمانی که سبب آن بر خواننده نامعلوم است رنج می برد. ارواحی را احضار می کند که به ندای او جواب میدهند اما نمی توانند فراموشی را باو ببخشند. آنگاه روی یکی از قله های آلب می رود.

# کوه «ژونگرو»، هنگام صبح

مانفرد (تنها برروی صخره ها) \_ ارواحی که احضارشان کرده ام ترکم میگویند. جادوئی که آزموده ام نومیدم میسازد؛ داروئی که به آن متکی بودم شکنجه ام میدهد. دیگر از هیچ نیروی غیبی امید یاری ندارم. دیگر بر گذشته نمی توان مسلط بود و تا گذشته در میان ظلمت ناپدید است نمی توان به آینده رسید.

زمین، ای مادر من! و تو ای روز که روشن می شوی و شما ای کوهها، چرا اینهمه زیبا هستید؟ من نمی توانم دوستتان بدارم! تو ای چشم تابناک که برهمه چیز گشوده می شوی و همه چیز را از شادی آکنده می سازی، تو بر دل من روشنی نمی بخشی. و شما ای صخره ها که بر بلند ترین قله هاتان ایستاده ام و در زیر پایم در سواحل سیلاب، کاجهای تنومند بسبب دوری سرگیجه آورشان چون درختان کوچکی

جلوه میکنند؛ تنها یک پرش، یک تکان، یک حرکت حتی یک نفس سینه ام را بر بستر سنگی پرتگاهایتان خواهند افکند تا در آنجا آرامش جاودان یابد. پس چرا تردید میکنم؟ عضلا تم تحریک میشود اما نمی پرم. مرگ را می بینم اما از آن نمیگریزم. سرم بدوران می افتد اما پاهایم محکم است. بالای سرم نیروئی است که مرا نگهمیدارد و میگوید که سرنوشت من زنده ماندن است. اگر با این خلأ بسر بردن و گور روح خویش بودن را زندگی بتوان گفت!...

چقدر زیبا است! این جهان مرئی چقدر زیبا است! خود او و حرکاتش چقدر باشکوه است! اما ما که خود را فرمانروایان آن می نامیم و نیمی خاشاک و نیمی الوهیت هستیم، نه می توانیم در غرقابها پنهان شویم و نه می توانیم به آسمانها صعود کنیم. جوهر دوگانهٔ ما مایهٔ نبرد پایداری بین این عناصر است. هم رایحهٔ فنا و پستی از ما بلند است و هم غرور و عظمت. احتیاجات و کمالات عالیهٔ ما باهم درجنگند، تا ساعتی که مرگ پیروز شود و بشر به آن چیزی مبدل گردد که... پیش خود اعتراف نمی کند و جرأت گفتن نام آن را به همنوعانش ندارد. (پردهٔ اول صحنهٔ دوم)

تصمیم میگیرد که بزندگی خود پایان دهد و می شتابد تا خود را از بالای صخره ها پیائین افکند. اما در همان لحظه یک شکارچی بز کوهی او را میگیرد و با خود براه برگشت می برد. در دره ای کنبار آبشاری زیبا فرشتهٔ کوههای آلپ را احضار می کند، فرشته براوظاهر می شود و سبب رنج و اضطرابش را می برسد. «مانفرد» با یادآوری احساساتی که در جوانی مایهٔ نشاط و هیجانش بودند شروع به سخن میکند.

مانفرد از همان سالهای جوانی روح من با روح دیگران هماهنگ نبود و زمین را با چشم بشری نگاه نمی کرد. عطش جاه طلبی دیگران از آن من نبود و هدف زندگیشان نیز هدف من نبود. شادیهامان، دردهامان، عشقهامان و استعدادهامان باهم فرق داشت و در من بصورت عجیبی جلوه میکرد... باین تن زنده علاقه ای نداشتم... نزدیکی من با مردم و با افکار مردم بسیار کم بود. برعکس شادی من در دامن صحراها بود، دوست داشتم که هوای قلل یخ زدهٔ کوهها را تنفس کنم. آنجا که پرنده جرأت آهیانه ساختن ندارد و بال حشرات از سنگهای بی گیاهش گریزان است، میخواستم

#### ۲۳۸ / مکتب های ادبی

در سیلاب غوطه خورم و خود را به دست چرخش سریع امواجی که در دریا یا رودخانه باهم درجنگند رها کنم. این چیزها بود که جوانی سرسخت من در هواشان پر میزد. دوست داشتم که شبها ناظر سیر ماه و ستارگان باشم و چندان چشم به نور خیره کنندهٔ آنها بدوزم که پیش چشمانم تیره شود. و دوست داشتم هنگامی که باد خزانی آهنگ شبانگاهی خود را میسراید سقوط برگها را تماشا کنم و برای شنیدن صدای آنها دقیق شوم. شادی من از اینها بود. تنهائی را دوست داشتم، زیرا هروقت موجوداتیکه من بناخواه مجبور بودم خودم را در شمار آنان بدانم بر سر راهم با من برخورد میکردند، احساس میکردم که کوچک و پست شده و بدرجهٔ آنان پاثین رفته ام و آفریدهٔ خاکی کوچکی بیش نیستم.

سپس بطور مبهم حکایت میکند که عشق ممنوعی دچار نومیدیش ساخته و او باعث مرگ محبوبه خویش شده است. مانفرد پس از بازگشت به قصر خویش کشیش «سنموریس» را که بیهوده میکوشد او را به دین و آبن برگرداند می پذیرد و با او ملاقات میکند. اما بطورناگهانی میمیرد.

# منظومهٔ دریانورد فرتوت ا اثرس. ت. کولریج S.T. Coleridge ترجمهٔ مسعود فرزاد

دریانوردی است فرتوت با ریش دراز خاکستری و چشمان درخشنده. و اینک دست فرابرده یکی از سه تن راهگذر را متوقف میسازد...

«ای پیرمرد چرا مانع راه من شده ای؟ در خانهٔ داماد باز است و من از نزدیکان وی هستم مهمانان همه گرد آمده اند و تو خود آهنگ شادی را می شنوی. بگذار بروم. » دریانورد فرتوت دست درشت استخوان خود را برشانهٔ میهمان عروسی نهاده است، ونمرگذارد وی قدم از قدم دردارد.

است، ونمیگذارد وی قدم از قدم بردارد. در بانورد مرگه بد: «کشتم ما...»

«مرا رها کن! دست از من بردار ای احمق دراز ریش!» دریانورد دست خود را از شانهٔ او بـرگرفت لکن اینک با چشمان درخشندهٔ خود

دریا نورد دست خود را از سانه او بسرفرفت لکن اینک با چشمان درخشنده خود او را مسخر کرده از حرکت بازداشته است. مهمان عروسی روی سنگی می نشیند زیرا وی را از شنیدن گزیری نیست.

مهمان عروسی روی سنعی می سیند ریرا وی را ارسنیدن فریری بیست. آنگاه آن مرد فرتوت، دریانسورد درخشان چشم چنین سخن گفت:

 ۱. این ترجمه برای نخستین بار در مجلهٔ روزگار نو که در سال های اشغال ایران از سوی متفقین در منتشر می شد و به ایران می رسید، در شماره های ۳ و ۶ جلد دوم به تاریخ زمستان ۳-۲۹۲۲ به چاپ

1

مردم بر ساحل بانگ برداشته برای ما سفر خوش خواستند، و ما به ایشان پاسخ دادیم سرانجام کشتی حرکت کرد و از بندرگاه خارج شد. ما همه شادمان بودیم. از کنار کلیسائی که در پای کوه واقع بود بگذشتیم. از پای برج فانوس دریائی نیز بگذشتیم. خورشید از طرف چپ ما سر برداشت، ازمیان موج های دریا سربرداشت، و خوش بدرخشید. سپس بار دیگر در طرف راست ما در دریا فرو شد...

روزها بگذشت...

خورشید هرروز گرمتر میتافت تا آنکه هنگام ظهر بالای دکل کشتی ما...

«مهمان عروسی بیتاب شده است و مشت بر زانوی خود مینوازد، زیرا از خانهٔ داماد آهنگ نی به گوش میرسید. معلوم است که اینک عروس وارد مجلس شده است...

گونهٔ عروس مانند گل سرخ است. نوازندگان و سرایندگان پیشاپیش وی حرکت میکنند، و سر خود را در برابر وی فرود میاورند.»

مهمان عروسی بیتاب شده است و مشت بر سینهٔ خود می نوازد. اما وی را از شنیدن گزیر نیست و آن مرد فرتوت، دریانورد درخشان چشم، دنبال سخن خود چنین می گوید:

آنگاه توفان غرنده فرا رسید، باد سرکش و بیرومند بود و کشتی ما را با بال های عظیم خود می کوفت و ما را به جانب قطب جنوب می راند. بادبان های ما خم شده بودند. و پیشانسی کشتی ما هردم در دریا فرو می شد و بار دیگر بالا میامد و آب از هردو جانب کشتی به فراوانسی فرو می ریخت. باد بر ما قفا می زد و ما به فرار از چنگ او توانا نبودیم. حالت ما شبیه آن کس بود که دشمن، حربه به دست، و عربده کنان وی را تعاقب می کند و او چنان میهوت شده است که به جای آنکه به چپ یا راست به چد و بگریزد، سر خود را خم کرده به خط مستقیم پیشاپیش دشمن می دود و از عقب دشنام می شنود و لطمه می خورد... باری کشتی ما به سرعت پیش می رفت، باد به آواز بلند می غرید و ما دائماً به جانب جنوب می شتافتیم.

چندی نگذشت که مه و برف ما را فراگرفت. هوا بی اندآزه سرد شد و یخپاره های زمردگون عظیم که به ارتفاع دگل کشتی بودند، ما را احاطه کردند. باد

برف ها را به چهار سوی می پراکند، و از یخپاره ها روشنی یأس آوری برما می تافت. چنان شد که شکل و هیئت حیوانات و آدمیزادگان از خاطر ما فراموش شده بود و جزیخ هیچ نمی شکست و می ترکید، ناله برمی داشت نهیب می کرد و زوزه می کشید، و صداهائی از آن برمیامد که به هیچ صدای جهانی شباهت نداشت و فقط ممکن است نظیر آن در حال بیهوشی به گوش بشر برسد. عاقبت مرغی سپیدبال، مرغی خارق العاده، از میان پدیدار شد، گوئی روح مقدسی است که به دستیاری ما شتافته است. ما صدا برداشته و بر او سلام فرستادیم و پیدایش او را تهنیت گفتیم. مرغ گرسنه بود و ما به او غذا دادیم. و او چنان می خورد که گوئی همه روزگار خود را به گرسنگی گذرانده است و اینک می خواهد آن را جبران کند. آخر باز به پرواز درآمده گرداگرد کشتی ما جولان کرد. . . . ناگهان از یخپاره های عظیم نعره ای رعدآسا به گوش رسید. یخپاره ها بشکافتند، و سکاندار، کشتی ما را از میان بدر برده نجات داد.

هم آنگاه یک باد جنوبی از پشت سرما وزیدن گرفت، و مرغ کشتی ما را پیروی میکرد. هرروز نزد دریانوردان میامد تا غذا بخورد یا بازی کند. سپس باز در هوا برمیخاست و دنبال کشتی میامد. هرگاه هم خسته می شد روی دگل یا روی بادبان فرود میامد... نه ساعت تمام هرروز در هوای ابریا مه روی دگل یا روی بادبان می نشست و سرتاسر شب نیز باز همانجا می نشست و از میان امواج دودآسای مه پر و بال وی در روشنی ماه چون کفن پاره ای سفید و درخشان نمایان بود... و من براو نظر می کردم....

«تو را چه می شود ای دریانورد فرتوت؟ خداوند تو را از چنگ عفریت هائی که معذبت می دارند نجات بخشد. چرا رنگت این گونه پریده است؟ چرا برخود می لرزی؟»

زیرا... عاقبت طاقت من طاق شد، دیگر تاب دیدن وی در من نماند، و بالآخره کمان کشیدم و مرغ را به یک تیر از پای درآوردم!

۲

آنگاه خورشید از جانب راست ما طلوع کرد... از میان امواج دریا طوع

کرد... و از پشت پردهٔ مه غلیظ چهره نشان داد و باز از جانب دیگر در امواج فروشد. آن باد موافق جنوبی هنوز از پشت سرما می وزید ولی دیگر آن مرغ زیبا کشتی ما را پیروی نمی کرد. هیچگاه نزد دریانوردان نمیامد تا غذا بخورد یا بازی کند. دریانوردان غمگین شدند و گفتند: «تو کار زشتی کرده ای که شومی آن دامنگیر ما خواهد شد. زیرا همین مرغ بود که باد موافق را برای ما می وزاند». و میگفتند: «تف بر تو ای نابکار، مرغی که باد موافق را برای ما آورد به دست تو کشته شد». خورشید بار دیگر مر برداشت و خوش بدرخشید ولی قرص آن دیگر مانند پیش سرخ نبود و تیره نبود و امواج همه نابود شده بودند. آنگاه دریانوردان گفتند: «آن مرغ بدی بود» و تو خوب کردی که او را کشتی: زیرا آن مرغ مه تیره رنگ را برما محیط کرده بود». نسیمی فرح انگیز می وزید کف سفید رنگ امواج در هوا پریشان می شد کشتی ما به آزادی آب را می شکافت و پیش می رفت...

آنگاه به دریای خاموشان داخل شدیم...

نسیم از وزش باز ماند، بادبان ها فرو افتادند، غم و اندوه بر دریانوردان چیره شد. ما سخن نمی گفتیم مگر به قصد آن که خاموشی دریا را بشکنیم. آسمان به سرخی مس گداخته شده بود وقرص خونین خورشید درست بالای دگل کشتی ما برجای مانده بود اما چندان کوچک شده بود که گوئی اصلاً خورشید نیست و ماه است. روزها بگذشت، شبها بگذشت، و ما همچنان بریک نقطهٔ دریا ثابت بودیم. باد نفس نمی کشید و ما هیچ حرکت نمی کردیم. بطوری که گوئی کشتی و دریا همه به یک پردهٔ نقاشی تبدیل یافته است...

 ما آمده است و اینک ما را معذب می دارد. زبان در دهان ما از تشنگی مانند پیکان گیاهان صاعقه زده خشک شده بود. هیچیک از ما نمی توانست کلمه ای ادا کند. گوئی دهان های ما را از خاک سیاه انباشته اند.

وای، وای، که پیر و جوان چه نگاه های زشت و پرکینه ای به من می دوختند... سرانجام صلیبی که برگردن داشتم از من بگرفتند و در عوض لاشهٔ آن مرغ را از گردن من آویختند.

٣

زمانبه سختی می گذشت. گلوهاخشک شده بود، همه خسته و فرسوده، بسی خسته و فرسوده بودیم. چشم ها خیره شده بود، خسته و خیره شده بود... ناگهان من به مغرب نگاه کردم و جسمی در افق مشاهده نمودم که اول مانند نقطهٔ سیاهی به نظر می رسید. ولی بعد شبیه به ابری شد حرکت می کرد پیش میامد. و بالاخره دیدم که شکل و هیئت معینی به خود گرفت. نقطه ای، ابری، پیکری... ولاینقطع نزدیک می شد فرومی رفت و بالا میامد و به چپ و راست متمایل می گردید چنانکه گوئی از یک روح خبیث دریائی گریزان است... ولی گلوی دریانوردان خشک بود. و لبان ما سوخته و سیاه شده بود. د انگاه من بازوی خود را سخت گاز گرفتم و خون خود را مکیدم. دهانم مانده بودیم... آنگاه من بازوی خود را سخت گاز گرفتم و خون خود را مکیدم. دهانم برجای خود با گلوهای خشک و لب های سوخته وسیاه شده، بی حرکت ایستاده بودند. برجای خود با گلوهای خشک و لب های سوخته وسیاه شده، بی حرکت ایستاده بودند. و همه به برجای خود با گلوهای خشک و به های رطلی گران نوشیده اند. و من باز فریاد زدم: یک بار نفسی عمیق کشیدند چنانکه گوئی رطلی گران نوشیده اند. و من باز فریاد زدم: پیش میاید! برینید! ببینید! دیگر آن کشتی به چپ و راست متمایل نمی شود و مستقیماً به طرف ما پیش میاید! برای ما خیر و نبحات میاورد!»

چندی بدین منوال بگذشت تا آنکه امواج دریا در سمت مغرب سرخ رنگ شد. ماننند شعلهٔ آتش سرخ رنگ شد. روز نزدیک به پایان رسیسده بود و قرص عظیم و درخشان خورشید در افق فروافتاده و نزدیک بود با سطح امواج مغربی برابر شود که آن یکر مرموز در رسید و ناگاه میان ما و خورشید حایل شد بی درنگ گوئی میله های

بیشماری برابر خورشید نگاه داشته شد. و چنین به نظر میامد که قرص خورشید زندانی شده است و اینک چهرهٔ فراخ و سوزندهٔ خویش را به شبکهٔ آهنین پنجرهٔ زندان خود گذاشته است و برما می نگرد. من در این منظرهٔ عجیب دقت کردم و قلبم سخت به تپش افتاد. می دیدم که آن پیکر باز به سرعت حیرت افزائی پیش میاید و به ما نزدیک می شود. چندین بادبان بر فراز بدنهٔ آن در هوا موج می زد و به نور آفتاب می درخشید. اما چه بادبان های عجیبی! از تارهای عنکبوت نازکتر و پریش تر! آیا اینها دنده های آن کشتی است که نور خورشید را شکافته چهرهٔ خورشید را مشبک نموده است؟ و آیا جانداری جز این زن تنها در این کشتی موجود نیست؟ هان! این جنبندهٔ دیگر کیست؟ به شکل اسکلتی است که چادری از پارچهٔ سفید شبیه به کفن بر جسم خود پوشیده است. آیا مرگ مجسم همین است؟ آیا این شبح و این زن تنها سرنشینان این کشتی هستند؟ آیا مرگ رفیق و همراه آن زن است؟ لبان زن سرخ رنگ بودند. و حلقه های گیسوانش زرد مانند زره پوست تنش مانند ابرصان سفیدرنگ بود. وی شبح مرگ است گیسوانش زرد مانند زره پوست تنش مانند ابرصان سفیدرنگ بود. وی شبح مرگ است که هرکس حتی در خواب براو بنگرد خونش از سرما یخ می بندد.

بالآخره کشتی بی ملوان نزدیک ما رسید و این دوپیکر را دیدیم که با طاس نرد مشغول بازی بودند. زن گفت: «بازی تمام شد و من برده ام. اما اینک همهٔ اهل کشتی را به تومی بخشم و فقط یک تن از ایشان را برای خود نگاه خواهم داشت.» آنگاه سه بار صفیر کشید... لبهٔ خورشید در دریا فرو رفت. ستارگان بیرون جستند تاریکی به یک حمله از آسمان فرو افتاد و دریا را مسخر کرد. صدای خفه ولی نیرومندی از جانب آن پیکرها به گوش رسید. و کشتی مرگ بغتتاً در دریا به حرکت آمد و به کرانهٔ افق شتافته از نظر نایدید گردید.

ما گوش فرا داشته بودیم و با چشمان نیم باز نظر می کردیم. من سخت مضطرب شدم زیرا حس کردم که خون مانند شرابی که به جام بریزد به قلب من فروریخت و روح وحشت جام لبریز قلب مرا به دهان خود گذاشته به نوشیدن خون من مشغول شد. ستارگان تیره شدند و شب بر غلظت خود افزود. مرد سکاندار را به نور چراغ می دیدم که کنار سکان کشتی ایستاده است و کشتی را هدایت می کند. اما چهرهٔ او یکباره سفیدرنگ و چون صفحهٔ تابناک ولی مبهمی به نظر می رسید. شبنم از بادبان ها فرومی چکید بالاخره بر فراز افق مشرقی ماه شاخ دار طلوع کرد و یک ستارهٔ درخشان از فرومی چکید بالاخره بر فراز افق مشرقی ماه شاخ دار طلوع کرد و یک ستارهٔ درخشان از

لب پائين وي آويخته بود.

آنگاه دریانوردان، در نور آن ماه و ستاره، یکی یکی به سرعتی که فرصت آه و ناله را از من دریغ میداشت برگشته برمن خیره شدند و درد شدیدی بر چهرهٔ آنان نقش بسته بود. آری چشم برمن دوختند، و با نگاه خود برمن لعنت فرستادند. سپس یکان یکان یکان، بی آنکه آهی بکشند یا ناله ای از دل برآورند، هر دویست تن با صدای سنگینی برزمین کشتی افتادند و جان دادند! روح از تن ایشان پرواز کرد، پرواز کرد تا در جهانی دیگر به نصیب جاودانی خوشی یا رنج خود برسد. باری یکان یکان یکان بگذشتند و دویست بار صدائی مانند تیری که از کمان خودم بگذرد به گوش من رسید.

£

«ای دریانورد فرتوت، من از انگشتان درشت استخوان تو ترسان هستم! تو مانند سنگ پاره های کنار دریا کشیده قد و لاغراندام و آفتاب سوخته هستی. توبشر نیستی، همانا روح آشفتهٔ یکی از آن مردگانی!»

نتـرس، نترس، ای میهـمان عـروسی در آن ساعت بدن مـن فرونیفتاد و روح از جسم من پرواز نکرد. تنها من زنده ماندم اما تنها، تنها!

برآن دریای پهناور چه بیکس و تنها!...

از رنج درون فریادها کشیدم ولی هیچیک از مقدسین آسمانی برمن رحم نیاورد. و نظر لطفی به من متوجه نکرد. آنهمه مردان برازنده و نیرومند گرداگرد من مرده افتاده بودند. ولی هزاران موجود زشت هنوز زندگانی خود را در اطراف کشتی ادامه میدادند، و من نیز مانند آنها زنده بودم. نگاهی به دریای گندیده کردم ولی طاقت نیاورده چشمان خود را برگرداندم. سپس برغرشهٔ کشتی نظر انداختم. سرتاسر آن ازلاشهٔ رفیقان دریانورد من پوشیده شده بود. به آسمان چشم برداشتم و کوشیدم دعائی به دعائی بر زبان برانم ولی به محضی که لفظ دعا از لبان من خارج میشد صدائی به نجوا در گوش من سخن از زشتکاری میگفت. دعایم بی اثر میماند و قلبم چون خاک خشک و بیحس میشد. پلکهای چشم خود را برهم گذاشتم و چندی به همین حال درنگ کردم. تخم چشم من مانند نبض مرد تبدار می تبید. دیگر تاب دیدار از من رفته درنگ کردم. تخم چشم من مانند نبض مرد تبدار می تبید. دیگر تاب دیدار از من رفته بود. آسمان و دریا، دریا و آسمان، بر چشم خستهٔ من مانند بارگرانی فشار می آوردند.

لاشهٔ مردگان دریائین یای من افتاده بود و عرق سردی از آن احساد فروم ,ر مخت. اما حشمان ایشان باز بود و به همان گونه که حندی میش برمن به نفرین و لعنت نگر بسته بودند هنوز برمن خیره بودند. میگویند نفرین یک کودک یتیم آنقدر نافذ است که می تواند فرشتهٔ خحسته ای را از بالای آسمان به پست ترین دخمه های دوزخ فرو بیندازد. ولی من سهمگین تر وقهارتر از آن را نیز دیده ام و آن نفرینی است که در چشم مردان مرده جای دارد! هفت روز و هفت شب این لعنت بر من خیره شده بود وباز من نمی توانستم بمیرم... ماه از نردبان آسمان بالا رفت و در هیج نقطه ای درنگ نکرد. با آرامش تمام بالا رفت و یکی دو ستاره دنبال او حرکت میکردند. پرتو ماه، مانند شبنم منجمد بر جهان گسترده شد، ویهنای آن دریای بی نام و نشان را دستخوش خود قرار داد. کشتی من سایه ای عظیم به یشت سر خود افکنده بود. در محیط این سایه امواج مسحور، دائماً با شعله ای سرخ رنگ و هموار و ترس آور سوزندگی می کردند. ماوراء این سایه گروهی از مارهای دریائی را دیدم که مانند خطوط پیچاپیج درخشان و سفیدرنگ در حرکت بودند. اما هرزمان که راه کج کرده به سوی دیگر می رفتند آن فروزش سحرآمیز از بدن ایشان به شکل ر قیاره های بیشمار حدا می شد و در آب سرگردان می ماند. من محو تماشای اینان شده مودم زیر هریک از آنها با رنگ فریبنده ای از قبیل نیلگون یا سبز شفاف، یا سیاه مخملی، جلوه گری میکرد و دمی از حرکت بازنمیماند. پیچ و تاب میخورد و شناوری می کرد. و دنبال او خطی از آتش زرین رنگ امتداد می یافت. آه که اینان چه موجودات یرجنب و جوش و دلشادی بودند! هیچ زبانی قادر به وصف زیبائی آنان نبود. قلب من از مهر لبریز گردید، حالت وجیدی به من دست داد و من بی اختیار برآنیان برکت فرستادم. آه فرشتهٔ محافظ من برمن رحمت آورده بود زيرا قلب من از عشق مملوشد و آنها را بی اختیار برکت دادم... در همان لحظه توانستم دعا کنم و گردنم از بار گران آزاد شد یعنی لاشهٔ آن مرغ بیفتاد و مانند قطعه سربی در دریا فرورفت.

۵

ای خواب، تو محبوب بشر هستی! محبوب او هستی از قطب تا قطب! مریم مقدس خواب راحت را از آسمان فروفرستاده و بر جان من مسلط فرمود. مریم مبارک باد!

نیز خواب دیدم که سطل های خالی و خشک که دیری بود روی عرشهٔ کشتی یراکنده بودنید همه از شبنم پر شده اند و هنگامی که بیدار شدم باران می بارید. لبان من تر و گلویم حنک شد. لباس هایم همه خیس شده بود. یقیناً من در ضمن خواب آب نوشيده بودم و بدن من هنوز مشغول جذب آن مايع خوشگوار بود... به خويشتن حرکتی دادم ولی نمی توانستم وزن اعضای بدن خود را حس بکنم. چندان چست و چالاک شده بودم که گمان کردم در ضمن خواب مرده ام و اینک یک روح خجسته ای هستم ... دیری نگذشت که غرش بادی به گوشم رسید. ولی آن باد نردیک نشد و فقط با صدای خود بادبانها را که همه منقبض شده و سر دریش افکنده بودند به حرکت آورد. فضای بالائی ناگهان پر از چنب وجوش شد و صدها پرچم درخشنده و آتشین به یس وییش شتابندگی آغاز نهادند. ستارگان نیم رنگ از خلال آن پرچمها حشمک می زدند، می رقصیدنید و عشوه گری می کردند. آن باد مرموز بیش میآمد و هرلحظه شدیدتر و رساتر می غیرید و یادیان ها صفیر می کشیدند. باران از ایر سیاهی ریزش آغاز کرد و ماه لب بر لب آن ابر نهاده بود. ابر سیاه و ستبر از هم بشکافت و به یک گوشهٔ دیگر از افق شتافت ولی ماه همچنان در کنار آن بود. برق مکرر از ابر جدا شده به دریا فرومی افتیاد ولی هیچگونه پیچ و خمی نداشت بلکه مانند رودخانهٔ عظیمی که از یک صخرهٔ مرتفع به یائین پرتیاب می شود مستقیم و پهناور بود. باد بلند بیانگ هیچگاه به کشتی نرسیده بود با وجود این، کشتی پیش میرفت. آنگاه به فروزش برق و ماه، مردگان نالمه از جگر برآوردند و سپس جنبشی خورده همه به پا خاستند. ولی سخنی نمیگفتند و چشمان خیره خود را به هیچ سوی نمیگرداندند. مشاهدهٔ منظرهٔ آن مردگان متحرک حتی در حواب هم نادر و شگفت انگیز است تا چه رسد به بیداری... باری سکاندار، سکان کشتی را در دست گرفت و به کارپیشین خود پرداخت. کشتی پیش میرفت ولی در تمام این مدت ملایمترین نسیمی هم نمی وزید. ملاحان به رسم معهود مشغول بستن و باز کردن و کشیدن طناب ها شدند. هریک از ایشان برجای مقرر خود ایستاده بود و دست های خود را مانند آلت بیجانی بالا میبرد و پائین میآورد و كار ميكرد. ما الحق گروه كارگران وحشت زائى بوديم! جسد برادر زادهٔ من كنار من ایستاده بود و زانویش گاهی به زانوی من میخورد، من و آن حسد هردو طناب واحدی را می کشیدیم، ولی وی با من هیچ نمی گفت.

«ای دریانورد فرتوت، من از تو ترسان هستم!»

آرام باش ای میهمان عروسی . در حسم مردگان آن ار واحی که به دردگر بخته به دند باز نگشته بودند. بلکه اینک یک گروه دیگر از ارواح خحسته حلول نموده بود و آنان را به خدمت وام داشت. سحرگاهان آن احساد، بازوان خود را از حرکت بازداشتند ودور دگل کشتی محتمع شدند. آنگاه آهنگ های شیرینی از دهان ایشان به آرامی برخاست و از بدن ایشان جدا شد. هریک از این آهنگ ها چندین بار به دور کشتی حرکت می کرد و سیس نا گهان به سوی خورشید می شتافت. باز نرم نرمک برمی گشت ولی هنگام بازگشتن گاهی چندین آهنگ مختلف مخلوط به هم از خورشید فرومیامد و گاهی یک آهنگ مینفرد. گاهی شبه به آواز حکاوکی بود که یکه و تنها در حال نغمه سرائی از آسمان به سوی من پرواز کند، و هنگام دیگر چنان بود که گوئی تمام پرندگان کوچک جهان صداهای ظریف و شیرین خود را درهم انداخته و دریا و آسمان را از نغمات خود بر کرده اند. زمانی در گوشم ترکیبی از آهنگ های همهٔ سازها و آلات موسيقي طنيين انداز مي گرديد. و پس از چندي همه آن آوازها فرومي نشست و فقط آهنگ یک نای منفرد شنیده می شد. عاقبت همه اینها تبدیل ماهیت یافت و سرود فرشتگان از اوج فلک به گوش رسید چنان که آسمان ها برای شنیدن آن خموشی گزیدند... موسیقی سحرآمیز قطع شد. اما از آن ساعت تا ظهر از بادبان ها آوازی دلنشین برمی خاست. و آن آوازی بود شبیه به لالائی نیم آهنگی که یک جویبار ینهانی، سرتاسر شب، در ماه های بر برگ تابستان برای حنگل های خفته می سراید. كشتى ما تا نيمروز همجنان به آرامي پيش ميرفت ولي خفيفترين نسيمي هم نمی وزید تا بادران ها را مملو کند. کشتی، آب را منظماً می شکافت و نیروثی آن را از زیر پیش می راند. آری، نه گزیائین تىراز كشتى، آن روح كـه از سـرزمین مـه و برف بیرون آمده بود شناوری میکرد و هم او بود که کشتی را پیش میراند. هنگام ظهر بادبان ها نخمه سرائی خود را پایان دادند و کشتی نیز از حرکت بازماند. خورشید مستقیماً بالای دگل رسید و کشتی را در دریا متوقف ساخت. اما دقیقه ای بیش نگذشت که کشتی بار دیگر حرکاتی کوتاه و ناهموار آغاز کرد به مسافت نیمی از طول خود به عقب و حلومی رفت و سیس مانند اسب سرکشی که عنانش رها شده باشد ناگهان جستی کرد چنان که خون تمام بدن من به درون جمجمه ام پرتاب شد و بیهوش

برزمین افتادم. نمی توانم بگویم چند مدت در این حالت بودم ولی پیش از آن که زندگانی به تین من بازگردد به گوش روح خود دو آواز را شنیدم که در هوا با یکدیگر سخن می گفتند. یکی چنین گفت: «آیا این اوست؟ آیا آن مرد همین است؟ به خداوند سوگند چه بد کرد که با کمان خود مرغ بی آزار را کشت. روحی که در سرزمین مه و برف به تنهائی زیست میکند آن مرغ سپیدبال را دوست میداشت و مرغ سييدبال نيز ابن مرد را دوست مي داشت . ولي وي بيرحمي كرده آن را به يك تير از کمان خویش بکشت». آواز دومی نیرمتر بود. نرم و شیرین مانند قطرات عسل بود. وی حنین گفت: «اینک این مرد متحمل عذابهای سخت شده به کیفر خودرسیده است. بیش از این نیز کیفر خواهد کشید.» آواز نخستین: «اینک بگوببینم چه نیروئی است که کشتی را به این سرعت پیش می راند؟ اقیانوس چه میکند؟» آواز دوم: «اقیانوس از خود کاری نمی کند و میانند غلامی که برابیر مولای خود ایستاده باشد نفس برنمی آورد. فقط بگانه چشم عظیم و درخشان خود را خاموش وار به ماه آسمان متوجه کرده است و از ماه هدایت می طلبد تبا به کدام سوی جاری شود. زیبرا ماه راهنمای دریاست. هدایت کنندهٔ آرامش وی است و هدایت کنندهٔ خشم او. نیک ببین ای برادر که ماه با حه لطف و وقاری فرو نگریسته دریا را از نظر دور نمی دارد.» آواز نخستین: «اما آخر این کشتی چگونه به این سرعت پیش میرود، در حالی که نه در جریان موجی واقع است و نه بادی در عقب آن می وزد؟» آواز دوم جواب داد: «هوا پیشاپیش کشتی شکافته می شود و در عقب آن باز به هم میاید. اما ای برادر دیگر درنگ جایز نیست. بیا پرواز کنیم و به آسمان بازگردیم، زیرا ممکن است دیر شود. هنگامی که رؤیای این دریانورد به پایان برسد حرکت کشتی کندتر خواهد شد.»

٦

من بیدار شدم و دیدم که هوا معتدل است و کشتی به آرامی پیش می رود. شب بود... شبی بسیار ملایم و خاموش. مردگان دریک گوشهٔ کشتی پهلوی هم ایستاده بودند. ای کاش در گور بودند و بدان گونه چشم های خیرهٔ خود را که در نور ماه می درخشید برمن نمی دوختند. رنج و نفرینی که هنگام مرگ در دیدگان ایشان ثابت شده بود هرگز آنها را ترک نگفته بود. من نمی توانستم چشم خود را از چشمان ایشان

برگیرم و نمی توانستم چشمان خود را به سوی آسمان گردانده در پیشگاه خداوند استغاثه کنم. لکن اینک آن طلسم شکسته شد و من بار دیگر برآسمان نیلگون و اقیانوس سبزرنگ که پیش چشم من دامان گسترده بودند نظر کردم و اثری از آن مناظر پیشین ندیدم. اما جرئت نکردم اصلاً به عقب خود نگاه کنم. زیرا مانند آن کس بودم که در یک جادهٔ دورافتاده، تنها مانده باشد و با ترس بسیار رهسپری کند. اما یک بار سر خود را برگردانده دیده باشد که عفریتی مهیب دنبال او به فاصلهٔ کمی روان است. چنین مردی هرگز جرئت نخواهد داشت بار دیگر به عقب خود بنگرد. بسی برنیامد که بادی برمن دمیدن آغاز نهاد اما نه صدائی داشت و نه جنبشی. نیز از سطح دریا گذار نمی کرد برمن دمیدن آغاز نهاد اما نه صدائی داشت و نه جنبشی. نیز از سطح دریا گذار نمی کرد تما موی سر مرا نوازش می کرد و گونه های مرا می بوسید. سپس به شیوه ای جادوانه با ترس های من درآمیخت و دورتر شتافته ترس های مرا به دریا ریخت. حرکت کشتی بسیار سریع بود چنانکه گوئی در روی اقیانوس به پرواز درآمده است ولی این حرکت بسیار سریع بود چنانکه گوئی در روی اقیانوس به پرواز درآمده است ولی این حرکت هموار و خوشایند بود. نسیم شیرین می وزید....

آه چه رؤیای شادی انگیزی!

عجبا! آیا راستی این همان برج فانوس دریائی است که از کنارش گذشته بودیم؟ آیا این همان تپه است که کلیسا در پای آن قرار دارد؟ آری... آری... من به ساحل میهن خود رسیده بودم!... باری به لنگرگاه داخل شدیم. من آه میکشیدم و دعا میکردم که: «ای خداوند، مرا بیدار نگاه دار تا همه چیز را ببینم و از دیدار آن شاد شوم. اما اگر این نیز فریبی بیش نیست مرا به خوابی بفرست که بیداری نداشته باشد!»...

سطح خلیج لنگرگاه مانند شیشه، شفاف و هموار بود و مهتاب خاموش برروی خلیج آرمیده سایه های نیم رنگ بی شماری به وجود آورده بود. صخره می درخشید. کلیسائی که بر فراز صخره قرار داشت نیز می درخشید. عقربهٔ بادنما بی حرکت ایستاده بود. آنگاه چنین دیدم که پیکرهای بیشمار که جز سایه چیزی نبودند و رنگ ارغوانی داشتند از سطح سفیدرنگ خلیج برخاسته نزدیک کشتی ما آمدند. من چشمان خود را به عرشهٔ کشتی متوجه کردم. لاشه ها یکان یکان ساکت و ساکن برسطح آن خفته بودند، و بر فراز هر لاشه ای یک فرشتهٔ نورانی ایستاده بود! فرشتگان همراه یکدیگر

دست های خود را آهسته بالا می بردند و باز فرود می آوردند. آه چه منظرهٔ خجسته ای بود! ولی هیچ آوازی از فرشتگان برنمیامد. آری، آوازی نمیشنیدم اما آن خاموشی مانند شیرین ترین آهنگ موسیقی در قلب من نفوذ می کرد!

به زودی صدای لطمهٔ پاروها برسطح آب به گوش من رسید و فریاد امیدبخش زورق رانی را شنیدم. بی اختیار سر خود را برگردانده دیدم زورقی در آب نمایان است. رانندهٔ آن با پسر جوانی که خادمش بود به سرعت پیش می آمدند. آه چقدر خوشحال شدم! آن شادمانی قلبم را اشغال کرد که مردگان نتوانستند خشک و پژمرده کنند. من مرد دیگری را نیز در قایق دیدم و صدایش را شنیدم. این یک عابد پاکدامنی بود که در جنگل اقامت دارد و در آنجا ترانه های ملکوتی می سازد، و آنها را به آواز بلند می سراید. مشتاق شدم که وی روح مرا تقدیس کند و لعنت قتل مرغ سپیدبال را از وجود من سوید.

٧

این عابد نیکوکار در آن جنگل که از کمر کوه سرازیر شده تا لب دریا امتداد دارد زیست میکند. اینک با چه آواز رشید و رسائی ترانهٔ شیرین خود را میسراید! وی صحبت دریانوردان را که از کشورهای دوردست میایند دوست میدارد.

کهنه و بدرنگ هستند. در حنگل در آن هنگام سال که شاخ های پیچک زیر بار گران برف خم شده اند و حوجهٔ حفد از بالای درخت فر باد کشیده بیا نره گرگی که دریای همان درخت مشغول در بدن و خوردن توله های ماده گرگ است سخن مرگو بد... من بر سطح جو سار اسکلتهای آفتاب سوختهٔ برگهای خزانی را شنیاور دیدهام و اکنون مشاهدهٔ آین بادبان ها مرا به باد آن برگهای خشک مباندازد.» زورقرران گفت: «بناه برخدا! این کشتی چه منظرهٔ مهیبی دارد. من ترسیان هستم. » ولی عابد گفت: «نه، دل قوی دار وییش برو» زورق به کشتی ما نزدیکترشد... ومن نه سخنی گفتم، نه حرکتی کردم... زورق به چند قدمی کشتی رسید.... در همان لحظه صدای مرموزی شنیده شد که در زیر دریا به غرش درآمد و به طرف ما می غلطید... صداییش آمد و به کشتی مصادف شد. ناگهان آبهای خلیج از هم شکافتند و کشتی مانند پارهٔ سربی به قعر خلیج افتاد.... من بر اثر این غرش مهیب که بر آسمان و اقیانوس لطمه زد مدهوش شدم و پس از چندی که به خود آمدم دیدم بدن من مانند آن که هفت شبانه روز در دریا غریق بوده باشد بی حس و بی اختیار روی آب دستخوش امواج است ولی باز به سرعت رؤیا خویش را در میان آن زورق پافتم. زورق نیز مدتی دراز گرداگرد آن مغاک که کشتی را بلعیده بود حولان می کرد ولی همه حا خاموش بود و ما هیچ صدائی نمى شنيديم. فقط مى ديديم كوهى كه كنار ساحل است به لرزه افتاده است. من لبان خود را حرکت دادم. بی درنگ رانندهٔ زورق فریاد برکشید و بیهوش برزمین زورق نقش بست. فقط عابد مقدس برجای خود استوار ماند و چشمان خود را به سوی آسمان متوجه کرده به راز و نیاز پرداخت.

من پاروها را به دست گرفتهم و به راندن زورق مشغول شدم. پسر جوانی که مستخدم زورق ران بود و اکنون دیوانه شده در خیابان های شهر می گردد خنده ای بلند و دراز سر داد و چشمانش در حدقه درشت شده بود و پس و پیش می رفت. پس فریاد برآورد: «ها، ها! می بینم که ابلیس پاروزنی را خوب می داند!»

عاقبت به میهن خود رسیدم، و بر زمین محکم آن گام نهادم. عابد نیز از زورق بدر آمده بود ولی خود را به زحمت بر پای نگاه میداشت. من به زاری گفتم: «هان ای مرد مبارک نفس، برمن رحم آور و روح مرا تطهیر کن.»

عابد چیـن برپیشانی انـداخت و گفت: «زود بگـو، به توفرمان مـیدهم، زود

بگوببینم تو کیستی؟» هنوز سخن عابد به پایان نرسیده بود که چهار گوشهٔ تن مرا دردی سهمگین فراگرفت چنان که از شدت تألم به پیچ و تاب درآمدم و مجبور شدم داستان خود را برای وی سراسر نقل کنم. به محضی که سرگذشت خود را به پایان رساندم آن درد مرا رها کرده آسوده گذاشت. از آن زمان به بعد، در ساعت های نامعین آن درد مرموز باز بروجود من حمله ور می شود و تا وقتی که سرتاسر داستان خود را برای شنونده ای نگفته باشم قلب من در سینه ام می سوزد.

من مانند شنب از سرزمینی به سرزمین دیگر سفر میکنیم و نیروی سخن گوئی عجیبی در من پدید آمده است. برمردمان نظر میکنم و هرزمان شخصی که شایسته باشد از پیش من بگذرد من بی درنگ او را می شناسم و می دانم که وی می بایستی داستان مرا بشنود. آنگاه سرگذشت خود را برای او باز می گویم...

0

چه غوغائی در این خانه بر پاست! میهمانان عروسی همه اینجا جمع شده اند. عروس و دوستانش مشغول سرایندگی هستند. اما گوش بده. نیاقوس کوچکی از کلیسای شهر صدا برمی دارد و مرا به دعا خواندن فرمان می دهد. هان ای میهمان عروسی، روح من دیرزمانی در یک دریای پهناور و بیکران دچار تنهائی بوده است. اطراف و جوانب چنان از زندگان و جنبندگان تهی بود که به نظر میامد حتی خداوند هم در آن جای دورافتاده حاضر نیست. اینک در نزد من به همراه گروهی از مؤمنین به کلیسا رفتن هزار بیار لذیذتر و نیکوتر از رفتن به جشن عروسی است. آری، همراه ایشان به کنیسا رفتن و دعا خواندن و در پیشگاه پدر عظیم سر فرود آوردن و با وی راز و نیاز کردن. اکنون بیا تو وداع میکنم. خداحافظ، خداحافظ ای میهمان عروسی. ولی باز پسین سخنی میگویم آن را از من به یادگار نگاه دار. تا مهر در دل نباشد نیایش باز پسین سخنی میگویم آن را از من به یادگار نگاه دار. تا مهر در دل نباشد نیایش باز برش و کوچک دوست بدارد، و به هیچیک از آنان آزار روا ندارد زیرا خداوندی که جان ما از اوست خدای آنان نیز هست. همگان را از سر نطف آفر بده است و همگان را در دل خود عزیز میدارد.

a

دریانورد درخشان چشم که ریشش از پیری سفیدرنگ بود اینک مهمان عروسی را وداع گفته به راه خود رفته است، ولی میهمان را گوئی بهت گرفته و در عقلش خللی راه یافته است زیرا در جشن عروسی حاضر نشد و از در خانهٔ داماد روی برتافته یکسر به خانهٔ خود برگشت!...

اما روز بعد، چون سر از خواب برداشت مرد فکورتر و فهمیده تری بود.

۲ از ادبیات آلمان

سرگذشت ورتر Werther اثر گوته Goethe اثر گوته ترجمهٔ نصراله فلسفی

#### خلاصة داستان

«ورتر» جوان که برای پایان دادن به یک ماجرای عشقی؛ به شهر دیگر سفر کرده است، در این شهر به «شارلوت» دختر بزرگ حاکم پیر دل می بندد. اما بزودی خبردار میشود که دختر زیبا نامزدی بنام «آلبر» دارد که در سفر است. دوستی با دختر جوان رفته رفته بیشتر میشود و پس از اینکه آلبر از سفر برمیگردد و با شارلوت ازدواج میکند «ورتر» دوست خانوادگی آنها میگردد، برای اینکه فکر مارلوت ازدواج میکند «ورتر» دوست بکارهائی میزند. در پایان باز نمی تواند مقاومت کند و به شهر معشوقه بازمی گردد و بسراغ او میبرود و آتش عشق رفته رفته شعله ورتر میشود. اما در این میان میتوجه میشود که مخل سعادت خانوادگی آنان شده است و شارلوت با اینکه او را دوست دارد مجبور است که به شرهر خود وفادار بماند. «ورتر» تصمیم به خود کشی میگیرد و نیسه شبه و روز یکه پس از خواندن بماند. «ورتر» ترای شارلوت مردو بگریه افتاده اند و او صورت شارلوت را غرق بوسه کرده است، برای خاتمه دادن باین وضع لایتمل تصمیم به خود کشی میگیرد و مخز خود را بر بنان می کنا.

ما در اینجا «اللبی را که «ورتر» روزپیش از خودکشی برنامهٔ خود به شارارت می افزاید؛ از روی ترجمهٔ آقای «فلسفی» نقل میکنیم:

امروز آخرین روز است که من دیده می گشایم، دیگر این دوچشم من آفتاب تابعه را نخواهد دید: افسوس که امروز هم آسمان تیره و آفتاب از نظرم نابدید است!... ای طبیعت عزادار باش! زیرا پسر تو، دوست تو و عاشق تو راه مرگ می می می الدیشد که: «این آخرین صبح زندگانی من خواهد بود!» تأثیر این اندیشه را جز با تأثیرات مبهم خواب یا چیز دیگر مقاسه نمی تواند کرد.

روز آخر! این کلمهٔ آخر برای من مفهومی ندارد. امروز با کمال قوت نشسته ام و فردا بیجان و بی حرکت خواهم بود! مرگ چیست؟ هروقت که بفکر فرومیروم تصورات بسیار میکنم! من مرگ بسیاری از مردم را دیده ام ولی اختیارات بشر جنان محدود است که از آغاز و انجام زندگی خود آگاه نیست؛ در این لحظه من هنوز از آن خویشتن و از آن توام! ولی عزیزم، دریک لحظه شاید تا ابد از یکدیگر دور میشویم… نه! شــارلوت. چگونه مـمکن است که مـن معدوم شوم! چطور میشود که تو نابود شوی؟ ما همیشه زنده خواهیم بود!... نیستی... معنی این کلمه چیست؟ من آنرا کلمهٔ بی معنائی میشمارم... آه شارلوت! مردن و در خاک سرد و تنگ و تاریک مدفون شدن! در جواني دوست مهرباني داشتم، اين دوست مرد، به تشييع جنازه اش رفتم. بچشم خود دیدم که چگونه گور را کندند و جسد بیجانش را بخاک سیردند. وقتی که خاک بر بدنش میر بختند، پهلوی گورنشسته بودم. تیابوتش را در گورفرو بردند. نخستین تودهٔ خاک ریخته شد و از تابوت او صدای شومی برخاست. باز خاک ریختند... صدا کم کم آهسته تر و آهسته تر شد تا اینکه تمام گور را خاک فراگرفت! من در کنار گور او بخاک افتادم... میگریستم و دلم از درد شکافته بود، ولی از آنچه در برابرم میگذشت، چیزی نمیفهمیدم. نمیدانستم مرگ چیست! از گور سرد و تاریکی که اینک در انتظار من است، بی خبر بودم!...

آخ! مرا ببخش، مرا ببخش! دیروز آن لحظه آخرین لحظهٔ زندگانی من بود! فرشتهٔ عزیزم، دیروز دل من گواهی داد که تومرا دوست میداری! هنوز دو لبم ازآن حرارت آتشین میسوزد! دلم بهیجان عشق شدیدتری مبتلا شده است. مرا ببخش! مرا ببخش!

آه شارلوت! من خوب میدانستم که مرا دوست میداری، از همان روز اول که چشم تو بر چشمم افتاد و دستت را در دست گرفتم، دلم بمهر و محبت تو گواهی داد. ولی باز هروقت که از تو دور میشدم، یا اینکه آلبر را در کنارت میدیدم، دلم از محبت

تو بدگمان میشد و خون در عروقم میجوشید!

آیا هیچ بخاطر داری که در روز این وصلت شوم که نتوانسته بودی یک کلمه با من سخن گوئی و حتی دست مرا بفشاری،دسته گلی برای من فرستادی؟ اوه! در برابر آن گلها بخاک افتادم و تا نیمه شب زارزار گریستم، آن دسته گل نشان روشنی از عشق تو بود!

درین جهان، همه چیز با زمانه میگذرد، اما آن حیات سوزانی که دیروز از لبان تو در من دمیده شده و هنوز هم مرا میسوزاند تا ابد خاموش نخواهد گشت؛ شارلوت مرا دوست میدارد! این بازو به گردنش حمایل گشته! این لبها روی لبان آتشینش لرزیده! این دهان به دهانش نزدیک شده! اوه شارلوت! تو از آن منی، و تا ابد از آن من خواهی بود! چه اهمیت دارد که آلبر شوهر تو باشد؟ شوهر تو! بگذار آلبر شوهر تو باشد! بسیار خوب، اگر در این جهان دوست داشتن تو، جدا کردنت ازآلبر گناهی بشمار میآید، من نیز خود را بسزای این گناه میرسانم! زیرا که من لذت این گناه را چشیده ام و دلم از آن قوت و مایه زندگانی گرفته است... ولی از این ساعت از آن من خواهی بود! شارلوت تو از آن منی، پیش از تو بسرای دیگر میشتابم و شرح مصائب و آلام خویش را برای پدر آسمانی خود و تو میگویم، او مرا تسلی خواهد داد تا تو بیائی و چون هنگام برای پدر آسمانی ، به استقبال تو خواهم شنافت و در آغوشت خواهم کشید و در برابر خداوندگار عالم، تا آبد، با تو خواهم بود.

آنچه میگویم خواب و خیال نیست. هرچه بگور نزدیکتر میشوم چشمانم بیناتر میشود. ما باز یکدیگر را خواهیم دید و از آن یکدیگر خواهیم شد! در آن جهان مادر تورا نیز خواهم دید و اسرار قلبی خویش را برایش فاش خواهم ساخت! ۳ از ادبیات فرانسه بینوایان Les Misérables اثر و یکتورهوگو (۱۸۰۲ ـــ ۱۸۸۵) ترجمهٔ حسینقلی مستعان (صفحه ٤٠٩ جاپ بنجم)

# واترلو

ناپلئون به زرهپوشهای «میلود» فرمان میدهد که فلات «مونسنژان» را بتصرف درآورند.

# غيرمنتظر

سه هزار و پانصد تن بودند. جبهه ئی بطول یک ربع فرسخ تشکیل میدادند. مردان قوی هیکلی بودند سوار بر اسبان زورمند. بیست و شش گردان بودند، پشت سرشان تکیه گاهی داشتند مرکب از لشکر «لوفورده نوثت»، صد و شش تن ژاندارم ممتاز، سربازان شکاری گارد، هزار و صد و نود و هفت مرد جنگی، و نیزه داران گارد، با هشتصد و هشتاد نیزه. اینان کلاه خودهای بی کاکل و زره های آهن کوفته داشتند. با طپانچه های قلطاقی در جیبهای زین و قدارهٔ بلند. بامدادان همهٔ نیروی فرانسه آنانرا مورد ستایش قرار داده بود و این در موقعی بود که، ساعت نه صبح، شیپورها بصدا درآمده بود، همه موزیک سرود «نجات وطن را مراقب باشیم» میخواند و این گروه در شریک متراکم، یک باتری در حباح و باتری دیگر در قلب، بین شوسه های «ژناب» و «فریشمون» در دو صف بزرگ بحرکت درآمده بود و در خط توانای دوم که چنان عالمانه بدست ناپلئون تشکیل یافته بود و زره پوشهای «کلرمان» را در منتهی الیه سمت دارتشار.

چپ و زرهپوشهای «میلود» را در منتهی الیه راست خود داشت و باصطلاح در دو سمت خود دو بال آهنین تشکیل داده بود موضع میگرفت:

آجودان «برنار» فرمان امپراطور را باین دست ابلاغ کرد. مارشال «نه» شمشیر از نیام کشید و فرمان حرکت داد. گردانهای عجیب بجنبش درآمدند. درین موقع منظرهٔ وحشت آوری دیده شد.

همهٔ این سواره نظام، شمشیرها بالا، پرچم ها و شیپورها در معرض باد، هر لشکر در یک ستون، بیک حرکت و چنانکه گفتی یک فرد واحد است با دقت یک «قوچ مفرغی» (گرز فلزی بسیار سنگین و عظیمی شبیه به دیلم که در نبردهای قدیم برای سوراخ کردن و سرنگون ساختن دیوارها بکار میرفت و سرآن شبیه به کلهٔ قوچ ها جنگی بود) که شکافی باز کند، از تپهٔ «لابل آلیانس» پائین رفت. در گودال مخوفی که مردان بسیار در آن از پا افتاده بودند فروشد، آنجا میان دود ناپدید گردید، سپس از این تاریکی بیرون آمد. بر سمت دیگر دره نمودار شد، همچنان غلیظ و بهم فشرده با یورتبه سریع از زیر ابری از گلوله های توپ و خمپاره که بر سرش منفجر میشد سربالائی وحشت آور و پرگل تپهٔ «مونسژان» را بالا رفت. همه با وضعی خشن، تهدیدآمیز و تزلزل ناپذیر صعود میکردند. در فواصل شلیک های تو پخانه صدای سنگین پاهای و تزلزل ناپذیر صعود میکردند. در فواصل شلیک های تو پخانه صدای سنگین پاهای اسبان شنیده میشد. چون دو لشکر بودند دوستون تشکیل داده بودند. لشکر «واته» طویل پولادین بسوی ستیغ فلات روانه اند. این مانندامری خارق العاده در نبرد انجام بافت.

از موقع تصرف سنگر بزرگ «موسکوا» بدست سواره نظام عظیم فرانسه هرگز نظیر این واقعه دیده نشده بود. اینجا دیگر «مورا» نبود اما «نه» اینجا هم بود. بنظر میرسید که این تودهٔ عظیم بصورت دیوی درآمده است و یک جان بیشتر ندارد. هر گردان سوار در حرکت، پیچ و خم بخود میداد و مانند حلقه ای از شاخه های مرجان متورم میشد. ازمیان دود غلیظی که پارگی هائی در آن ایجاد شده بود دیده میشدند. درهم پیچیدن کلاه خودها، فریادها، شمشیرها، جهش طوفانی کفل های اسبان با غرش توپ و غریو کوس، اغتشاشی با انضباط و مخوف، روی اینها همه، زره ها همچون فلس بریشت اژدهای هفت سر.

این روایات پنداری مربوط بعصر دیگری است. چیزی نظیر این رؤیا بلاشک در حماسه های کهن «اورفیک» دیده میشود؛ در آن حکایت آدمیان اسب پیکر، هیپانتروپهای عتیق، آن دیوار آدمی روی اسب سینه که بیک تاخت بر اولمپ صعود کردند، همه مخوف، روئین تن، مجلل، در عین حال خدا و جانور.

مطابقت عددی عجیبی بود، بیست و شش گردان پیاده منتظر این ۲۲ گردان سوار بودند. عقب ستیغ فلات، در سایه باتری مستتر، پیاده نظام انگلیس، منقسم بسیزده مربع، هر مربع مرکب از دو گردان و در دو ردیف هفت مربع در ردیف اول و شش مربع در ردیف دوم، قنداقهٔ تفنگ بر شانه، نشانه گرفته برای زدن آنکه درمیرسد، آرام، ساکت، بیحرکت، منتظر. این عده، زره پوشان فرانسوی را نمیدیدند، و زره پوشان قادر بدیدن آنان نبودند. نیروی انگلیسی صدای بالا آمدن این جزر و مد انسانی را از تپه میشنید. تزاید صدای پای سه هزار اسب، ضربات متناوب و متوازن سم های اسبان که با یورتمهٔ سریع صعود میکردند، خشاخش زره ها، چکاچاک شمشیرها و صدای یکنوع نفس کشیدن و حشیانه بگوش میرسید. سکوت هراس انگیزی حکمفرما شد؛ سپس، ناگهان یک ردیف طویل از بازوان افراشته با شمشیر کشیده برستیغ تپه نمودار شد و هماندم کلاه خودها، شیپورها، بیرق ها، و سه هزار سرباز با سبلت های خاکستری آشکار شدند که فریاد میزدند: زنده باد امپراطور! همهٔ این سواره نظام بر فراز دشت سراز پر شد، و این مثل شروع یک زمین لرزه بود.

ناگهان امر رقت آنگیز در طرف چپ انگلیسیان و سمت راست ما، مقدمهٔ ستون زرهپوش با فریاد مخوفی از جا برجست. زرهپوشان همینکه عنان گسیخته و با همهٔ جوش و خروش و تاخت سریع شان بمرتفع ترین نقطه ستیغ رسیدند تا با یک حمله کار مربع ها و توپ های دشمن را بسازند بین خود و انگلیسیان، یک گودال عمیق دیدند. این راه مقعر «اوهن» بود.

لحظهٔ موحشی شد. درهٔ غیرمنتظر، دهان گشوده، تنده در زیرپای اسبان، به عمق چهار متر بین دو خاک ریز؛ ردیف دوم ردیف اول را بدون آن راند، و ردیف سوم ردیف دوم را. اسبان سر دو پا بلند می شدند، عقب میزدند، روی کفل میافتادند، چهار دست و پا بر هوا میلغزیدند، سواران را زیر خود میکوفتند، همه با هم زیر و زبر میشدند، هیچ وسیلهٔ عقب نشینی نبود، همهٔ ستون فقط بمثابهٔ یک تیر بود، نیروثی که برای محو

سپاه انگلیس تهیه شده بود فرانسویان را درهم شکست؛ درهٔ دلسخت نمیتوانست تسلیم شود جز آنکه مالامال شود! سواران و اسبان مخلوط درهم در آن غلطیدند و استخوانهای یکدیگر را نرم کردند. همه در این گودال بیک قطعه گوشت مبدل شدند؛ و هنگامی که این گودال از آدمیان جاندار پر شد دیگر سواران از روی آن عبور کردند و گذشتند. تقریباً یک ثلث تیب «دوبوا» در این لجه فروریخت.

این شکست جنگ را آغاز کرد.

یک روایت محلی که مسلماً خالی از اغراق نیست، حاکی است که دو هزار اسب و هزار و پانصد مرد زنده زنده در جادهٔ گود «اوهن» دفن شدند. این رقم حقیقت نما، عدهٔ اجسادی را که روز بعد از جنگ باین گودال افکندند نیز شامل است.

ضمناً این را هم متذکر شویم که تیپ «دو بوا» که بسرنوشتی چنین شوم دچار شد همان بود که یکساعت پیش از این حادثه، پرچم گردان «لونه بورک» را گرفته بود.

ناپلئون پیش از آنکه این مأموریت را بعهدهٔ زرهپوشان «میلود» واگذارد راه را با دقت مورد اکتشاف قرار داده اما موفق بدیدن این گودال که حتی چین کوچکی هم بر فراز تپه از آن نمودار نبود نشده بود. معهذا بامشاهدهٔ معبد سفیدی که در جادهٔ شوسهٔ «نی ول» دیده میشد به گمانش رسیده بود که ممکن است عایقی در آن راه وجود داشته باشد و در این خصوص سئوالی از «لاکوست» کرده بود. راهنما جواب داده بود: «نه». تقریباً میتوان گفت که مصیبت ناپلئون از این اشارهٔ منفی یک دهقان بیرون

حوادث شوم دیگری نیز از آن پس بایستی ظهور کند.

آیا مسمکن بـود ناپلئون دریـن گیرودارفائق آیـد؟ در جواب میگوئـیـم نه. چرا؟ بسبب «ولینگـتون»؟ بسبب «بلوشر»؟ نه! بسبب خدا.

بناپارت فاتح واترلو، در قانون قرن نوزدهم پیش بینی نشده بود. یک سلسله وقایع دیگر برای این عصر آماده میشد که ناپلئون را مقامی در آن نبود. ارادهٔ شوم حوادث، از دیرباز اعلام شده بود.

هنگام آن بود که این مرد عظیم از پای درافتد.

سنگیشی بی اندازهٔ این مرد در کفهٔ مقدرات بشری تعادل را برهم میزد. این

شخص خویشتن را بتنهائی بیش از همهٔ جمعیت بشری بشمار میآورد. این عظمت های کلیهٔ حیات بشری که در یک سر متمرکز می شوند، جمع شدن همهٔ دنیادر دماغ یک مرد، اگر دوام یابد برای مدنیت مهلک خواهد بود. هنگام آن رسیده بود که دست توانای عدل آسمانی از آستین بیرون آید. شاید اصول و عناصر، که جاذبیت منتظم در نظام اخلاقی نیز، مانند نظام مادی، وابسته به آن است، زبان بشکایت گشوده بودند. خونی که بخار از آن متصاعد میشود، مالامال شدن قبرستان ها از اجساد کشتگان، مادران اشکبار، مدعیان مخوفی هستند. هنگامیکه زمین، از سرباری رنج میبرد ناله هائی اسرار آمیز در ظلمات هست که فقط در عالم بالا شنیده میشود.

ناپلئون در عالم ملکوت ببدی معرفی شده و تصمیم به سقوطش گرفته شده بود. وی مصدع خداوند بود.

واتراویک نبرد نیست: تغییر جبههٔ عالم است.

René رنه Chataubriand اثر شاتو بریان نرجمهٔ شجاع الدین شفا

#### خلاصة كتاب

«رنه» پس از شنیدن سرگذشت «شاکتاس» پیر، ماجرای زندگی خود را برای او شرح میدهد و میگوید: تولد من بهای جان مادرم تمام شد. من کوچکترین فرزند خانواده بودم و جوانیم با محرومیت از مهر و شفقت گذشت و فقط محبت خواهرم «آملی» بود که مرا بابند میساخت.

پس از مرگ پدرم، خواستم مالیخولیای عجیبی را که دچاریأسم ساخته بود، زائل سازم و با این منظور به انگلستان و ایتالیا سفر کردم، ولی تماشای گذشته، با خرابه های معظم آن، و تماشای طبیعت با منظرهٔ زیبایش، بیهوده بودن درجات انسانی را بصورت عمیق تری بمن ثابت کرد.

پس از بازگشت بباریس، خواهرم از ملاقات با من خودداری میکرد. در گوشهٔ دور افتادهٔ محله ای انزوا گزیدم تا بلکه آرامش را در تنهائی پیدا کنم. اما دیری نگذشت که دو باره تخیلات و اندیشه ها بسراغم آمد.

قسمتی که در اینجا انتخاب و نقل می شود نمونهٔ خوبی از آثار «بیماری قرن» است. «رنه» دچار آشفتگی درونی است ولی سبب آنرا نمی داند. ازدل خود میرسد: «دیگر چه میخواهم؟» و برای این سؤال جوابی بیدا نمیکند.

> قسمتی از متن کتاب (چاپ سوم صفحه ۱۷)

هنگامیکه شب فرا میرسید، به آرامی از کلیسا باز میگشتم. در روی پلها

لحظه ای میایستادم و دیده بسوی مغرب میدوختم تا فرو رفتن قرص خورشید را در افق پهناور بنگرم. این گوی بزرگ آتشین چون کشتی شعله وری بود که گذشتن قرون را شماره میکند، حرکت میکرد و بالاخره همچون محتضری که دم واپسین خود را برآورد، یک دم آخرین بر کوه و دشت میتافت و سپس ناگهان فرومیرفت و همه جا را در ظلمتی عمیق فرومیبرد.

آنگاه بخویش میآمدم و راه خود را بسوی خانه پیش میگرفتم. در کوچه های خلوت و پر پیچ و خم چنین میپنداشتم که درون لابیرنتی شگفت سرگردان شده و یا به میان طلسمی دوارانگیز پای نهاده ام. همه جاخلوت و آرام بود و من درین خموشی بی پایان هیچ نمی گفتم و هیچ نمی اندیشیدم.

از پس پردهٔ تیره ای که پیش چشمانم را فراگرفته بود لبهای پرخندهٔ روستائیان را بخوبی مینگریستم و بخویش میگفتم که در زیر این آسمان پهناور حتی بیاد یک یار مهربان نیز دلخوش نمیتوانم بود.

درین میان ناگهان ساعت بزرگ کلیسا نواختن آغاز میکرد و آهنگ ضربات سنگین آن هریک تا مدتی دراز طنین میفکند. اندک اندک این طنین نیز خاموش میشد و بار دیگر سکوت پیشین حکمفرما میگشت. افسوس! در فاصلهٔ هریک از این زنگها چه چشمها بسته و چه گورها باز میشود! چه اشکهای گرم بر گونه های سرد فرو میریزد و چه ناله های غم بسوی آسمان بالا میرود!

چیزی نگذشت که این زندگانی نیز که در آغازم چنانفریفته کرده بود برای من تحمل ناپذیر گشت. دیگر از تکرار صحنه های پیاپی و یکنواخت خسته شده بودم. روح تشنهٔ من که پیوسته سراغ سرچشمه های نوین احساسات میگرفت چگونه بیش از این در فضای حقیر تحمل میتوانست رد.

از نو با دل خود بمشاوره پرداخسم ر بار از او پرسیدم: «دیگر چه میخواهم؟» خود نیز بدرستی نمیدانستم. لیکن ناگهان چنین پنداشتم که زندگی در میان جنگلها و درختان خرم بسی دلپذیر خواهد بود. این خیال را در ذهن خود با همان حرارتی که در همهٔ افکار خویش بکار میبرم استقبال کردم. بیش از این درین باره فکری نکردم. یکباره زندگانی ساده و بی آلایش روستائی را که تنها روزی چند با آن گذرانیده ولیکن چنین میپنداشتم که قرنهای متمادی بدان مشغول بوده ام، ترک گفتم و آهنگ

سفر كردم.

از عزلتگه خویش بیرون آمدم تا خود را در کلبهٔ تازه ای زنده بگور کنم! بیاد آوردم که پیش از این هنگامی که آهنگ گردش گیتی کرده بسودم از کوچکی آن شکوه داشتم، لیکن در آن لحظه کلبه ای محقر را برای خود بزرگ میبنداشتم!

بمن میگوئید فکری آشفته و طبعی متلون دارم و نمیتوانم مدتی دراز در یک اندیشه و مقصود باقی مانم. بمن میگوئید که همواره با تخیلات بی اساسی که بنای آسایش مرا زیرورو میکند دمسازم و با اینهمه بجای اینکه از آنها بگریزم روز بروز بیشتر روی بدانها میاورم. افسوس! اگر هم اینهمه راست باشد منظور من این نیست. من فقط در پی گم گشتهٔ ناشناسی هستم که غریزهٔ من به تعقیب آن وادارم میکند. آیا گناه من است که هرچه جستجومیکنم برای هرچیز حدی میبینم و برای هر آغاز انجامی میابم؟

تنهائی مطلق و نزدیکی با طبیعت، بمن حالتی بخشید که تشریح آن تقریباً محال است. در کلبه ای دورافتاده، بی دوست و بی خویشاوند و برای اینکه کاملتر گفته باشم بی اینکه در ملک پهناور زمین برای خود غمخواری شناسم، عمر میگذرانیدم و با اینهمه احساس میکردم که از شادمانی و خرمی بی پایانی برخوردار گشته ام.

گاه بی اراده از جای میجستم که درون دلم جوئی از آتش سوزنده جریان دارد. زمانی نیز بیجهت فریادهای جانگدازی برمیکشیدم و سکوت عمیق شب را که گوئی چون من در افکار تیرهٔ خود فرورفته بود، درهم میشکستم.

در روح اندوهگین من گودالی پدید آمده بود که برای پر کردن آن وسیله ای سراغ نداشتم. دیوانه وار از کلبهٔ خویش بیرون آمده به اعماق دره ها سرازیر میشدم و سپس ببالای کوه ها میدویدم. در تاریکی بی پایان شب که بر همه جا دامن گسترده بود، جستجوی آتشی میکردم که با آن قلب سرد خویش را حرارتی بخشم و در پی آبی بودم که آتش تند درون را با آن فرونشانم.

نمیدانستم چه میخواهم. فقط میدانستم که آنچه را که میخواهم نمی یابم! در میان بادها در آغوش امواج کف آلودهٔ رودخانه ها جستجوی این مطلوب ناشناس رامیکردم و در هیچ جا بجز شبحی از آن نمی یافتم. در چهرهٔ ستارگان آسمان و در مهمای شگفت زندگی نیز جز سایه ای از آن نمی جستم.

این حال آرامش و انقلاب و نرمی و تندی گاه لذتی مخصوص داشت. یک روز در کنار جویباری ایستاده و برامواج سیمگون آن نظر دوخته بودم. تکیه گاه من درخت بیدی بود که برلب آب سربرافراشته بود. دست فرا بردم و شاخه ای از آن چیدم. امیدها، اندیشه ها و احساسات خویش رابر یکایک از برگهای آن فروخواندم و سپس آنها را دانه دانه در آب افکندم. گوئی بهمراه هر برگی که لحظه ای چند در دل امواج زیر و بالا میرفت و سپس برای همیشه ناپدید میشد، یکی از آرزوها و امیدهای من به وادی عدم میشتافت. توانگری که دیده بر اموال خود دوخته و پیوسته از بیم ربوده شدن آنها بر خویش میلرزد همچون من از دیدار ماجرائی که بر برگهای محبوبم میگذشت اسیر اندوه نمیگردد. راستی گاه مردمان جه اندازه بکودکان نز دیک میشوند.

### بقية داستان كتاب:

«بالاخره بامید نجات از این تردید به جنگل رفتم. لکن اندوه پائیز بجز افزودن بر دردم تأثیر دیگری نکرد. در مقابل مالیخولیای ناشی از رنج، هیجانهای خاموش و آرزوهای تسکین ناپذیر نتوانستم مقاومت کنم. خواستم به عمر بی حاصلم خاتمه دهم و لازم دیدم که پیش از مرگ دربارهٔ ثروتم تدابیری اتخاذ کنم. و مجبور شدم به «آملی» نامه ای بنویسم. خودم تصور میکردم که موفق شده ام اصل موضوع را بخوبی از او بنهان کنم. اما او از اینکه دید درباره مسائلی که تا آنروز هیچگونه اعتنائی نداشتم سوآلی کرده ام به تلاش افتاد. بجای اینکه بمن جواب دهد ناگهان خودش پیش من آمد. وجود عزیز او بسادگی مرا از تصمیم منصرف کرد. ولی پس از مدت کمی خواهرم را اندیشناک و مضطرب دیدم. بالاخره روزی هنگام صبح او را در اطاقش نیافتم و دیدم کاغذی نوشته و بمن اطارع داده است که از من جدا میشود و تصمیم دارد در کلیسائی تارک دنیا شود، او از افراط محبت بین من و خودش ترسیده و بخداوند پناه برده بود. بیهوده کوشیدم که او را از کلیسا بیرون خودش ترسیده و بخداوند پناه برده بود. بیهوده کوشیدم که او را از کلیسا بیرون خودش ترسیده میشاری مداره در میان پاس و نومیدی به آمریکا مسافرت کردم. اکنون خبر بافته ام که آملی هنگام معالحهٔ عده ای از رفقای خود که دچای بیماری مسری شده و درگذشته است.»

«باباسوئل» که این داستان را گوش میکند، بالاخره لب بسخن میگشاید و میگوید که تخیلات واهی و غرور مشؤمی «رنه» را بچنین روزی انداخته است.

رئاليسم

Réalisme



رومانتیسم، از یک لحاظ، همان راهی را میرفت که در آینده رثالیسم میبایست با ثبات و استحکام در آن قدم نهد. یعنی بجای تشریح دنیای مجردی که اشکال و رنگهایش در پشت پرده ای از قواعد محدود و عرف ادبی درهم ریخته باشد دنیائی را تصویر میکرد که دارای اشکال و رنگهای واقعی بود و از گذشتهٔ تاریخی یا دورهٔ معاصر الهام میگرفت. ولی در راه رسیدن به اوج این هدف دو مانع وجود داشت: نخست جنبهٔ «درونی» رومانتیسم و دخالت احساسات خود نویسنده در تجسم دنیای خارج، دوم تسلط تخیل بر واقعیت و تحت الشعاع قرار دادن آن. رئالیسم این دو جنبهٔ مکتب رومانتیک را درهم شکسته و بدور انداخته است. یعنی رئالیسم را باید پیروزی حقیقت واقع بر تخیل و هیجان شمرد. این مکتب ادبی بیشتر از این لحاظ حائز اهمیت است که مکتب های متعدد بعدی نتوانسته است از قدر و اعتبار آن بکاهد و بنای رمان نویسی جدید و ادبیات امروز حهان بر روی آن نهاده شده است.

# رومانتيسم اجتماعي

از سال ۱۸۱۵ تا ۱۸۵۰ در اطراف نویسندگان رومانـتیک عدهٔ زیادی فیلسوف و جامعهشناس و مورخ و منتقد وجود داشتنـد که اغـلب تمایلات رومانتیک ها را تأیید می کردند، ولی گاهگاه نظریاتی اظهار می داشتند که بکلی با عقاید رومانتیک ها مخالف بود. حتی بعضی از آنها، بخصوص رمان نویسها، از رومانتیسم کناره گیری می کردند و طوری می نوشتند که گوئی از چنین مکتبی خبر ندارند.

در این میان رومانتیسم احساساتی خود به خود شکست میخورد و رومانتیسم اجتماعی رواج مییافت. زیرا پس از سقوط امپراطوری ناپلئون، بعضی از نویسندگان میخواستند کاری کنند که بتوانند نظام اجتماعی را تغییر دهند. اغلب این نویسندگان رومانتیک بودند ولی فرق آنها با رومانتیک های احساساتی این بود که «فرد» را بر «جمع» ترجیح نمیدادند. برعکس همهٔ آنها یا سوسیالیست و یا متمایل به سوسیالیسم بودند و عقیده داشتند که بی نظمی های اجتماعی از این روتولید میشود که اقلیت کوچکی ثروت کشور را در دست خود جمع میکند و به اکثریت مردم اجحاف روا میدارد. میگفتند در یک اجتماع خوب و منظم، وظیفهٔ دولت این است که تساوی مالکیت و ثروت را حفظ کند. ولی این عده، اغلب رومانتیک بودند زیرا میخواستند اجتماع آینده را نه بشیوهٔ علمی و عملی، بلکه از روی تخیلات خود بنیاد نهند.

اما اصول موضوعهٔ این صاحب نظران همیشه جنبهٔ رومانتیک نداشت و احیاناً از لحاظی واجد جنبه های رئالیستی نیز بود. نظام های اجتماعی که متفکران آن زمان در آثار خود وصف می کردند باهم فرق بسیار داشت، با اینهمه اغلب ناقص یا تخیلی و غیرعملی بود. گذشته از آن هیچیک از این نویسندگان رئالیست نبودند، ولی تحقیق دربارهٔ مسائل زندگی و داوری دربارهٔ آن و آشنائی به طرز تفکر آزاد باعث می شد که دیگر، نویسندگان دنیا را از پشت پردهٔ اوهام و تخیلات تماشا نکنند بلکه بکوشند تا واقعیات زندگی را، مربوط بهر طبقه ای از مردم و هرمحیطی که باشد، تشریح و تبیین نمایند.

# تأثير بالزاك

در این زمان بالزاک با نوشتن دورهٔ آثار خود تحت عنوان «کمدی

انسانی» قدم تازه ای در عالم ادب برداشت و با اینکه قصد تشکیل مکتب نداشت و تئوری نویس نبود، پیشوای مسلم نویسندگان رئالیست شد. بالزاک نیز در همان اجتماعی میزیست که نویسندگان رومانتیک را در آغوش خود پرورده بود، اما این نویسنده به جای اینکه خود را تسلیم تخیل و حسرت سازد و دچار بیماری قرن شود و برای انصراف از فکر محیط خویش دست بدامن گذشتگان زند و به قرون وسطی پناه برد، اجتماع خود را با همهٔ مشخصات و اسرارش و با همه صفات و عادات و نیکی و بدیهائی که در آن بود در آثار خویش نشان داد. آنچه را که تا آنروز نویسندگان رومانتیک از آن غافل بودند، یعنی تأثیر و نفوذ پول را در اجتماع آن زمان بیان کرد. در مقدمهٔ سی صفحه ای داستان «دختر زرین چشم» پاریس آن زمان بیان کرد. در مقدمهٔ سی صفحه ای داستان «دختر زرین چشم» پاریس بار با طبقات مختلف مردمش نشان داد و نوشت: «این مردم یا زر میخواهند یا خوشی!» و گفت: «در پاریس عشق هوسی است و کینه چیز بیهوده ای. در آنجا انسان قوم و خویشی به جز اسکناس هزار فرانکی و دوستی به جز بانک رهنی ندارد.»

بالزاک میدانست که آنچه نویسندگان و شاعران رومانتیک تا آن روز گفته اند دیگر بکار نمی آید. در سال ۱۸۶۰ در مقدمهٔ «صحنه هائی از زندگی خصوصی» تذکر داد که در نوشته های رومانتیک: «همهٔ ترکیبات ممکن تمام شده و همهٔ اشکال آن کهنه و فرسوده گردیده است.» و نشان داد که کار رمان نویس در این دوره چیز دیگری است: باید جامعهٔ خود را تشریح کند و «تیپ» های موجود در این جامعه را نشان دهد؛ و گفت که کار نویسنده از یک لحاظ شباهت زیادی به کار «مورخ» دارد و در حقیقت نویسنده «مورخ عادات و اخلاق» مردم و اجتماع خویش است. اگر نوع معینی از جانوران را در دو نقطه ای اخلاق» مردم و اجتماع خویش است در نظر بگیریم جانوران یکی از آن دو نقطه، تحت تأثیر آب و هوای آن نقطه، رفتار و مشخصات بخصوص پیدا میکنند. بشر نیز مولود اجتماع خویش است و همان تأثیری را که آب و هوای گوناگون در جانوران به جا میگذارد، اجتماعات مختلف در افراد بشر دارد. اما طبعاً چون بشر بسادگی جانوران نیست و دارای عقل و هوش است این تأثیرات نیبز در او عمیق تر و جانوران نیست و دارای عقل و هوش است این تأثیرات نیبز در او عمیق تر و

پیچیده تر است، و نویسنده نقاشی است که چهرهٔ روح افراد جوامع گوناگون و طبقات مختلف این جوامع را تصویر می کند. در این مورد «بالزاک» در مقدمهٔ «کمدی انسانی» چنین می نویسد:

«با تنظیم سیاههٔ معایب و فضائل و با ذکر آنچه زائیدهٔ هوسها و عشقها است و با تحقیق دربارهٔ مشخصات اخلاقی و باانتخاب حوادث اساسی جامعه و با تشکیل تیپ ها بوسیلهٔ صفات و مشخصات همانند، ممکن است به نوشتن تاریخی موفق شوم که مورخان از آن غافل بوده اند: یعنی تاریخ عادات و اخلاق حامعه!»

در نظر بالزاک زندگی عبارت از «توده ای حوادث و مسائل کوچک» است که رمان نویس باید آنهارا «تا حد لزوم» (ایده آل) بزرگ کند و از میان این حوادث، آنچه را که می تواند عناصر داستان او باشد انتخاب کند. همچنین باید قهرمان هائی برای داستان خود برگزیند که بتوانند نمونه ای برای نظایر خود باشند. و انتخاب و آفریدن چنین نمونه هائی است که تیبیزاسیون Typisation خوانده می شود. چنین پرسون اژی با فرد عادی و معمولی فرق بسیار دارد، مانند سزار بیسروتو César Birotteau که بیالا تیر از اشخاص عادی هستند. اما بالزاک «حقیقت در طبیعت» را از «حقیقت در ادبیات» جدا میکند. اولی گاهی چنان تکان دهنده و خشن است که نمی توان در یک اثر ادبی واردش کرد و خواننده را ناراحت نساخت، پس نویسنده باید برای آفریدن «تیپ» دلخواه خویش حقیقت را از چند نمونهٔ واقعی و زنده بگیرد و با ذوق و هنری که دارد آنها را درهم آمیزد و «تیپ» کمال مطلوب خود را بسازد.

اینها مسائلی بود که بالزاک در لابلای صفحات آثار خویش مطرح کرد و به این ترتیب شالودهٔ رمان نویسی جدیدرا در ادبیات اروپا ریخت. البته بالزاک این فرصت رانیافت که عقاید خود را به صورت قواعد و قوانین و اصول مکتب تنظیم کند و از خبود باقی گذارد، اما تحقیقاتی که بعدها بعمل آمد نشان داد که کار او به مراتب ازکار هرکس دیگری که قوانین و قواعدی برای ادبیات وضع کند بیشتر بوده است.

نبرد رئاليسم

نکتهٔ جالبی که باید در اینجا تذکر داده شود این است که رئالیسم، در وهلهٔ نخست عکس العملی بود که بر ضد جریان «هنر برای هنر» بوجود آمد، (هنر برای هنر را در فصل دیگری به تفصیل شرح خواهیم داد) اما نبرد رئالیسم نخست در عرصهٔ ادبیات درنگرفت، بلکه این نبرد در میدان نقاشی بوقوع پیوست. پیشوای رئالیسم در نقاشی گوستاوکوریه Gustave Courbet ۱۸۱۹ ۱۸۱۹ ۱۸۱۷ بود که میگفت: «هدف هنر برای هنر، بیهوده و پوچ است.» کوربه، که آثارش را در نمایشگاههای نقاشی رومانتیک تحقیر میکردند، به دفاع از خود برخاست و با تأسیس نمایشگاهی از آثار خود، دست بمبارزه با رقیبان زد. این مبارزهٔ پر سر و صدا، که از سال ۱۸۵۸ تا ۱۸۵۰ ادامه داشت، به پیروزی کوربه منجر شد و او توانست افکار عمومی را بسوی خود جلب کند. این پیروزی در عرصهٔ ادبیات نیز توانست افکار عمومی به نویسندگان رئالیست کرد.

رئالیسم بعنوان مکتب ادبی، پیش از هرجای دیگر، در فرانسه بمیان آمد، اما پایه گذاران مکتب ادبی رئالیسم نویسندگان بزرگی که امروزه ما میشناسیم نبودند، بلکه نویسندگان متوسطی بودند که اکنون چندان شهرتی ندارند. این نویسندگان عبارت بودند از شانفلوری Chan pfleury و مورژه Purger و دورانتی Duranty.

نام رئالیسم و قواعد مکتب آن را نخست «شانفلوری» در اولین نوشته های خود بتاریخ ۱۸٤۳ بمیان آورد. در «مانیفست رئالیسم» چنین نوشت: «عنوان «رئالیست» به من نسبت داده می شود، همانطور که عنوان «رومانتیک» را به نویسندگان و شاعران سال ۱۸۳۰ اطلاق می کنند.»

«شانفلوری» همهٔ اشکال و انواع نویسندگی را که تا آن زمان وجود داشت انکار کرد، آنان را که رمان را به ادعانامه مبدل ساخته بودند بباد سرزنش گرفت، به نویسندگانی از قبیل اوژنسو و الکساندردوما که به واقعیات زندگی بی اعتنا بودند و خود را تسلیم تخیلات بی پایان میساختند، حمله کرد، رمانهای

شاعرانه به «سبک ژرژساند» را هم بسبب لحن احساساتی شدید و سبک تصنعی نفی کرد.

در این میان فقط روش «بالزاک» را می پسندید و چنین می گفت: «دانستن برای توانستن! این استعقیدهٔ من! توانائی بیان آداب و اخلاق و عقاید و قیافهٔ اجتماعی که در آن زندگی می کنیم. خلاصه، ایجادهنری زنده! این است هدف من.» و می افزود: «مکتبها را دوست ندارم سبک ها را دوست ندارم و قراردادهای قبلی را دوست ندارم،برای من مشکل است که خود را در چهاردیواری کلیسای رئالیسم محبوس کنم، مندر «هنر» چیزی بجز «صمیمیت» نمی شناسم.» در سال ۱۸۵۲، اصول عقاید خود را بصورت قطعی تری مطرح کرد و گفت که رمان نویس قبلاً باید وضع خارجی افراد را مطالعه کند، چیزهای متعددی از آنها بیرسد و به جوابهاشان توجه کند، در عاداتشان دقیق شود، از همسایه هاشان تحقیقاتی بعمل آورد، سپس همهٔ این اسناد و مدارک را با سلیقه و روش خویش خلاصه کند و در نوشتن داستان مورد استفاده قرار دهد. به این روش خویش خلاصه کند و در نوشتن داستان مورد استفاده قرار دهد. به این ترتیب کار نویسنده به صورت نوعی تندنویسی و عکس برداری از جهات مختلف درمی آید. و هرگونه تخیل و تفنن از میان میرود.

«شانفلوری» و رفیق و پیرو او «دورانتی» که به مخالفت با رومانتیسم برخاسته بودند، صحنه هائی از زندگی خورده بورژ واها و مردم عادی را انتخاب کردند و در آثار خود توصیف نمودند. از این نویسندگان «دورانتی» بیشتر به زندگانی اجتماعی و به عرف و عادات مردم توجه داشت و می کوشید که هنر او برای اجتماع مفید واقع شود. «دورانتی» مجله ای نیز بنام «رئالیسم» منتشر ساخت و در آن پارناسین ها را بشدت مورد حمله قرار داد. «دورانتی» و همکارانش حملات شدیدی هم به رومانتیک هامی کردند: «هوگو» را «غول» و «موسه» را «سایهٔ دون ژوان» و «گوتیه» را «پیرمرد خسته از ساده لوحی» می نامیدند. می گفتند: «شاعران پست ترین دلقک های دنیا هستند» از شعر بشعر بخوید محکوم به اعدام خواهد شد.

مجلهٔ رئالیسم پس از پنج ماه تعطیل شد، اما تعطیل آن مبارزهٔ رئالیست ها را تخفیف نداد و «دورانتی» در مقاله ای که به مناسبت تعطیل آن انتشار داد، نوشت: «رئالیسم مرد، زنده باد رئالیسم!»

این نویسندگان گذشته از قواعدی که برای رئالیسم بیان داشتند و تئوریهائی که نوشتند بفکر ایجاد آثار رئالیستی نیز افتادند و رمانهائی نوشتند که هیچکدام ارزش و اعتباری پیدا نکرد. مخصوصاً «شانفلوری» اصرار داشت که قدم بر جای پای بالزاک بگذارد. «برونتیر Brunetière سخن سنج معروف فرانسوی معتقد است که «او مردی شجاع اما عامی بود، بالزاک را صمیمانه میستود اما آنچه از کمدی انسانی توانسته بود بشناسد، تقلید مسخره ای بیش نبود و آنچه از آثار بالزاک بنظرش مهم جلوه می کرد وجود خرده بورژ واها و پیردخترها بود.»

آنچه دربارهٔ این نویسندگان باید گفت این است که اینان نویسندگان درجه اول نبودند، اما وجود هردو در رشد و پیشرفت نهضت ادبی آن عصر تأثیر زیادی داشت و مسلماً بی وجود آنها، نهضت رئالیستی چنان شدت و حدتی نمی یافت و به آن سرعت به حد کمال نمی رسید. تا آن زمان در مورد بالزاک و استاندال نظریه های مختلفی حکمفرما بود. «بالزاک» دوست رومانتیک ها بود و آنها را به باد تمسخر می گرفت، با اینحال در آثار «استاندال» تخیلاتی که بی شباهت به تخیلات رومانتیک ها نبود دیده می شد. عده ای «بالزاک» را بررگترین نویسندهٔ رومانتیک ها نبود دیده می شد. عده ای «بالزاک» را بزرگترین نویسندهٔ رومانتیک می شمردند و آثار استاندال را نمی توانستند از آثار رومانتیک ها تفکیک کنند. اما به دنبال نبرد رئالیسم و تجلیل «شانفلوری» از بالزاک، سخن سنجان بزرگی چون سنت بوو Sainte\_Beuve و توجیه کردند. بالزاک، سخن سنجان نیز در برابر کسانی که از رومانتیک ها و کلاسیک ها دفاع خود این سخن سنجان نیز در برابر کسانی که از رومانتیک ها و کلاسیک ها دفاع می کردند، جانب «واقعیت» را گرفتند و رئالیسم برای آنها به صورت مکتب ادبی برگزیده درآمد.

# تحول ادبيات

تضادی را که رئالیسم با رومانتیسم دارد، باید قبل از اینکه به تحلیل هرگونه تمایلات و مفاهیم پردازیم، در مشخص ترین صورت ادبیات جستجو کنیم: درجه بندی انواع ادبی درهم میریزد و طبیعت هریک از آنها دستخوش تحولات مهمی میشود. و نیز همراه با ادبیات، برداشتی هم که از نویسنده وجود دارد تغییر میکند.

در هر عصری یکی از انواع ادبی نوع غالب و برگزیده شمرده می شود، رومانتیسم دوران شعر بود همانطور که قرن هفدهم قرن تراژدی بود و قرن هیجدهم قرن نثر اندیشه. اهمیت رمان رومانتیک روشن است اما این رمان چه رازگوئی غنائی باشد، چه نماد یا آفرینش یک دنیای خیالی، در هرحال بیشتر به عالم شعر وابسته است.

پایان رومانتیسم همزمان است با زوال نیروهای شاعرانه. تئوفیل گوتیه در سال ۱۸۹۷ گفت: «ذوق زمان از شعر روگردان شده است.» مشخص ترین شاعران عصر، به دنبال زمینه های غیرشخصی، روایتی، تحلیلی و یا فلسفی رفتند. اثر رابرت براونینگ R. Browning نوعی معماری روشنفکری است که حاکی از علاقه ای تقریباً علمی به آگاهی است. Enoc Arden اثر تنی سن Tennyson یک سرگذشت است. اشعار اشپیتلر Spitteler آلمانی روایات حماسی است. یک سرگذشت است. اشعار اشپیتلر اقعیت زیبائی است که باید تحلیل برای کارد وچی Carducci اینالیائی، طبیعت واقعیت زیبائی است که باید تحلیل شود و تاریخ موضوع شاعرانهٔ مهمی است. دیگران برای شعر بیش از اینکه جنبه فلسفی قائل باشند مأموریت مدنی یا اجتماعی قائل شدند. «الکساندر پوشکین» فلسفی قائل باشند مأموریت مدنی یا اجتماعی قائل شدند. «الکساندر پوشکین» میدهد: «تو می توانی شاعر نباشی به اما باید شهروند باشی .» برای عدهٔ دیگری از هنرمندان این دوران، از قبیل تئوفیل گوتیه و طرفداران هنر برای هنر شاعری یک هنرمندان این دوران، از قبیل تئوفیل گوتیه و طرفداران هنر برای هنر شاعری یک اشتغال صنعتگرانه است و شعر یک اثر جواهرسازی. با وجود این در تمام این جریانها هدف، دادن جهت عینی به شعر است. اما باجدا کردن شعر از هیجانها و

سرابهای درون باید گفت که آنرا از خودش جدا میکنیم. چند نفر از شاعران دوران رئالیست هرقدر که بزرگ باشند چهره تعلیماتی، روایتی، یا اخلاقی شعرشان ما را از آنها جدا میکند و می توان باین نتیجه رسید که در مرحلهٔ میان رومانتیسم و سمبولیسم، شعر مدتی در خواب بوده است.

عصر رئالیست یک عصر انتقادی است. در برابر برتری حساسیت ذهنی و نیبروی تخیل، با سلاح آگاهی روشن بینانه به مقابله برمی خیزد. نیچه عصر خودش را عصر «ارادهٔ نامحدود رسیدن به آگاهی» مینامد. تن فیلسوف فرانسوی علیه «رویا و تجرید» قیام می کند و رنان Renan نویسنده را نظیر فیلسوف و دانشمند می داند و می گوید: «وقتیکه نویسنده بتواند آنچه را که قطعی است قطعی بشمارد، آنچه را که محن است ممکن بشمارد، آنچه را که محن است ممکن بخواند، باید وجدانش راحت باشد.» و باید گفت که زمینهٔ اصلی اندیشهٔ این دوران را این فیلسوفان و نویسندگان با آثاری در انتقاد، تاریخ و مسائل دیگر فراهم ساختند: «اصل انواع» داروین، «دروس فلسفهٔ اثباتی» اگوست کنت فراهم ساختند: «اصل انواع» داروین، «دروس فلسفهٔ اثباتی» اگوست کنت این آثار بود.

با وجود این در نظام آفرینش ادبی، تقدم رمان تردیدناپذیر است. دوران رومانتیک، چند رمان نویس بخود دیده بود، اما سالهای ۱۸۵۰ تا ۱۸۹۰ در ادبیات غرب، عصر رمان است. چه از نظر کیفی و چه از نظر کمی رمان در درجه اول اهمیت قرار دارد.

# رئاليسم و برون گرائي

رثالیسم در درجهٔ اول بصورت کشف و بیان واقعیتی تمریف می شود که رومانتیسم یا توجهی به آن نداشت و یا آن را مسخ می کرد. در این دوران سلطهٔ علم و فلسفهٔ اثباتی (Positivisme) رمان نمی تواند وجود خود را توجیه کند مگر با کنار گذاشتن وهم و خیال و توسل به مشاهده. فلو برمی گوید: «رمان باید همان روش غلم را برای خود برگزیند.» و تن می گوید: «امروز از رمان تاانتقاد و از

انتقاد تا رمان فاصلهٔ زیادی نیست. هردو تحقیق و مطالعه ای دربارهٔ انسان هستند. » همهٔ آن چیزهائی که در رومانتیسم، چیزی غیرواقعی را جایگزین واقعیت میکرد: (از قبیل ماوراالطبیعه، فانتزی، رویا، افسانه، جهان فرشتگان، جادوواشباح) حق ورود به قلمرور ئالیسم ندارند.

البته توجه به سرزمین های دیگر و به زمان های دیگر (سفر در مکان و سفر در زمان) که ازمشخصات رومانتیسم بود، هیچکدام از ادبیات رئالیستی حذف نشده اند. اما جای خیالبافی دربارهٔ سرزمین های دوردست را سفر واقعی و مشاهدهٔ آن سرزمین ها گرفته است: فلوبر پیش از نوشتن «سالامبو» به «تونس» سفر میکند. و طبعاً چون سفر در داخل هر کشور آسانتر از سفر به کشورهای دوردست است رمان های نویسندگان رئالیست بیشتر شرح و تحلیل شهرها و محله های سرزمین خودشان را دربردارد. (بعنوان مثال، نورماندی در آثار فلوبر و موپاسان، «بری» درآثار ژورساند، استکهلم در آثار استریندبرگ، «سیسیل» درآثار ورگا و رومانی، در آثار امینسکو حای مهمی را اشغال کرده اند).

و تاریخ نیز الهام بخش آثار رئالیستی متعددی است. از سالامبوی فلوبر گرفته تا رمانهای «هنریک سینکویچ» که لهستان بین سالهای ۱۹۶۸ و ۱۹۷۲ را بازسازی میکند. اما رماننویس رئالیست تاریخ را هم زمینه ای برای آگاهی های دقیق تلقی میکند نه سرچشمه ای برای خیالبافی. از اینرو گذشته ای که در آثار رئالیستی مطرح می شود بیشتر گذشتهٔ نزدیک جامعه ای است که خود نویسنده متعلق به آن است. شانفلوری در سال ۱۸۷۲ رئالیسم را چنین تعریف میکند: «لنسان امروز، در تصدن جدید.» و در سال ۱۸۸۷ موباسان صورت دیگری از این تعریف را می آورد: «کشف و ارائهٔ آنچه انسان معاصر واقعاً هست.» خلاصه اینکه نبوغ نویسندهٔ رئالیست در خیالبافی و آفریدن نیست، بلکه در مشاهده و دیدن است.

نمی توان رومانتیسم و رئالیسم را بعنوان دو مکتب «غیرواقعی» و «واقعی» در برابر هم قرار داد. رومانتیسم جهان محسوس را کشف کرده است و افعیت را درواقع، سرآغازی برای رئالیسم است. اما رومانتیسم وقتیکه واقعیت را

دربرمیگیرد، با شتاب و با ذهنیت به آن میپردازد. رئالیسم همانسان جایگزین رومانتیسم میشود که تجزیه و تحلیل جای ترکیب را میگیرد و کشف و جستجوی دقیق جانشین الهام یکپارچه میشود. رئالیسم طرفدار تشریح جزئیات است. «وقتی بالزاک مینویسد: «تنها تشریح جزئیات میتواند به آثاری که با بی دقتی «رمان» خوانده شده اند ارزش لازم را بدهد.» و وقتی استاندال از «حادثهٔ کوچک واقعی» حرف میزند، درواقع هردو از رئالیسم خبر میدهند. «واترلو»ی هوگو در «بینوایان» رومانتیک است و واترلوی «استاندال» در «صومعهٔ پارم» رئالیستی است.

این طرفداری از آگاهی عینی و دقیق که بر رئالیسم غربی حکمفرما است زائیدهٔ شرائط فکری و اجتماعی خاصی است. عصر، عصرعلم وفن است. همه متفکران بزرگ زمان می کوشند به روش آگاهی و روش عمل دقیقی دست یابند: شناختن دنیا برای تغییر دادن آن. دربارهٔ این شناخت و نتیجهٔ این آگاهی ها هم به هیچوجه خیالبافی و پناه بردن به عالم رویا جایز نیست. علوم، روشهای دقیق خود را دارند. و قوانینی که در زمینهٔ واقعیت بدست آمده است از وشیل مفید بودن، تحول، انتخاب طبیعی و مبارزهٔ طبقاتی \_ در عین حال که بما امکان عمل دربارهٔ دنیا می دهند، ما را از اینکه در خارج از حدود آنها اقدام کنیم می کنند و به یک پذیرش عمقی مجبورمان می سازند.

این نیز درست نیست که بگوئیم عصر رئالیست بعد ازدوران رومانتیک، بدبینی سرخورده ای است که بدنبال یک دوره امید و ایمان آمده است.

تیبوده Thibaudet منتقد و فیلسوف فرانسوی رمان رئالیستی را فرونشستن یک هیجان میخواند. رئالیسم را نتیجهٔ نوعی سرخوردگی میشمارند که بدنبال سال ۱۸ ۱۸ و زایل شدن رویاهای بزرگ حاصل شده است. البته شکی در این نیست که نوعی بدبینی رئالیستی وجود دارد. «رنان» میگوید که حقیقت اندوهبار است و «نیچه» حقیقت را مرگبار میخواند. رومانتیسم فرانسه با «نبوغ مسیحیت» اثر شاتوبریان آغاز می شود که بیانگر ایمان است اما پاسخ رئالیسم به این دوران، اثر انتقادی «تاریخ منابع مسیحت» اثر «رنان» است که

برشک و تردید مبتنی است. در برابر خوشبینی سیاسی ویکتورهوگو و لامارتین، نیهیلیسم اجتماعی «فلوبر» و دیگران بمیان می آید. اما عکس قضیه هم می تواند صادق باشد. آیا رومانتیسم در موارد متعددی حاکی از نومیدی و سرخوردگی نیست؟ از نظر داستایوسکی انسان رومانتیک کسی است که بر باطل بودن ارزشهای قرن هیجدهم پی برده است، ارزشهائی که در آن قرن، بر ضد ارزشهای سنتی کلاسیک علم شده بود. بنظر داستایوسکی رسالت قرن او این است که بایرون و اجتماعی) نوساخته ای با اندوه فردی که بایرون و لرمانتوف بیانگر آنند مقابله کند.

ادبیات رئالیستی طبعاً موضوع خود را جامعهٔ معاصر و ساخت و مسائل آن قرار می دهد: یعنی چنین حامعه ای وجود دارد و اثر ادبی را محبور می سازد که به بیان و تحلیل آن بیردازد. ادبیات رومانتیک ادبیات اشرافی و فردی بود، خوانندگان ثابت و مشخصی نداشت. اما در اواسط قرن نوزدهم جامعهٔ همرنگی متشکل شد. بورژ وازی بطور قاطع جای اشرافیت را گرفت و ادارهٔ نهضت صنعتی را بدست گرفت و هم این طبقه بود که کنتاب میخرید و میخواند و موفقیت نمایشنامه ها را در تئاترها تضمین می کرد. دنیای معاصر زمینهٔ آثار ادبی بود، اما طبعاً این آثار به لو دادن نقاط ضعف همین جامعه می پرداخت و ارزشهای حاافتادهٔ آن را بباد انتقاد می گرفت. برجسته ترین آثار ادبی حاکی از مخالفت بودند. کینه نسبت به بورژوازی برای «فلوبر» و برادران گنکور Goncourt دلیل زندگی است. ایسین، استریند برگ، تورگنیف و تولستوی در آثارشان بورژ وازی عصر خود را متهم میکنند. یا بهتر بگوئیم خود بورژوازی است که نقاط ضعف خود را برملا می سازد. کتاب «سرمایه» و یا «سرگذشتهای یک شکارچنی» را کارگران و زحمتكشان ننوشته اند. ادبيات اجتماعي، اصلاح طلب يا انقلابي، حاصل كار نویسندگان بورژوا است. همچنین «رمان عامیانه» که در اواخر دوران رومانتیک ظهور کرده است: از قبیل پاورقی های «اوژنسو»، «هوگو»، «دیکنز»، «بالزاک»، از مردم و برای مردم حرف میزنند. و نیز برای بورژ وازی عصرشان از مردم کوچه و بازار از اعماق اجتماع لندن و پاریس حرف میزنند و درواقع با رئاليسم / ۲۸۱

کشف و شناساندن تیره روزی های موجود، بورژوازی را در برابر مسئولیت خود قرار میدهند.

# فلوبر ورئاليسم

بزرگترین نویسندهٔ رئالیست در این دوره گوستاوفلوبر است و شاهکار او مادام بوواریMadame Bovary کتاب مقدس رئالیسم شمرده می شود. موضوع این کتاب داستانی است که واقعاً در فرانسه اتفاق افتاده و قهرمانان آن آدمهای طبیعی و عادی هستند که هیچگونه تخیلی در آفریدن آنها دخالت نداشته است. از شروع نخستین صفحات کتاب قدرت نویسنده در مشاهده و ثبت حقایق زندگی به چشم میخورد. در «مادام بوواری» هیچ چیز خیالی و غیرعادی دیده نمی شود.

فلوبر قهرمانان خود را، مانند مثالهای واقعی شان در اجتماع، زندگی بخشیده و سپس آنها را تا دم مرگ همراهی کرده است. اما او هم مانند بالزاک عقاید خود را هرگز بصورت اصول قاطع و قاعده و قانون بیان نکرده است. با وجود این باید گفت که هیچ نویسنده ای دربارهٔ شرائط آفرینندگی رمان باندازهٔ او اندیشه نکرده و منز خود را نکاویده است. مکاتبات او که بسیار فراوان و متعدد است آکنده است از ملاحظاتی ، چه دربارهٔ شرائط کارآفریدهٔ خود او و تنظیم و بازنویسی آثارش ، و چه دربارهٔ شرائط کلی هنر رمان نویسی.

فلوبر بعنوان عکس العمل در برابر تصایلاتی که بعد از سال ۱۸۵۰ در ادبیات پیدا شده بود، این نکته را که رمان باید شامل هدف اخلاقی روشن باشد و یا از یک تر سیاسی با اجتماعی و یا مذهبی مایه بگیرد انکار میکند. همانطور که «بودلر» و «پارناسین ها» گفته اند، رمان بعنوان یک نوع ادبی، درست مانند نقاشی، موسیقی و یا شعر به عالم هنر تعلق دارد. از این نظر، کیفیت بیان باید اولین مسئلهٔ مورد توجه رمان نویس باشد. فلوبر میگوید:

به کسانی که در نوشتن سبک نیکوئی دارند ایراد میگیرند که فکر اصلی و هدف اخلاقی را نادیده گرفته اند، چنانکه گرئی هدف پزشک بهبودی بخشیدن،

هدف نقاش تصویر کردن و هدف بلبل خواندن نیست و باین ترتیب هدف هنر نیز بیش از هر چیزی زیبائی نیست...

رمان نویسی که رمان را در خدمت یک «تز» قرار می دهد، نه تنها به رسالت هنرمند خیانت میکند، بلکه هنر را تنزل می دهد و مبتذل می سازد و دانسته و یا ندانسته، آن را بجای اینکه خود «هدف» باشد بصورت «وسیله» در میآورد: وسیلهای پر سود برای هدفی که اغلب نفعی در آن دارد:

وكيل مآبى در همه جا ريشه كرده است، حرص نطق كردن، داد سخن دادن و دفاع كردن؛ الهه هنر سكوئى براى بالا رفتن هزاران حرص و آز مى شود... آه، اى «اولمپ» بيچاره، آنها حاضرندكه قله تورا به مزرعهٔ سيب زمينى تبديل كنند. \

آیا منظور فلوبر این است که رمان باید هر گونه اید آل اخلاقی را نادیده بگیرد؟ نه، بهیجوجه، زیرا اگر نویسنده به زیبائی هنری دست بیابد، از همین طریق به زیبائی اخلاقی نیز خواهد رسید و باین ترتیب مفید و مؤثر خواهد بود: پس هنر مانند طبیعت بر اثر علو و عظمت بالقوه اش، اخلاقی و مفید خواهد بود. کمال مطلوب چون خورشیدی است که همهٔ آلودگیهای زمین را جذب می کند و می خشکاند!

گذشته از اینها، زیبائی اندیشه، از زیبائی قالب جدائی ناپذیر است. این نکته را برای نخستین بار «بوفون» آبا کمال وضوح بیان کرد و گفت: «سبک عبارت است از نظم و حرکتی که انسان به اندیشههای خود می دهد.» آنچه مردم بنا به عادت به دو قسمت «قالب» و «محتوی» تقسیم می کنند در واقع چیز واحدی بیش نیست، و «قالب» و «محتوی» دو دیدگاه مختلف و کیفیات یک جوهر واحد هستند:

شاعر فرمالیست! چرا پیاپی می گوئی که من زرق و برق و زر و زیور را دوست دارم؟ اینها کلمات دهن پرکن و توخالی هستند که سودجویان نثار هنرمندان واقعی میکنند. من، تا زمانی که کسی نتوانسته است در جمله ای قالب و محتوی را از هم جدا

۱. از نامهٔ فلوبر به لوئیز کوله L. Colet بتاریخ ۱۸ سپتامبر ۱۸۴۶.

کند و آنها را جداجدا بمن نشان بدهد، در این عقیده ام پایدار خواهم بود که این دو کلمه کلماتی بی معنی هستند. هیچ اندیشهٔ زیبائی بدون قالب زیبا و هیچ قالب زیبائی بدون اندیشهٔ زیبا وجود ندارد.

بدینسان در نظر فلوبر، رمان نویس در درجهٔ اول، هنرمندی است که هدفش ایجاد یک اثر هنری کامل است. اما این کمال بدست نمی آید مگر اینکه نویسنده همانطور که دربارهٔ مسائل مختلف، افکار پراکنده ای را که دارد از مغزش دور میکند، عکس العمل های احساساتی و هیجانات شخصی خود را هم از خود دور کند. رمان نویس باید اثر «غیرشخصی» بوجود بیاورد. از این نظر هیچ کسی باندازهٔ یک رمان نویس با شاعر غنائی فرق ندارد.

تومتأسف خواهی شد از اینکه ترانهٔ خودت را سر داده ای. این کار ممکن است یکبار، در یک فریاد، نتیجه بخش باشد، اما هر مایه تغزلی که مثلاً بایرون داشته باشد، شکسپیر با سبک غیرشخصی فوق بشری اش او را درهم می شکند و کنار میزند... هنرمند باید کاری کند که آبندگان گمان کنند او زندگی نکرده است.

آنهائی که هیجانهای خودشان را در آثارشان گسترش میدهند، شایستهٔ نام هنرمند واقعی نیستند از اینرو در چشم «فلوبر» هم تحقیر میشوند.

همه آنهائی هم که از عشقهای ناکام مانده شان، از گور مادر و پدرشان، از خاطره های عزیزشان برای شما حرف میزنند، مدال ها را می بوسند و در مهتاب گریه می کنند، بدیدن کودکان از شدت مهربانی هذیان می گویند، در تأتر غش می کنند و در برابر اقیانوس حالت تفکر آمیزی بخود می گیرند همه از یک قماشند! دلقک! معرکه گیرانی هستند که برای بدست آوردن چیزی، بر روی قلب خودشان پشتک و وار و میزند.

این جمله دقیقاً متوجه جنبهٔ شخصی و خصوصی رمانتیسم است. هنر در نظر فلوبر بسیار نزدیک به علم است و تأثرناپذیری دانشمند در برابر طبیعتی که مطالعه میکند، بنظر او سرمشقی است برای رفتار رماننویس، در برابر بشریتی که تصویر میکند. رماننویس، برای اینکه این تصویرش درست و واقعی باشد، باید عادل باشد و نسبت به شخصیت هایش بیطرفی قاضی را داشته باشد نسبت به

طرفهای دعوا:

آیا وقت آن نیست که عدالت را وارد هنر کنیم؟ در آنصورت است که بیطرفی تصویر، عظمت قانون و دقت علم را پیدا خواهد کرد۱

همانسان که قاضی باید خارج از منافعی باشد که میبایست قطع کند، رمان نویس هم باید از آن زندگی که تصویر میکند منتزع باشد. چون زندگی موضوع کار رمان نویس است. پس رمان نویس باید از درگیر شدن در میان چرخ و دندهٔ زندگی اجتماعی خودداری کند، با کنار ماندن و یا جدائی نسبی است که میتواند واقعیت خارجی را با دقت و صحت هرچه بیشتر تصویر کند. در ۱۵ دسامبر ۱۸۵۰ چنین نوشت:

انسان وقتیکه با زندگی درآمیخته است آن را آنطور که باید نمی بیند.

کمال مطلوبی که هنرمند دارد برای او بمنزلهٔ قانون است و این کمال مطلوب باو اجازه می دهد که به شم بتهای خود مشخصات کلی یک «تیپ» را بدهد. در واقع جالب بودن رمان بسته به این نیست که در آن مشخصات استثنائی و حتی بی نظیر یک فرد تشریح شود، بلکه هر یک از اشخاص رمان باید انسانی باشد با کلیت انسانی اش و تصویر گروهی از افراد بشری باشد با خصوصیاتی که کم و بیش همگانی است:

هنر برای تصویر استثناء ها بوجود نیامده است... ممکن است اولین شخصی که با شما برخورد میکند، خیلی جالب تر از آقای «گوستاو فلوبر» باشد، زیرا حالتی کلی تر و در نتیجه «تییک» تر دارد.

یکی از موانع اساسی این صداقت، «الهام» است. فلوبر به این حالت ناپایدار و به این نیروی اسرار آمیزی که ناگهان گریبانگیر نویسنده میشود و موقتاً اختیار از کف او میگیرد، نیش و کنایه ای نیست که نزده باشد:

«باید ازهرچیزی که شبیه الهام است حذر کرد. زیرا نوعی طرفداری و هیجان ساختگی است که انسان عمداً در خود ایجاد میکند و بخودی خود پیدا نمیشود ضمناً

انسان با «الهام»زندگی نمیکند. «پگاز» اغلب بجای اینکه چهارنعل بدود راه میرود. همهٔ استعداد انسان در این است که رفتار او را به آن صورتی که میخواهد دربیاورد "»

بعقیدهٔ فلوبر، الهام که در همه هنرها زیان بخش است، در هنر رمان نویس این زیانش دوبرابر می شود. زیرا گذشته از اینکه نمی گذارد نویسنده، آگاهانه، از همهٔ امکانات هنرش استفاده کند، او را از آن کوشش صبورانه و جانکاهی که مواد لازم را برای اثرش فراهم می کنند، یعنی از «مشاهده» بازمی دارد. زیرا رمان، به آن صورتی که فلوبر در نظر دارد، تنها یک کار هنری نیست بلکه در عین حال یک کار رئالیستی است. جستجوی دقیق و صبورانهٔ امر واقع، جزئیات روزمره و تیپیک و حرکات و رفتار رازگویانه با درخشش های ناگهانی مخیله و سرمستی زودگذر آن همانقدر ناسازگار است که کار سنگین و دقیق هنرمند موسیقی دان در مراعات مکثها و اصوات.

موپاسان درمقدمهٔ «پیروژان» (۱۸۸۸) اندرزهائی را که فلوبر باو داده است، از زبان او چنین مینویسد:

آنچه را که انسان میخواهد بیان کند، باید مدتی دراز و با دقت فراوان نگاه کند، تا بتواند جنبه ای از آن را پیدا کند که پیش از آن بوسیلهٔ هیپکسی گفته نشده است. در هرچیزی جنبهٔ بیان نشده ای وجود دارد. زیرا ما عادت کرده ایم از چشمانمان فقط با خاطرهٔ آنچه پیش از ما در بارهٔ شیء مورد نظرمان اندیشیده شده است استفاده کنیم. کوچکترین چیزها هم جنبهٔ ناشناخته ای دارند. آنرا پیدا کنیم... باین ترتیب است که کار انسان بدیع و اصیل می شود.»

پس رمان نویس باید واقعیت را بطور مداوم و پیگیرانه مشاهده کند، تا خصوصیات تازه ای از آن را بدست بیاورد: خصوصیاتی را که چشمهای بی استعدادتر و بی دقت تر نمی توانند ببینند. رفته رفته عادت می کند به این که

۱۰. Pegase مظهر الهام در افسانه های یونان که به شکل اسب بالداری است.

۲. در نامه به «لوثير كوله»، ۱۳ دسامبر ۱۸٤٦.

«آدمهای دوروبر خود را به صورت کتاب ببیند» و با نوعی تلاش ذهنی که اغلب دردناک است، «خود را به درون اشخاص رمان منتقل کند نه اینکه آنها را بسوی خود بکشد.» با توجه به فورمول بالا انسان پی میبرد که چگونه دو عامل مهم سبک فلوبر، یعنی تأثیرناپذیری و مشاهده، بصورت ظریفی باهم مربوط اند.

اما زیانی که الهام به سومین عامل سبک فلوبر، یعنی «توجه به قالب» میزند، کمتر از دو مورد دیگر نیست. در واقع، هنر نشرنویس بسیار دشوارتر از هنر شاعر است. زیرا شاعر متکی به «قواعد ثابت» و «مقادیری راهنمائی های عملی است که علم و فن حرفهٔ او را تشکیل می دهد.» و حال آنکه:

در کارنشر احتیاج به احساس عمیق نوعی وزن فرار هست، بی هیچ قاعده و قطعیتی؛ خصائصی مادرزادی و نیز قدرت تعقل، و حس هنرمندانهٔ بسیار ظریف و موشکافانه لازم است تا در هر لحظه بتوان حرکت، رنگ و آهنگ و سبک نوشته را به تبع آنچه باید بیان شود تغییر داد ا

گذشته از دشواری هائی که اختصاص به «سبک» دارد، دشواری دیگری هم وجود دارد که در ارتباط با کار «ترتیب کلام» است که آن نیز دارای اهمیت زیادی است. نسبت قسمتهای مختلف اثر، روشنی و هماهنگی آنها، عبور از قسمتی به قسمت دیگر، و این ها برای رمان نویسی که پابند هنر است اشکالات فراوانی تولید میکند، چنانکه خود فلوبر از این بابت رنج بسیار برده است.

البته سبک فلوبر دستورالعملی برای همهٔ آثار رئالیستی شمرده نمی شود زیرا شکل افراطی سبک فلوبر، به رمانی منجر می شود که عبارت از فرم خالص است و محتوی مادی آن که از راه مشاهده بدست آمده است یا کاملاً رنگ می بازد و یا بهانه ای و فرصتی می شود برای «سبک» به مفهوم وسیع کلمه، یعنی هماهنگی کلمات و ساختمان جمله ها و عبارات: یعنی همان «کتاب بر روی هیچ» که فلوبر بهنگام مشاهدهٔ بازی نور برروی یکی از دیوارهای «آکروپل» به هیچ» که فلوبر بهنگام مشاهدهٔ بازی نور برروی یکی از دیوارهای «آکروپل» به

آن فکر میکرد: رمانی کاملا انتزاعی که همه زیبائی آن عبارت از رابطهٔ رنگها و خطوط خواهد بود و همه وجودش راساختمان جمله ها و نور پردازی تشکیل خواهد داد. اما در وراء این رویا که شاید تحقق ناپذیر باشد، فاوبر کوشیده است کمال مطلوب تازه ای را پیشنهاد کند و آن اتحاد و تمایلی است که تا زمان او با هم مضاد شمرده می شد: دقت پربارانهٔ واقع گرائی و ذوق هنری خالص.

### یک مکتب عینی و غیرشخصی

در فصل پیش گفتیم که رومانتیسم مکتبی «ذهنی» با «درونی» (subjectif) است. یعنی خود نویسنده در جریان نوشته اش مداخله میکند و به اثر خود جنبهٔ شخصی و خصوصی میدهد.

و حال آنکه رئالیسم، چنانکه تاکنون در این مقاله بیان شد، مکتبی عيني يا «بروني» (Objectif) است و نوبسندهٔ رئالست هنگام آفريدن اثر بیشتر تماشاگر است و افکار و احساسات خود را در حریان داستان ظاهر نمی سازد. رئالیسم میخواهد همه واقعیت را کشف کند اما در خواننده اش یک احساس را تولید کند که واقعیت است که ظاهر می شود. برای این منظور به هنری غیرشخصی متوسل می شود که نویسنده از آن کنار گذاشته شده است. رمان نویس از تظاهر به حضور خود در اثر، از رازگوئی های احساساتی و از فلسفه بافی احتراز میکند. حتی از نمایاندن خود در اثر بعنوان نویسنده هم خودداری میکند. باین ترتیب در رمان رئالیستی حتی روشی هم که در آثار بالزاک بکار می رفت متروک شده است. رمان نویس دیگر حق ندارد صدای خود را هم به صدای شخصیت های اثرش درآمیزد، دربارهٔ آنها قضاوت کند ویا سرنوشت شانرا پیش بینی کند. اطلاعی که او دربارهٔ هریک از قهرمان هایش دارد درست به اندازه ای است که شخصیتهای دیگر رمان هم میتوانند داشته باشند. ازاین رو هرگز خود را بعنوان مشاهده گر ممتاز و مطلع عرضه نسي کند و درواقع کمدي بی اطلاعی رابازی میکند. گفتگوهای بین شخصیت ها بتدریج شرح ماجرا را مىسازند و معمولا صحنه اى كه شرح داده مىشود در هنمان لحظهٔ روايت جريان

مىيابد.

اما این نکته روشن است که نویسنده نمی تواند بکلی وجود خود را در اثر پنهان نگهدارد. هرچند که افکار خود را از زبان قهرمانان می گوید و در ساختن صحنه ها مجسم می سازد ولی شکی نیست که این افکار از آن اوست. همانطور که ما تریالیسم «خانوادهٔ روگون ما کار» بیان افکار امیل زولا است، «جبر تاریخی» جنگ و صلح نشان دهندهٔ افکار تولستوی است و با این که این دو اثر با سبک ناتورالیستی و رئالیستی نوشته شده اند و جنبهٔ شخصی و درونی ندارند ولی افکار نویسندگانشان از خلال آنها درست باندازهٔ خوشبینی خیرخواهانه و ترحم آمیز و یکتورهوگو در کتاب «بینوایان» آشکار است.

### قهرمانها وموضوع اثر رئاليستي

نویسندهٔ رئالیست به هیچوجه لزومی نمی بیند که فرد مشخص و غیرعادی و یا عجیبی را که با اشخاص معمولی فرق دارد بعنوان قهرمان داستان خود انتخاب کند. او قهرمان خود را از میان مردم و از هرمحیطی که بخواهد گزین میکند و این فرد در عین حال نمایندهٔ همنوعان خویش و وابسته به اجتماعی است که در آن زندگی میکند، این فرد ممکن است نمونهٔ برجسته و مؤثر یک عده از مردم باشد ولی فردی مشخص و غیرعادی نیست. مثلاً وقتیکه نو بسندهٔ رئالیست میخواهد جنگ را موضوع کتاب خود قرار دهد هیچ شکی نیست که در انتخاب قهرمان، افسر جزء یا سرباز را بر فرماندهٔ لشکر ترجیح میدهد، زیرا آن سرباز به میدان جنگ خیلی نزدیک تر و تأثیرات آن محیط در او خیلی بیشتر از فرمانده است. و علت تمایل بارزی که رئالیست ها به افراد «کوچک و بی اهمیت» نشان میدهند همین است.

در مورد موضوع اثر نیز نویسندهٔ رشالیست بهیچوجه خود را مجبور نمی بیند که مثل رومانتیک ها عشق راموضوع رمان قرار دهد. زیرا در نظر نویسندهٔ رئالیست عشق نیز پدیده ای است مانند سایر پدیده های اجتماعی و هیچ رجحانی برآنها ندارد. و چه بسا نویسندهٔ رئالیست کتابی بنویسدکه در آن کلمه ای از عشق

وجود نداشته باشد و در عوض از مسائل دیگری بحث شود که اهمیت آنها خیلی بیشتر از عشق است. همچنین حوادث تصادفی دور از واقع و بی تناسب در آثار رئالیستی دیده نمی شود، مثلاً کسی به شنیدن یک نصیحت تغییر اخلاق و روحیه نمیدهد یا کسی از عشق دیگری نمی میرد. وحدت مصنوعی در آنها وجود ندارد، بلکه وقایع آنها تعدادی حوادث عادی و چه بسا حقایق آشفته ای اسمت که پشت سرهم اتفاق می افتد، ولی نویسندهٔ رئالیست می کوشد که با استفاده از تأثیر محیط و اجتماع خارج و وضع روحی قهرمانان خود، روابط طبیعی را که در لابلای حوادث وجود دارد، نشان دهد.

### صحنه سازي در رئاليسم و رومانتيسم

صحنه سازی تشریح و تجسم محیطی که حادثه در آن اتفاق می افتد در آثار رومانتیک و رئالیستی با هم فرق بسیار دارد.

نویسندهٔ رومانتیک وقتیکه میخواهد صحنهٔ داستان خود را نشان دهد کاری به واقعیت ندارد، بلکه آن صحنه را بنا به وضعی که به داستان خود داده است می سازد و کاری می کند که آن صحنه نیز در خوانندهٔ احساساتی مؤثر افتد و نفوذ نوشتهٔ او را بیشتر سازد. ولی نویسندهٔ رئالیست از تشریح صحنه ها بهیچوجه چنین خیالی ندارد، بلکه صحنه ها را بدین قصد تشریح می کند که خواننده از شناختن آن صحنه ها بیشتر با قهرمانان و وضع روحی آنها آشنا شود. یعنی او فقط در موردی به توصیف صحنه ها اقدام می کند که به آن احتیاج دارد. مثلا بالزاک در آغاز کتاب «بابا گوریو» به این سبب همهٔ اطاقهای پانسیون «مادام و وکر» را با آن دقت توصیف می کند که نشان دهد آن پدر با عاطفه ای که همهٔ ثروت خود را بپای دخترش ریخته بود، در چه مکانی زندگی می کرد و آن مکان چه تأثیری می توانست در روحیهٔ آن پیرمرد داشته باشد. یا گوستاو فلو بر در «مادام بوواری» بدین منظور آن توضیح و تفصیل بیش از حد را دربارهٔ قصبه کوچک بدین منظور آن توضیح و تفصیل بیش از حد را دربارهٔ قصبه کوچک چه اندازه دچار دلتنگی و خستگی می شده است. والا اگر این قسمت را زائد

تصور کنند و از کتاب حذف نمایند، خواننده ای که این تشریح و توضیح مفصل را نخوانده باشد، نمی تواند پی ببرد که چرا «اما» در اثنای گردش، میان بازوان «رودلف» می افتد. در نتیجه، این کار او را غیرعادی و دور از واقعیت تصور میکند و ارزش رئالیستی کتاب، از نظر او پنهان می ماند.

همین کوشش ها برای تطبیق قهرمان ها و صحنه های کتاب با واقعیت است که حتی خود نویسندگان بزرگ را هم تحت تأثیر قرار می دهد، تا آنجا که وقتی ژول ساندو دربارهٔ مرگ خواهر خود با بالزاک سخن می گوید، نویسندهٔ بزرگ ناگهان در میان سخن ناتمام دوستش می دود و می گوید: «همه این چیزها می گذرد... باید به واقعیت پرداخت. راستی بگو ببینم، اوژنی گرانده را به که باید شوهر داد؟»

# رئالیسم در کشورهای دیگر

بطور كلى در سالهاى بين ۱۸۵۰ و ۱۸۹۰ تمايلاتى كه حاكى از عكس العمل هائى نسبت به رومانتيسم بود در ادبيات همه كشورهاى غرب ديده شد و اين تمايلات باشدت و ضعفى كه داشتند وابسته به جريان «رئاليسم» بودند كه «ناتوراليسم» را نيز بدنبال داشت.

### در انگلستان

این سالها در آنگلستان دوران تسلط اندیشهٔ علمی و پیشرو استوارت میل Stuart Mill در آنگلستان دوران تسلط اندیشهٔ علمی و پیشرو استوارت میل Stuart Mill داروین و اسپنسر Spencer است که در عالم ادب روشن بینی آگاهانهٔ تاکری Thackeray را در برابر اوهام بایرونی قرار میدهد و مستندنویسی جارلز رید Charles Reade و ویلکی کالیینیز Wilkie Collins و اثر انسانی جرج الیوت George Eliot را جایگزین تخیلات احساساتی والتر اسکات میسازد و بالاخره شعر اندیشیده و فلسفی براونینگ Browning را بجای تغزل خالص

شلی و کیتس می آورد. اما رئالیسم انگلیسی بصورتی نیست که دقیقاً دنبالهٔ رئالیسم فرانسوی شمرده شود. در انگلیس رئالیسم همزمان با دوران فرمانروائی ملکه «ویکتوریا» نامیده میشود یکی از دوره های غنای ادبیات انگلستان است. ضمناً اشاره به این نکته ضروری است که رئالیسم در انگلستان نوعی عرف مداوم است (دانیل دفو همانقدر رئالیست بود که «تاکری») و چون رومانتیسم انگلیسی هم به اندازهٔ رومانتیسم فرانسه تند و پرشور نبود، عکس العمل شدیدی هم ایجاد نکرد و رئالیسم انگلستان بصورت معتدلی آغاز شد و در بیان واقعیت های زندگی با طنز و مطایبه توام بود از طرف دیگر قراردادهای اجتماعی که در انگلیس بشدت مورد نظر است نگذاشت که دیگر قراردادهای اختماعی خاص ناتورالیسم به ادبیات انگلیس راه پیدا کند.

در سال ۱۸۳۵ رفالیسم سنجیده و مستقلی در ادبیات انگلستان، بخصوص در رمان نویسی، بمیان آمد. بارزترین نمایندهٔ ادبیات انگلیس در این دوره چارلز دیکنز (۱۸۱۲ ـ ۱۸۷۰) است که هجو رومانتیسم را میکرد اما خود او با انسان دوستی شدید و لحن احساساتی اش در عین حال به آن پایبند میماند. دیکنز از میان طبقات پائین اجتماع برخاست و از همان سالهای کودکی مجبور شد که برای کسب روزی کار کند. در چهارده رمانی که تا سال ۱۸۷۰ نوشت با لحن طنزآمیز خویش زندگی طبقات پائین کشورش را با قدرت تمام تصویر کرد. هیچ نویسنده ای نتوانسته است چنین چهره های مؤثر و فراموش نشدنی تصویر کند. رئالیسم دیکنز مبتنی بر انسانیت و بشردوستی است. دیکنز بیچارگان و ساده دلان و کودکان را دوست داشت. پیش از او هیچ نویسندهٔ دیگری نتوانسته بود با چنان قدرتی اطفال کوچک را وارد اثر خود کند و جاودانی سازد. کسی که رمان های دیکنز را بخواند در یک صفحه بشدت میخندد و در صفحهٔ دیگر از شدت تأثر دیکنز را بخواند در یک صفحه بشدت میخندد و در صفحهٔ دیگر از شدت تأثر دیکنز را بخواند در یک صفحه بشدت میخندد و در صفحهٔ دیگر از شدت تأثر دیکنز را بخواند در یک صفحه بشدت میخندد و در صفحهٔ دیگر از شدت تأثر دیکنز استقبال واقع شد و نویسندگان بزرگ آن کشور را تحت تأثیر قرار داد.

رئالیسم آمیخته با بدبینی، تحت تأثیر ادبیات فرانسه در اواخر قرن در این کشور ظهور کرد. آثاری در انگلستان منتشر شد که متهورانه تر بود و در آنها

عکس العملی نسبت به قراردادهای اخلاقی و اجتماعی دولت ویکتوریا دیده میشد. یکی از نویسندگان این دوره گیسینگ Gissing (۱۹۰۳ – ۱۹۰۳) است که در سراسر عمر خود با فقر و بیچارگی دست بگریبان بود. از دیکنز پیروی میکرد اما آثارش تلخ تر و بدبینانه تر از آثار دیکنز بود. دیگر باید هنری جیمس Henry James (۱۹۱۳ – ۱۹۱۳) را نام برد که امریکایی بود ولی در انگلستان بسر می برد. آثار «فلوبر» و «تورگنیف» را مطالعه میکرد و میکوشید که با سرمشق گرفتن از آنها رمان را بصورت اثر هنری درآورد. در رمانهای متعدد خود نخست مدتی به تشریح تفاوت انگلیسیها و امریکائیها پرداخت. سپس تا حدی به تصویر و تحلیل جامعهٔ انگلیسی همت گماشت. «جیمس» تماشا گر بی احساسی است، دامنهٔ دیدش محدود، اما رمانهایش از لحاظ تنظیم مطلب و شیوهٔ نگارش شایان اهمیت است.

ضمناً از سال ۱۸۷۵ ببعد در ادبیات انگلیس جریانهای تازه ای بمیان آمد. مردیت ۱۸۷۵ با عصیان بهد. مردیت ۱۸۷۵ با روانشناسی روحانی، ساموثل باتلر S. Butler با عصیان بر ضد مکانیسم، چسترتون Chesterton با ایمان شدید مذهبی و بالاخره رابرت لوثی استیونسن R.L. Stevenson با ماجرا و فرار به سرزمیسن های دیگر نمایندگان این جریانهای گوناگون بودند.

### در آلمان

ادبیات آلمان پس از مرگ گونه و پس از اینکه از اوج شکوفائی رومانتیسم فروافتاد برای مدتی گوئی همهٔ نیروی خود را از دست داده بود. هیچ اثر برجسته ای بوجود نیامد و مخصوصاً رئالیسم در آن کشور بصورت مکتب مستقلی ظاهر نشد. برخلاف نویسندگان رئالیست فرانسوی که با جار و جنجال بعنوان مبارزه با رومانتیسم قدم به میدان نهاده بودند، از میان نویسندگان آلمانی آنان که بهره ای از رئالیسم داشتند در عین حال میکوشیدند که جنبه های رومانتیک و حتی کلاسیک را هم در آثار خود حفظ کنند. از اینرو آثاری نظیر (ایسمندنوی T.Storm اثر نشودراشتوره ۱۸۱۷) که در

این دوره بوجود آمده است بیشتر رنگ آثار رومانتیک را دارد و جاذبه اش در شگفتی آن است. گوتفرید کلر Gottfried Keller (۱۸۹۰ – ۱۸۹۰) که از مردم زوریخ بود، هرچند که در شاهکار خودش «هانری سبز» با بدبینی رومانتیک به مبارزه برمیخیزد و از ضرورت توافق با زندگی سخن میگوید، اما همه نیروی خود را از راه دادن همان رومانتیسم مورد مخالفت خود به اثرش، بدست می آورد. رمانهای روستائی «کلر» رنگ محیط سویس را دارد. مخصوصاً تراژدی رئالیستی او بنام «رمئوژولیت در دهکده» یکی از شاهکارهای رمان روستائی شمرده میشود.

در شعر آلمان نیز در فاصلهٔ بین هاینریش هاینه H. Heine و اشتفان گئورگه در شعر آلمان نیز در فاصلهٔ بین هاینریش هاینه که Stefan George را با شعری میتوان شاعران رئالیست شمرد. اما آنها شاعران بزرگی نیستند.

تشاتر آلمان پس از یک دوران دراز و بی اثر «نیئور ومانتیسم» تحت تأثیر استریندبرگ و ایبسن و تئاتر آزاد آنتوان، یکرشته آثار مهم ناتورالیستی بوجود آورد که مشخص ترین نیمونهٔ آنها آثار هاو پنمان Hauptman است (از قبیل نمایشنامهٔ «نساجان»)

### رئاليسم بورزوا

اصطلاحی است که به جریان رئالیستی نیمهٔ دوم قرن نوزدهم در ادبیات آلمان اطلاق می شود. پس از شکست انقلاب ۱۸۶۸، بورژوازی آلمان به وضع سیاسی و اجتماعی موجود گردن نهاده و راضی شده بود به اینکه از آزادی های اقتصادی وسیع استفاده کند و در انتظار وحدت آلمان باشد. این رفتار در وضع ادبی آن روزگار نیز مؤثر واقع شد. در بیانیه هائی که منتشر می شد و نیز در مجله های Die Grenzboten و Deutsches Muzeum و نویسندگان انقلابی و گوستاو فریتاگ G. Freytag به شعر متعهد شاعران و نویسندگان انقلابی می تاختند و خواستار بازگشت به قالب های زیبا شناختی محض دوران کلاسیک

و آثار هنری مستقل بودند که منعکس کنندهٔ همهٔ جهان باشد. فردریش اشپیلهاگن F. Spielhagen در تئوری و تکنیک رمان (۱۸۸۳) این نکته را به عنوان دستورالعمل مرکزی تئوری رمان مطرح کرد: به عقیدهٔ او کار نویسنده عبارت است از کشف قوانین اساسی واقعیت و بازنمائی آنها در اثر خویش و تا حدامکان جلوگیری از دخالت در ون گرائی خویش.

هریک از جزئیاتی که به شیوهٔ واقعگرائی تحلیل می شود، باید در ساختار کل اثر به صورتی ادغام شود که نوعی ارجاع نمادین به مجموعهٔ حامل معنی باشد. فریدریش تئودور فیشر F. T. Vischer این تکنیک را نوعی ایدآلی کردن غیرمستقیم می نامد (استتیک ۱۸٤٦ – ۱۸۵۷) بدینسان هنر به صورت توجیه دنیائی درمیآید که هر چند به طور ریشه ای ناسوتی شده است، اما به صورت زیبا و معقول شناخته می شود. و اما دربارهٔ موضوع این آثار، باید گفت این گروه از رئالیست ها میخواهند که ملت آلمان را در حال کار نشان دهند. و می گویند که ادبیات باید برروی زمینهٔ ملی بنا شود. نوع رئالیسم بورژوائی در رمان های گوستاو فریتاگ مشخصات کامل خود را پیدا می کند.

### در امریکا

رومانتیسم امریکا نیز مانند رومانتیسم انگلیس بشدت دارای عناصر رئالیستی است. و رئالیسم امریکائی در واقع ادامهٔ طبیعی رومانتیسم شمرده می شود و هیچگونه قطع رابطه ای بین آنها وجود ندارد. روش مشاهده و طنز واشینگتن ایروینگ قاطعیت سختگیرانهٔ امرسون، دقت تحلیلی کوپر، انضباط بیان ادگار پو، و صحت تجسم ناتانیل هاوئورن، و تورو، به رومانتیسم امریکائی رنگ خاصی میدهد. برعکس «والت ویتمن» شاعر رئالیسم، بافصاحت و هیجانش در واقع رومانتیک ترین شاعر ادبیات امریکاست.

اما آنچه باید حتماً در مطالعهٔ ادبیات امریکا درنظر گرفته شود این است که ادبیات امریکا در رابطهٔ نزدیک با زندگی جامعهٔ امریکائی است. گفته اند که در امریکا رومانتیسم در دوران های رفاه گل میکند و رئالیسم در دوران های بحران و

وحشت. چنانکه اوج رمان رئالیستی امریکا بین سالهای ۱۸۸۰ تا ۱۹۱۰ بوده و نیز تاریخ پیدایش یک نئورئالیسم توانا در ادبیات امریکا سال ۱۹۲۹، بعد از بحران اقتصادی معروف و ورشکستگی «وال استریت» است.

در سال ۱۸۷۷ اعتصابهای خشونیت آمد «بیتسبورگ» و «شیکاگو» را به خون و آتش کشیده بود. مزرعه داران بر اثر سفته بازی بانک داران به خاک سیاه نشسته بودند. مهاجران برای بیدا کردن کار در زحمت بودند. نارضائی حاصله از فساد سیاستمداران به اوج رسیده بود. در سال ۱۸۹۱ آنارشیستها در آنکه حرمشان واقعاً ثابت شود در ماحرای Haymarket محکوم شده بودند و بدار آو بخته شدند. این ماحرا ناگهان یک مرد بوستونی ایده آلست و متشخص را که زندگی برهمن واری داشت، اشعار و رمانهائی بسبک دوران و بکتوریا نوشته بود و محلة بسيار محافظه كارانة Atlantic Monthly را اداره مي كرد بخود آورد. اين نویسنده که ویلیام دین هاولز William Dean Houvells نام داشت، در حالیکه پنجاه سالگی را پشت سر گذاشته بود تغییر جهت داد. کرسی استادی دانشگاه هار وارد را رد کرد، پوستون را ترک گفت و به نیو پورک رفت و به رادیکالیسم روی آورد. معنی این روش از نظر ادبی پذیرفتن رئالیسم بود. «هاولـز» آنگاه در رمانهای خود آزقبیـل A Hazard of new fortunes یا Annie Hilburn به تصویر چهرهٔ امریکای حدید سرمایه داری و صنعتی پرداخت. در رمان او کشیشی را میبینیم که از مقام کشیشی خود دست میکشد تا در صف کـارگران ریسندگی قوار بگیبرد. یزودی «هاولز» در کنار آن دسته از رادیکالیستهای جوان قرار گرفت که ادبیات امریکا را بسوی ناتورالیسم سوق دادند.

البته این ناتورالیسم مثل ناتورالیسم فرانسه یک مکتب ادبی نبود، بلکه جنبش همه جانبه ای بود که از خشم و نارضایتی دهقانان و کینهٔ مردم تهیدست شهرستانی در برابر تروتمندان تازه بدوران رسیده زائیده شده بود این نویسندگان در آثار خود از رمان نویسهای فرانسوی از قبیل «فلوبر»، «موپاسان» «برادران گنکور» و امیل زولا سخت متأثر بودند. نویسندهٔ رئالیست و ناتورالیست در الابیات

امریکا چهرهٔ خاصی دارد: او معمولا انسان فقیری است از یک اقلیت ملی و یا نژادی که حرفه های گوناگون را آزموده و سرانجام از مسیر روزنامه نویسی وارد عالم ادب شده است. او که خمشگین و ناامید است چهرهٔ مجسم عصیان و بدبختی است. چهار پنج نویسندهٔ پرارزشی که نمایندگان برجستهٔ ادبیات امریکا در این دوران شمرده می شوند همه شان زندگی دشوار و یا غم انگیزی داشتند. استفن کرین Stephen Crane در بیست و نه سالگی مرد، فرانک نوریس داشتند. استفن کرین عود سالگیی و جسک لیندن ایمان کوریس چهل سالگی خودکشی کرد. هیچکدام آنها مجال نیافتند که به اوج هنر خود برسند.

از «استفن کرین» گذشته از «نشان سرخ دلیری» گذشته شده است، که شاهکار او شمرده می شود و با الهام از جنگهای داخلی نوشته شده است، باید به این اثر دیگری با نام Maggie: a Girl of the streets اشاره کرد. این کتاب ماجرای یک دختر ایرلندی هرجائی است که سرانجام خود کشی میکند. «فرانک نوریس» در آثار اولیه اش ناتورالیسم خود رابا نوعی روحیهٔ رومانتیک درآمیخته است. و بیشتر تحت تأثیر «استیونسن» است. اثر مهم ناتورالیستی او رمانی است با عنوان Mc Teague داستان یک کارگرمعلن در سان فرانسیسکو است که بیشتر اثر معروف زولا (Assommoir) را بخاطر می آورد. «نوریس» در اثر ثلا ثهٔ خود محروف زولا (Trans) مانده، بیش از همه تحت تأثیر زولا است.

از میان این سه نویسنده، «جک لندن» بیش از همه در اروپا و (و نیز در کشور ما) شهرت دارد، و آثار متنوع و متعدد او، از قبیل «مارتین ادن»، «آوای وحش»، «سپیددندان» و غیره دائماً در اروپا به زبانهای مختلف تجدید چاپ می شود. جک لندن، جوانی پرماجرای خود را در شمال برف پوش و در «کلوندایک» و نیز در بندرگاههای سانفرانسیسکو بسر برد. در سال ۱۸۹۶ در صف «سپاه بیکاران» Coxey بود که بسوی واشنگتن راه پیمائی کردند و پلیس پس از پراکندن صفوف شان عده ای از آنها را بعنوان لگدمال کردن چمن های

سناتوقیف کرد. همهٔ این حوادث در آثار متنوع و عصیان آمیز او مجسم شده است.

اما نویسنده ای که به رشالیسم امریکائی شکل قاطع آنرا داد، «تؤدور
درایسیزر» Theodore Dreiser (۱۹۲۵ – ۱۹۶۵) بسیود. او در آئیسار خسود
که مشهورترین آنها «سیستر کری» Sister Carrie و «فاجعهٔ امریکائی»
مشهورترین آنها «سیستر کری» حرون جمامه امریکائی پیشرفته و
صنعتی را بیرون کشید و در برابر چشم مردم قرار داد.

هرچند که درایزر مرد چندان تحصیلکرده ای نبود و سبک پالائیده ای نداشت بگفتهٔ یکی از محققین آثارش آنچه را می نوشت که لازم بود بنویسد و نمی توانست ننویسد. در آثار درایزر و نیز در آثار رئالیست های نیمهٔ اول قرن بیستم امریکا چیزی هست که همیشه ادامه دارد و مشخصهٔ ادبیات معاصر امریکا است: «شرگز یک نسل «تثیدور روزولت» رئیس جمهور امریکا گفته بود که: «هرگز یک نسل نویسنده اینهمه به کشور خودش ناسزا نگفته است.». او نسل نویسندگانی را که در بالا از آنها نام برده شد Muckrakers (لجن بهم زنها ــیا برملا کنندگان رسوائی) نام نهاده بود. اما واقعیت فوق این حرفها بود. از همان زمان ظهور نسل «روش زندگی امریکائی» در ادبیات امریکا رشد کرده و هردم با تأنی ادامه «روش زندگی امریکائی» در ادبیات امریکا رشد کرده و هردم با تأنی ادامه یافته است. صورتهای تازهٔ آن در نیمهٔ دوم قرن بیستم گروه های بیت نیک ها یافته است. صورتهای تازهٔ آن در نیمهٔ دوم قرن بیستم گروه های بیت نیک ها سوی خود کشد.

تداوم این شور و هیجان تا حد زیادی بیانگر اصل اعتراض آمیز بودن ادبیات امریکا است و نشان میدهد که آزادی بیان در ایالات متحده پیوسته به فرد این امکان را میدهد که از خود در برابر جاه طلبی های ملی و روش پذیرفته شدهٔ زندگی جامعهٔ امریکائی دفاع کند.

ایس نقید مظاهر جامعهٔ امریکانی در آثار شروود آندرسن Sinclair Lewis و سیستکلیرلویس ۱۸۷۱ – ۱۹۶۱) و سیستکلیرلویس ۱۸۵۵ – ۱۸۵۵) نیز ادامه پیدا کرد.

اما چهرهٔ تازهٔ رئالیسم امریکا را باید در آثار نویسندگان بعد از سال ۱۹۳۰ یعنی جان اشتنبک، ارنست همینگوی، ویلیام فاکنر، ارسکین کالدول و جان دوس باسوس و ... جستجو کرد که خود بحث دیگری است و از حوصلهٔ این مقالهٔ کوتاه خارج است.

#### درروسيه

در سال ۱۸۵۲ در روسیه، «سرگذشتهای یک شکارحی» اثر تورگنیف و «کودک» اثر لیئون تولستوی منتشر شد. رمان حایگزین شعر شد، یعنی هنری که بخاطر تودهٔ مردم بود، حای هنر خالص پوشکین را گرفت. با وحود این باید گفت كه رومانتيسم روسي هم بنوبهٔ خود نوعي رئاليسم بود. شعر پوشكين نوعي رئاليسم غنائي بود و خود او مي گفت: «شعر هرچه بسوي آسمان بالا برود سردتر مي شود.» و از ارزش هائی دفاع میکرد که کاملاً غیررومانتیک بود. از قبیل: دقت و توجه شدید در کار «قالب»، عینیت و خارج شدن از درون خویشتن. وقتی داستایوسکی میگوید که «ما همه از اعقاب «شنل» گوگول هستیم.» و پوشکین به گوگول میگوید که نبوغ او در: «محسوس ساختن ابتذال زندگی... و پیش یا افتادگی انسان عادی است... و همهٔ چیزهای کوچکی که از نظر ما دور میماند...» در واقع ما را راهنمائی میکنند که همهٔ ادبیات روس را ما باید با ديد رئاليستى مطالعه كنيم. اما رئاليسم روسي چيزي است مطلقاً متفاوت با رئالیسم فرانسوی. رئالیسم روسی تحلیل چرکین ترین جنبه های زندگی را ترجیح میدهد و موضوع آن بقول «چخوف» زندگی انسانهائی است که بجز «خوردن، نوشیدن، خوابیدن و مردن» کار دیگری نمی کنند. و حال آنکه ر نالیسم فرانسوی عبارت است از ارادهٔ دراکهٔ روشن بینی و آگاهی عینی و یا مقابله با قراردادها در اخلاق و هنر. دنیای خاکی چخوف ایمان از میان رفته را ندا میدهد و دنیای ماكسيم گوركي انقلاب را رئالوسم روسي از دو خصيصه اساسي رئاليسم فرانسوی غافل است: نخست روشن بینی که به هر شیئی جنبهٔ وسیلهٔ آگاهی میدهد و دیگر هنر که به هر واقعیتی مفهوم شیئی هنری میدهد. رئالیسم روسی

درعوض یا در بند خارق عادت است و یا در بند یک استفهام روحانی و معنوی. البته تردیدی در این نیست که رمان نویسان بزرگ پایان قرن نوزدهم مهمترین مشخصات رئالیسم را در واقع جهانی کرده اند. داستایوسکی و چخوف در نشان دادن جزئیات توانائی فوق العاده دارند و تولستوی شور و هیجان در ونی را با تحلیل رفتارها مجسم میسازد و قدرت تجسم حسی او بی نظیر است. اما بیش از همهٔ اینها، رمان روسی نوعی «سؤال از خداوند» است. داستایوسکی بهنگام سخن گفتن از اثر معروف خود «جنزدگان» می نویسد: «من می خواستم سؤالی را مطرح کنم، و آنگاه بصورتی هرچه روشن تر و ممکن تر، در قالب رمان به آن پاسخی بدهم: چگونه ممکن است در جامعهٔ حیرت آور معاصر ما نه تنها یک «نچایف» با بیکه نچایف ها پیدا شود؟» و وقتیکه تولستوی اعلام می کند «عصر رمان گذشته است.» باین سبب است که در مؤثر بودن رمان بعنوان قالبی برای رمان گذشته است.» باین سبب است که در مؤثر بودن رمان بعنوان قالبی برای

رئاليسم روسيه را بايد به سه دوره تقسيم كرد:

١ ــ رئاليسم نخستين

٢ ــ رئاليسم انتقادى

٣ \_ رئاليسم سوسياليستي

رئالیسم نخستین ـ این دوره را باید دورهٔ عظمت ادبیات روسیه شمرد. در هیچ دوره ای ادبیات روسیه مانند این دوره دارای نویسندگان بزرگ و آثار گرانبها نبوده است. از سال ۱۸۶۰ تا ۱۸۸۰ چنان شاهکارهائی در ادبیات روسیه بوجود آمد که ادبیات این کشور را به اوج شهرت رسانید. همانطور که قبلاً اشاره شد رئالیسم روسیه نخست با داستان کوتاه «شنل» اثر گوگول Gogol شد رئالیسم روسیه نخست با داستان کوتاه «شنل» اثر گوگول ۱۸۰۹ (۱۸۵۲ – ۱۸۵۲) آغاز شد. این نویسنده سبک طنزآلودی داشت و بجای قهرمانان واقعی در حقیقت صورت مضحکی از آنها تصویر میکرد، آثار او هجونامه ای

۱. Netchaiev انقىلابى نهىپلىيست روس (۱۸۵۷ ــ ۱۸۸۲) كە زنىدگى او ماية الهام داستايوسكى در نوشتن «جنزدگان» بوده است.

است برضد وضع اجتماعی روسیهٔ تزاری. اثر بزرگ گوگول «نفوس مرده» است که ناتمام مانده. پس از گوگول، گونچارف Gontcharov (۱۸۹۱ ــ ۱۸۹۳) با نوشتن رومان «اوبلموف» Oblomov توانست برای نخستین بار به سبک بالزاک، بهترین تیپ روس را بیافریند.

نویسندهٔ بزرگ دیگر این دوره تورگنیف Tourguéniev و «زولا» و «زولا» بود که مدت زیادی درپاریس بسر برد و با «فلوبر» ، «آلفونس دوده» و «زولا» دوستی داشت. نخست با کمدی های کوچک و زیبای رومانتیک به سبک آلفره دوموسه شروع بکار کرد. بعد «قصه های شکارچی» را نوشت و سپس با رمانهای بزرگ «رودین» Roudine و «پدران و فرزندان» و سایر آثار خود تحلیلی از تیپ های مختلف مردم روسیه انجام داد. آثارش زیبا و آهنگین است و بدبینی عمیقی در آنها موج میزند. بسیاری از نویسندگان انگلیسی و دانمارکی و نروژی مدتها تحت تأثیر تورگنیف قرار گرفتند و از او تقلید کردند.

لئون تولستوی Léon Tolstoi (۱۹۱۰ – ۱۹۱۱) را بسایسد بزرگتسرین نمایندهٔ رئالیسم نخستین روسیه بشمار آورد. تولستوی نویسندهٔ روستائیان روسی است. حتی از سال ۱۸۷۹ خود او نیز تصمیم گرفت که زندگی روستائی اختیار کند و با حاصل دسترنج خود بسر برد. تولستوی با آفریدن تیههای واقعی از مردم سرزمینی که عمر دراز خود را در آنجا بسر برده است و با کشف و تحلیل خصوصیات زندگی و دردهای اجتماعی این مردم، نویسنده ای رئالیست شمرده میشود. اما رئالیسم او ساده و روشن و حساب شده نیست. تولستوی در سراسر زندگی تحت تأثیر ژان ژاک روسو بوده و راه حل مشکلات اجتماعی را در نصایح و مواعظ اخلاقی و توسل به انجیل جسته است. اما این چیزها نمی تواند از ارزش رئالیسم تولستوی بکاهد و رمان «جنگ و صلح» او با تیپ های برجسته ای که از رئالیسم تولستوی بکاهد و رمان «جنگ و صلح» او با تیپ های برجسته ای که از مردم طبقات مختلف روسیه در آن است و با تحلیلی که از جنبه های گوناگون زندگی این مردم در آن دیده میشود شاهکار آثار رئالیستی روسیه بشمار می رود.

«تولستوی» نویسنده ای است سرشار از نشاط و توانائی و محیط خفقان آور دورهٔ تزاری نتوانسته است او را بزانو درآورد. اما همزمان با او باید از داستایوسکی عظیمی که در تحلیل حالات روانی دارد، نمایندهٔ بدبینی و یأس این دوره شمرده عظیمی که در تحلیل حالات روانی دارد، نمایندهٔ بدبینی و یأس این دوره شمرده می شود و جنبه های مرضی و ناهماهنگ افراد بشر را تشریح و توصیف کرده است. قهرمانان او مجرم و قربانی هستند و اغلب گذشتهٔ خود را در برابر دیگران اعتراف می کنند و خود او نیز نویسنده ای است که پیوسته در هیجان و شکنجه بسر برده است.

نویسندگانی بدنبال داستایوسکی آمدند که وضع محیط و فشاری که به روحشان وارد می آمد آنانرا به پیروی از داستایوسکی وادار ساخته بود. این ادبیات درد آلود و تؤام با بدبینی تا زمانی ادامه یافت که ماکسیم گورکی M. Gorki (۱۹۳۹ میلاتری ظهور کرد و «رئالیسم انتقادی » را بنیان نهاد.

رئالیسم انتقادی در آغاز کار سبک معینی نداشت و با نوشته های کوتاهی تیره روزی آمیخته بود، در آغاز کار سبک معینی نداشت و با نوشته های کوتاهی که جنبهٔ رومانتیک داشت وارد عالم ادب شد. اما احساس بشری و علاقهٔ آتشینی که به زندگی داشت با ایمان اجتماعی او توأم شد و در نتیجه روح تازه ای در آثارش دمید که از زندگی خود و همنوعانش الهام میگرفت، خوشبینی به آینده و ایمانی که گورکی به نیروی مردم داشت باعث شد که رئالیسم او بصورت تازه تری درآید و در خدمت هدف اجتماعی او قرار بگیرد. به این ترتیب گورکی با نوشتن داستانهای متعددی که از زندگی خود او سرچشمه میگرفت و رمانهای بزرگی مانند «فاماگاردیف» و «مادر» بنای مرحله ای ازرئالیسم را گذاشت که «رئالیسم را گذاشت که «ورئی مانید «فاماگاردیف» و «مادر»

در این مرحله قهرمانهای نویسنده از محیط خویش جلوترند و برای رسیدن به وضع اجتماعی تازه ای تلاش میکنند. یعنی این قهرمانها با وضع موجود در نبردند و برای تغییر آن میکوشند. دوران نویسندگی گورکی سالها پیش از انقلاب آغاز شد و قریب بیست سال پس از انقلاب پایان یافت و در عین حال، ادبیات دورهٔ بعد یعنی «رئالیسم سوسیالیستی» نیز بدست گورکی پی ریزی شد.

با وجود این، اصطلاح رئالیسم انتقادی (Realisme Critique) را برای نخستینبار گئورگ لوکاچ Georg Lukacs تئوریسین و منتقد معروف مجار برای قلمرو وسیعتری از ادبیات پیشنهاد کرد. منظور او از مفهوم «رئالیسم انتقادی»، تحلیل های آثار رمان نویسان رئالیست قرن نوزدهم (به ویژه بالزاک و زولا) بود و ارجاع جمال شناختی و ایدئولوژیک به آثار ادبی کشورهای سوسیالیستی که به گفتهٔ او، از نمایش واقعیت موجود، برای تحلیل وضع یک گروه اجتماعی و قدرت ها و امکانات آن در آینده سود میجستند. بدینسان لوکاچ آفرینش ادبیات داستانی را معادل «پراکسیس اجتماعی» میشمارد و نویسنده را مأمور اصلاحات و صیرورت جامعه میخواند. مفهوم رئالیسم انتقادی از نظر لوکاچ با اصلاحات و میروان از آن برای افشاء آنچه مانع جمال شناختی های مدرنیست و معاصر شود سود جست. لوکاچ، اختلاط افشاء جهان بورژوائی را با صنعت ادبی اثر یا با استراتژی ساخت گشائی Deconstruction نشانهٔ نوعی بدبینی حاد می داند.

### رئاليسم سوسياليستي

رئالیسم سوسیالیستی در قلمرو هنر و ادبیات، در اتحاد جماهیر شور وی و همهٔ کشورهائی که اقمار شور وی شمرده می شوند، مکتب و آموزهٔ رسمی شمرده می شود. این آموزه در اثنای اولین کنگرهٔ نویسندگان شور وی که در ماه مه ۱۹۳۶ در مسکو تشکیل شد، شکل کامل خود را پیدا کرد. رئالیسم سوسیالیستی از هنرمند «تجسم صادقانه و از نظر تاریخی عینی واقعیت را در انکشاف انقلابی اش» میخواهد و نیز از او میخواهد که در تحول ایدئولوژیک و تربیت کارگران با روحیهٔ سوسیالیستی شرکت کند. در میان کسانی که به صورت فعال

این مقاله عیناً از Encyclopedia Universalis چاپ هشتم، سال ۱۹۷۹ ترجمه شده است. نویسندگان آن ژ. برژه J. Berger و هـ. دانیل H. Daniel محققان فرانسوی هستند.

در پیشبرد این آموزه شرکت داشتند، به ویژه می توان از ماکسیم گورکی، ژدانف Jdanov و کارل رادک K. Radck نام برد.

#### تاريخ وتعاريف

روز ۲۳ آوریل ۱۹۳۲ بخشنامه ای از کمیتهٔ مرکزی حزب کمونیست، همهٔ انحمه: ها و گروه ها و سازمان های هنری و ادبی را که در اتحاد حماهس شوروی وجود داشتند، رسماً منحل کرد و به حای همهٔ آنها سندیکاهای واحدی را تشکیل داد که دست اندرکاران هر یک از قلم وهای هنرهای تحسمی، ادبیات و موسقی، در آنها گردآمده بودند. دستگاه حزبی نظارت دقیق بر همهٔ سندیکاها داشت و سنیدیکاها نیز آفرینش هنری در سراسر کشور را زیرنظر داشتند. بودجهٔ دولتی برای تولیدات هر هنری در اختیار سندیکای مربوطه بود سندیکا می توانست در همهٔ قراردادهائی که بین عضو سندیکا و سازمیانهای عمومی دیگر (ناشران، موزه ها، تئاترها، خانه های فرهنگی و باشگاه های سرمایه گذار) بسته می شود دخالت كند. به همين سبب وقتى كه درسال ١٩٣٤ رئاليسم سوسياليستى آموزهٔ رسمی سندیکاهای هنرمندان و نویسندگان شد، تمام کسانی که میخواستند آثارشان به مردم عرضه شود، مجبور بودند که در این سندیکاها اسم نویسی کنند. برای پیدا کردن تعریفی رسمی و اقناع کننده از این آموزه باید به فرهنگ فلسفه (چاپ مسکو ۱۹۹۷) مراجعه کرد. رئالیسم سوسیالیستی در آن فرهنگ چنین تشریح شده است: «اساس آن در وفاداری به حقیقت زندگی است، هرقدر که این زندگی سخت باشد، باید محموعهٔ آن با صورت های هنری و از دیدگاه كمونيستى تصوير شود. اصول ايدئولوژيك و حمال شناختى يايهاي رئاليسم سوسیالیستی به قرار زیر است: سرسیردگی به ایدئولوژی کمونیستی: گذاشتن فعالیت خود در خدمت خلق و روح حزب، همبستگی استوار با مبارزات تودههای زحمتكش، اومانيسم سوسياليستى و انترناسيوناليسم؛ خوشبينى تاريخى، طرد فورمالیسم و درون گرائی و نیز بدوی گری ناتورالیسم. و اما هنرمند: «باید شناخت عمیقی از زندگی بشری، از اندیشه ها و

احساس ها داشته باشد، در قبال تجارب بشری عمیقاً حساس باشد و بتواند آن تجارب را در قالب هنری والاثی بیان کند. همهٔ اینها رئالیسم سوسیالیستی را به صورت ابزار پرقدرت آموزش ملت با روحیهٔ کمونیستی در می آورد. رئالیسم سوسیالیستی که بر پایهٔ برداشت مارکسیست لنینیستی از جهان بنا شده است، کوشش های هنرمندان را تشویق می کند و آنان را یاری می دهد تا قالب ها و سبک های مختلف هنری را هماهنگ با تمایلات شخصی شان تعریف و تحلیل کنند.»

در نظر اول، هرچند که کاربرد هنری این مکتب گرفتاری های بزرگ ایجاد میکنند ولی هدف سیاسی آن روشن به نظر میرسد. با وجود این، مطالعهٔ دقیق این تئوری بلافاصله ابهام هائی را که در آن وجود دارد آشکار میسازد. سخن از «وفاداری به حقیقت» است، اما «از دیدگاه کمونیستی»، یا «واقعیت باید مجسم شود، اما در انکشاف انقلابی اش.» فرمول هائی که تعیین یک واقعیت ثانوی را پیشنهاد میکند که جایگزین واقعیت موجود شود. و چنین بود رسالتی که رئالیسم سوسیالیستی وقتی که از حالت یک شیوهٔ انتخاب آزاد در آمد تا صورت دستورالعمل اجباری پیدا کند... برای خود قائل شد.

در سال ۱۹۳۲، استالین برای نخستین بار نویسندگان را «مهندسان روح» نامید. پیش از آن در سال ۱۹۲۷ با اشتراکی کردن اجباری زمین ها و با انتشار برنامهٔ پرهیاهوئی برای ایجاد صنایع سنگین، دورانی را برای فداکاری های بزرگ آغاز میکرد. در طول سال های سی، سودی که توده های مردم از انقلاب میبردند فقط جنبهٔ فرهنگی داشت. اصلاح فوری وضع مادی غیرممکن بود، حقوق سیاسی مردم از میان رفته بود، پلیس مخفی قویتر از دوران تزاری بود، مهمترین مسئله، آموزش مردم و سخنرانی های اید واوژ یک سوسیالیستی بود. بر مبنای این اید واوژی هدف برنامه های پنج ساله میبایستی ایجاد سوسیالیسم تنها در یک کشور باشد. هنرها که انکشاف آنها نیز میبایستی برنامه ریزی شده باشد، در یک کشور باشد. هنرها که انکشاف آنها نیز میبایستی برنامه ریزی شده باشد، وظیفه شان معرفی هرگونه فداکاری لازم به عنوان پیروزی مبارزهٔ طبقاتی بود. اعتماد مکتب به نوعی از ناتورالیسم که گریزگاه راحتی بود برای هر تحلیل

ساختگی و نادرست زیر پوشش اعتباری سطحی، از همینجا ناشی میشد. مبارزهٔ طبقاتی مصرانه در چارچوب تمایلات میهن پرستانه مطرح میشد و کلمهٔ «شوروی» عملاً جایگزین اصطلاح شهروندی شد. بطوری که رئالیسم سوسیالیستی عملاً تعریف تازهای پیدا کرد که عبارت بود از «محتوای پرولتاریائی در قالب ملی»

به سبب شکاف موجود بین زندگی واقعی مردم و آنچه در آثار هنری نشان داده می شد، این صورت اخیر زندگی در نظر توده های مردم به صورت بیان امید میهن پرستانهٔ دوردستی جلوه گر شد که به این زودی ها قابل دسترسی نبود. نتیجه این شد که اکثریت مردم به هنر بی اعتماد شدند. زیرا آثار هنری در متن زندگی دشوار روزمره از وعده های متعالی و امکان ناپذیر سخن می گفت.

اغلب منتقدان غربی به این نتیجه رسیده بودند که تاریخ رئالیسم سوسیالیستی در اتحاد جماهیر شوروی، حاصل نوعی فرایند دیالکتیک است: این مکتب از هنری آسان و در دسترس همگان دفاع می کرد که موضوع های آن ظاهراً از زندگی روزمرهٔ توده های مردم گرفته شده بود. پشتیبانی منظم و کمک دولت به آموزهٔ رئالیسم سوسیالیستی سبب شده بود که عامهٔ مردم در همهٔ هنرها شرکت کنند، آن هم با چنان گستردگی و حدّتی که در هیچ جای دنیا سابقه نداشت. یک ملت روستائی عقب مانده و بی سواد در ظرف پنجاه سال به ملتی بدل شد که هنر در زندگیش جایگاه بسیار مهمی داشت. اما مردم از این توجیه آموزه ای که هدفش پنهان داشتن اختلاف موجود بین منافع خاص توده های مردم و منافع بور و کراسی حاکم بود به خشم آمده بودند. البته بیشتر هنرمندان پذیرفته شده، خود جزو این بوروکراسی بودند. مشکل است بدانیم که این تضاد بین تمایل طبیعی هنر بسوی آزادی و تماس مستقیم با مردم و وظیفهٔ پنهانی همان هنر برای خدمت به یک اقلیت به کحا خواهد کشید؟

آموزهٔ رئالیسم سوسیالیستی با همان سهولتی که به دروغ، خود را وارث سنت ملی میدانست، خود را به مردم تحمیل کرد. در واقع، در قرن نوزدهم عدهٔ زیادی از روشنفکران روس بودند که هنر در نظر آنها مسئولیتِ اجتماعی سنگینی

داشت، زیبائی هنری را فدای صداقت و حقیقت می کردند و می حواستند که هنرمند نقش نوعی پیامبر اجتماعی را بازی کند. رمان چه باید کرد؟ اثر چرنیشفسکی به صورتی تیپیک بیان کنندهٔ این طرز تفکر است که در آن روزگار آزادانه انتخاب شده بود. بدینسان می توان نویسندگانی از قبیل نکراسف آزادانه انتخاب گانی دود. بدینسان می توان نویسندگانی از قبیل نکراسف Nekrassov، پیسارف Pissarcy، دابرولیویف Dobrolioubov و نقاشانی مانند ر پین Repine را پیشاهنگان رئالیسم سوسیالیستی به حساب آورد.

یش از انقلاب ۱۹۱۷ و در اثنای آن، تعهد سیاسی که در سنت نویسنیدگان روس وجود داشت، به صورت انواع متنوعی از سبک ها و افکار انقلابی تظاهر کرد. از آن میان کیافی است که به ساختگری (Constructivisme) بينديشيم و به كساني چون مالويچ Malevitch، ال ليسيتزكي El Lissitzky و گانو Gabo. از میان گرایش های متعددی که پدیدار شد، «برولت کولتِ» Prolet kult که مؤسس آن بوگدانوف Bogdanov بود ضرورت هنری پرولتاریائیی را اعلام میکرد که بطور ریشه ای تازه باشد. هر هنز دیگری بورژوائی و با خرده بورژوائي تلقي ميشد. بوگدانوف تبحت تأثير نوشته هاي بلخانف Plekhanov بود، اما یلخانف با لنیس همصدا شد و نوشته های او را به عنوان این که فاقد بعید سیاسی واقعی است محکوم کرد. تعصب و نیز اصطلاحات «برولت كولت» به اتحاديهٔ هنرمندان انقلابي روس (A.H.R.R) و نيز به الحاديه نویسندگان پرولترروس (R.A.P.P) منتقل شد. همین سازمانها بودند که اصول ر ثالیسم سوسیالیستی را، پیش از اینکه به صورت آموزهٔ رسمی درآید، طرح ریزی کردند. عملکردی که زائیدهٔ این آموزه بود و نیز مصداق های زیباشناختی مورد استفاده در إدبيات و به و بژه در هنرهاي تحسمي، افشاگر ذوق و سليقهٔ اين كاسبكاران جديد و دولتمردان تازهٔ حزب بود كه در دوران سياست حديد اقتصادی (N.E.P) خود را به مقامات بالا و در واقع به سر صف رساندند: خصوصیات و روحیات این خرده بورژوازی متحول، در آثار ایلف Ilf و بتروف Petrov، بولگاکف Boulgakov و زوشجنکو Zochtchenko منعکس شده است.

این تعبیر فورمالیست اها را بی آنکه قصد تائیدی در میان باشد می توان نقل کرد که آموزهٔ رئالیسم سوسیالیستی از آمیزش دید بی اندازه ساده انگارانه ای از واقعیت با تلاش مبتذلی دنبال نفع شخصی به وجود آمده است.

### كاربرد ونتايج

کاربرد این آموزه در هنرهای مختلف نتایج مختلف و نابرابری به وجود آورد و حالتی یکسان و یکنواخت نداشت. موسیقی از این نظر که مفاهیم آن از هرگونه قضاوت قانونی یا کلامی فراتر می رفت کمتر از هنرهای دیگر تأثیر پذیرفت. از اینبرو در میان آثار ارزشمندی که ادعای موافقت با رثالیسم سوسیالیستی را داشتند می توان به سمفونی شماره ۵ شوستا کویچ و سمفونی شماره ۲ پروکوفیف اشاره کرد. نقاشی و مجسمه سازی مخصوصاً بسیار آسیب پذیر جلوه کردند، زیرا مجبور شدند به نوعی آکادمیسم ساختگی پیش از انقلاب بازگردند که در قلمرو هنرهای تجسمی با هرگونه سنت روسی بیگانه بود و پطر کبیر آن را به میل خود از خارج وارد کرده بود. نمونهٔ مشخص تابلوهائی از این دست عبارت است از تابلو استالین و وروشیلف در حال اسکی و وروشیلف در حال اسکی

اما عمیق ترین و وسیع ترین تأثیر را در توده های مردم، ادبیات داشت. بعضی از آثار اولیه مانند دن آرام از شولوخوف و شکست از فادیف Fadeiev توانستند از پوستهٔ تعصب آموزه ای بیرون بزنند و جای مهمی را به عنوان اثر ادبی اشغال کنند. اما با گذشت زمان و به تدریج این کار مشکل تر شد. آثار بعدی شولوخوف و فادیف یعنی زمین نوآباد و گارد جوان دلیل این مدعاست. تأثیر ادبیات بر مردم، به تدریج حزب را بسیار وسواسی کرد. دیگر تنها سانسوریا توقیف کتابها چارهٔ درد نبود، زیرا هر لحظه ممکن بود مفاهیم رمزی و مخفیانه ای

۱. فورمالیسم روس مهمترین جریان نقد ادبی بود که در این دوران در روسیه سرکوب شد و امروزه مورد توجه ساختار گرایان است. در فصول آینده به هنگام بحث از جریان های نقد ادبی به آن خواهیم پرداخت.

در هر اثری راه پیدا کرده باشد؛ و مردم به تدریج عادت کردند که به قول معروف لای سطرها را بخوانند. یک «زبان ثانوی» تشکیل شد که به بیرون از «واقعیت ثانوی» مقامات رسمی نقب می زد و با واقعیت ملموس درهم می آمیخت. همه می دانند که نویسندگان شوروی به عنوان یک گروه سازمان یافته و به نسبت تعدادشان، از گروه هائی بودند که بیش از هر گروه دیگری سرکوب شدند. از میان هفتصد نفر نویسنده که در سال ۱۹۳۶ در اولین کنگرهٔ نویسندگان شرکت کردند و هفتاد درصدشان کمتر از چهل سال داشتند، در سال ۱۹۵۶، برای شرکت در دومین کنگره فقط پنجاه نفر زنده مانده بودند. البته عدهٔ زیادی از آنها در جنگ کشته شده بودند ولی زبان ارقام گویاتر است.

هرچند که ادبیات رسمی حزب در هر موردی سخنان لنین را به وفور به کار میبرد، ولی در آمیختن نام او با آموزهٔ رئالیسم سوسیالیستی ناشی از تحریف نوشته های اوست: مقالهٔ اساسی لنین با عنوان تشکیلات حزب و ادبیات حزبی در سال ۱۹۰۵، یعنی زمانی نوشته شده است که حزب به تدریج از اختفاء بیرون می آمد و منظور از «ادبیات حزبی»، متون سیاسی و تبلیغاتی بود. نادژدا کرو پسکایا N. Kroupskaia بیوهٔ لنین به هنگام تصحیح تحریفاتی که در نوشته های شوهرش راه یافته بود، در سال ۱۹۳۷، آشکارا مشخص ساخت که مقالهٔ مذکور و متون دیگری از آن قبیل هیچ ارتباطی با ادبیات به عنوان هنر نداشته است. تا همین سال های آخر همه کس از این توضیحات و حتی از توضیحی که خود لنین در گفتگوئی با کلارا زنگین Clara Zetkin داده بود، بی خبر بودند. لنین در آن مصاحبه چنین میگوید: «هر هنرمندی و هر فردی که خود را هنرمند در آن مصاحبه چنین میگوید: «هر هنرمندی و هر فردی که خود را هنرمند می در آن مصاحبه چنین میگوید: «هر هنرمندی و هر فردی که خود را هنرمند و هیچ دیز دیگری را به حساب نیاورد.»

### در ساير كشورها

ادبیات رئالیستی با روح ایتالیائی چندان سازگار نبود. از اینرو ادبیات ایتالیا در این دوره چندان اهمیتی کسب نکرد و حند نویسندهٔ بزرگ که در آن

کشور بودند، آثارشان بیشتر جنبهٔ ملی داشت. رئالیسم بعدها در آن کشور تحت تأثیر ادبیات فرانسه ظهور کرد اما سطحی و زودگذر بود. ادبیات اسپانیا نیز سخت پابند رومانتیسم بود و آنرا موافق روح ملی خود می یافت. از این رو مدتها دست از دامن رومانتیسم برنداشت. در اواخر قرن چند نویسنده به هوای تقلید از «بالزاک» و «دیکنز» افتادند و آثاری بوجود آوردند. از جمله پرزگالدوس «بالزاک» و «دیکنز» افتادند و آثاری بوجود آوردند. از جمله پرزگالدوس مادرید را تصویر کرد. آثار او که اغلب مصروف اثبات عقیده و نظریه ای میشد، مادرید را تصویر کرد. آثار او که اغلب مصروف اثبات عقیده و نظریه ای میشد، فاقد جنبه های صحیح روانشناسی بود. ادبیات «پرتغال» از ۱۸۲۰ تا ۱۸۷۰ تا ۱۸۷۰ تا ۱۸۷۰ تحت تأثیر رئالیسم قرار گرفت. پایه گذار رئالیسم پرتغال اسادوکیروز رئالیسم طنزآلودی داشت و در نویسندگی چیره دست بود. پس از او باید از رئالیسم طنزآلودی داشت و در نویسندگی چیره دست بود. پس از او باید از تکسیرادوکیروز که در که «کمدی مزارع» را در چندین جلد متعدد نوشت.

در هیچ کشور دیگری نفوذ بالزاک و فالوبر مانند یوگسلاوی شدید نبود، ایگناتوویچ (۱۸۲۶–۱۸۸۶) از مردم صربستان در رمانهای اجتماعی خویش به تقلید از بالزاک پرداخت. و ماتاولی Matavuli (۱۸۵۲–۱۸۸۶) که او هم صربستانی بود استعداد زیادی در تشریح رئالیستی عادت و اخلاق مردم کشورش از خود نشان داد. رئالیسم پختهٔ او تازگی و لطف مخصوصی به آثارش می بخشید.

در لهستان، رئالیسم با شکست شورش ۱۸۹۳ مورد توجه واقع شد، مردم از رومانتیسم روگردان شدند و خواستند حقیقت وقایع را آنطور که هست ببینند و تحلیل کنند. در مجارستان نیز همین تمایل پس از ۱۸۶۸ و ۱۸۷۶ بوجود آمد.

هنر نمایش اغلب کشورهای اروپائی در این دوره حائز اهمیت است. در روسیه استرووسکی Ostrovski (۱۸۸۷ – ۱۸۸۷) که پایه گذار تئاتر واقعی روسیه بود، بیش از سی نمایشنامهٔ مختلف نوشت که اغلب آنها کمدی هائی دربارهٔ عادات و اخلاق مردم بود. این نمایشنامه ها تا زمان چخوف صحنه های

تئاتر روسیه را اشغال میکرد. «استرووسکی» در نمایش نامه هائی مانند «گرگ ها و بره ها»، «خودمانی» و غیره تاجر آن روز مسکو را با پول پرستی ها و تنگ نظری ها و عقب ماندگیش تصویر میکرد. قهرمانان نمایشنامه های او دستخوش خیالپردازی های نویسنده قرار گرفته و بسوی کمال خوبی یا کمال بدی رانده شده اند. تئاتر رومانی تقریباً در همان اوائل رشد خویش دارای نویسنده بزرگی شد: کاراجیال Caragiale (۱۹۱۲ – ۱۹۱۲) با لحن طنزآلود و بیان توانای خویش دنیا کاسبان و تاجران و دلالان را تصویر کرد. نوشته های کاراجیال بسیار عمیق است و جملات زیادی از آثار او در میان مردم رومانی بصورت ضرب المثل درآمده است.

در کشورهای اسکاندیناو، عقاید رئالیستهای فرانسه وسیله ای برای حمله به کلیسا و بحث از مسائل اجتماعی و آزادی زنان در دست نویسندگان شد. نخستین نمایشنامهٔ رئالیستی در کشورهای اسکاندیناو، نمایشنامهٔ «ورشکستگی، ۱۸۷۵» اثر بیورنسن Björnson (۱۸۳۲ – ۱۹۹۱) نویسندهٔ نروژی بود که رمانها و نمایشنامه های متعددی نوشت و در شمار نویسندگان درجه اول کشور خویش در آمد. پیش از او، ایبسین Ibsen (۱۸۲۸ – ۱۹۰۱) با نمایشنامه ها و داستانهای متعددش شهرت جهانی یافته بود، اما رئالیسم مشخصی در آثار اش بیچشیم نسمی خورد. در سوئد استریندبیرگ Strindberg در آثار او روشنتر و مشخصتر از آثار دو نویسندهٔ آن کشور است و رئالیسم در آثار او روشنتر و مشخصتر از آثار دو نویسندهٔ نویس بالاست. رمان معروف او «اطاق سرخ» نام دارد، در این کتاب محافل نروژی بالاست. رمان معروف او «اطاق سرخ» نام دارد، در این کتاب محافل تاجران استکهلم را با لحن طنزآلودی نظیر «دیکنز» نشان داده است.

# رئالیسم در امریکای لاتین

در امریکای لاتین وجه مشترک ادبیات رثالیستی آفرینش «رمان متمهد» بود و نیز تمایل نویسندگان به کاربرد تکنیک اروپائی برای پروردن موضوع های بومی. در امریکا نیز مانند اروپا تعیین مرز دقیق بین رثالیسم و

ناتورالیسم کار آسانی نیست. فقط همه در این باره باهم توافق دارند که ناتورالیسم رئالیسمی است که با اصرار فراوان خود را «علمی» میشمارد. بخصوص دربارهٔ مسائل مربوط به وراثت.

در آرژانتین کارلوس ماریا اوکانتوس C.M.Ocantos در آرژانتین کارلوس ماریا اوکانتوس ۱۸۹۰) دنباله رو بالزاک و «گالدوس»، به مسائل اقتصادی توجه دارد و دورنمائی از کشور خود را بین سالهای ۱۸۹۰ و ۱۹۹۰ تصویر می کند فرانسیسکو گراندمونتانی در می کند فرانسیسکو گراندمونتانی المعالمه می کند و ۱۸۹۳ – ۱۸۹۳ دنیای مالی را مطالعه می کند و در همان حال رمان استیلا Stella اثیر فمینیستی اما دلا باررا Cesar Duayen منتشر (۱۷۶۷ – ۱۸۹۰) که آن را با نام مستعار سزاردوآین Cesar Duayen منتشر ساخت، تصویر صادقانه ای است از ایدئولوژی عصر وی.

در شبلي نيز آ. بلست گانا A. Blest Gana با الهام از بالزاک ميخواهد که «کمدی انسانی» کشور خویش را به نمایش بگذارد. در اور وگوئه ۱. آسه ودو دباس E. Acevedo Diaz نردهای استقلال را بازمی گویند و در همان حال در بولیوی ناتانیل آگیره Nataniel Aguirre در تصویر توده های مردم شورشی استاد است. پرو هیچ اثر واقعاً رئالیستی برای ارائه ندارد و نویسندگان این دوره مانند **کلوریندا ماتو** دتورنر Clorinda Mato de Turner بيشتر ناتوراليست شمرده شده اند. اما مدت ها بعد یعنبی در سال ۱۹۳۰ است که رئالیسم احتماعی و شهری دراین کشور ظهور مىكنىد. لوئيس آ. مارتينس (١٨٦٩ ــ ١٩٠٩) نويسندهٔ اكوادورى كه ساكنان کوهستان را در برابر مردم ساحل نشین قرار می دهد، خود را «عمیقاً رئالیست» مینامد و طبیعت را یگانه استاد خود معرفی میکند. در کلمبیا، تقریباً همهٔ آثار ادبی پایان قرن نوزدهم در شمار آثار رئالیستی هستند. نویسندگان سرشناس این دوره تسوماس كاراسكيليا Tomas Carrasquilla، خوسه مانبوتل ماروكين J.M.Marroquin و خوسه وارگاس و يلا J.V.Vila بودند. در ونزوئلا مي توان فقط به گونسالو بیکون فبرس G.P. Febres (۱۹۱۸ - ۱۹۱۸) اشاره کرد که موضوع اصلی رمانهای او مناظری بودند که رفتار شخصیت ها را تعیین می کردند. در مكزيك رئاليسم در سال ۱۸۸۵ با اركاديو سنتليا بريه گو Arcadio Zentella Priego

و رمان او با عنوان پریکو Perico آغاز شد که انتقادی بود از دادگستری سازشکار و پول پرست. اما بهترین رمان نویسان عصر، امیلیوراباسا Emilio Rabasa و رافائل دلگادو Emilio Rabasa (۱۹۱۴ – ۱۹۸۳) هستند که رمان های سند اجتماعی مهمی را تشکیل میدهد. در مورد بقیهٔ جزایر آنتیل و امریکای مرکزی، باید از کابتانو کول توسته Cayetano Coll Toste نویسندهٔ پورتوریکوئی، سانتیا گوآرگلیو Gonzalez Zeldon از نیسکاراگوئی، گونسالس سلدون Gonzalez Zeldon از کوستاریکا نام برد.

بطور کلی رئالیسم امریکای لاتین به نویسندگان امکان داده است که خود را از قید رومانتیسم برهانند. و سپس به سراغ ناتورالیسم بروند که زمینه ای برای رمان امروزشان شمرده می شود.

## رئاليسم در روزگارما

آندره مالرو در سال ۱۹۳۷ (۱۹۵۸ میلادی) که به ایران آمده بود در پاسخ این سؤال که چرا دیگر رمان نمی نویسد و فقط به نوشتن کتابهای هنری پرداخته است چنین گفت: «زمان ما دیگر دورهٔ رمان نویسی نیست... آنچه در زمان ما با رمان رقابت میکند حوادث روزانهٔ روزنامه هاست... از این حرف تعجب نکنید... استخوان بندی هر رمانی جز چند حادثهٔ غیرمترقب چیزی نیست. مثلاً یکی از رمان های بالزاک را در نظر بگیرید که از نمونه های کامل رمان نویسی شمرده می شود، اگر اندیشه های نویسنده و بعضی از اوصاف را که اساس رمان شمرده می شود کنار بگذارید، از آن چه می ماند؟ شاهزاده خانمی که عاشق جوان مفلسی شده است. چند تصادف و چند امر عادی که توالی آنها قدری عجیب به نظر می آید نیز هست و همین امور است که خوانندهٔ رمان را مجذوب می کند و در به نظر می آید نیز هست و همین امور است که خوانندهٔ رمان را مجذوب می کند و در زمان ستون ها یا صفحاتی را به نقل و درج این گونه خبرها اختصاص نمی دادند. رمان ستون ها یا صفحاتی را به نقل و درج این گونه خبرها اختصاص نمی دادند. می شدند. اکنون هرکس در روزنامه ای که می خواند هر شب چندین واقعه و حادثهٔ می شاند. اکنون هرکس در روزنامه ای که می خواند هر شب چندین واقعه و حادثهٔ می شاند. اکنون هرکس در روزنامه ای که می خواند هر شب چندین واقعه و حادثهٔ می شاند. اکنون هرکس در روزنامه ای که می خواند هر شب چندین واقعه و حادثهٔ می شاند. اکنون هرکس در روزنامه ای که می خواند هر شب چندین واقعه و حادثهٔ

عجیب و غیرعادی می یابد و به این سبب دیگر محتاج نیست که برای این امور رمان مخاند. ۱»

مالرو با این سخنان، عملاً محتوای رمان رئالیستی قرن نوزدهم را بی ارزش می شمارد و اضافه می کند: «... رمان باید بعد از این راه دیگری بجوید. به این سبب است که بسیاری از نویسندگان امروز در رمان های خود از عالم واقع روگردان شده بر عوالم خیالی پناه برده اند. همین صادق هدایت شما نمونه و مثلی برای این معنی است... در رمان بوف کور که من ترجمهٔ فرانسوی آن را خوانده ام اثری از عالم واقع نیست. سراسر داستان در دنیائی میان خواب و خیال می گذرد. بسیاری از رمان نویسان دیگر روزگار ما هم مانند او می کوشند که دنیائی کنایه آمیزیا تمثیلی بیافرینند و رمان خود را در محیط آن قرار بدهند. این یک راه است، اما یگانه راه نیست. باید منتظر بود و دید که نویسندگان آینده چه روش هائی برای حل این مشکل که در کار رمان پیش آمده است، ایجاد خواهند کرد. ۲»

و مالرو چنان به قالب رمان بی اعتماد شده بود که در سال های بعد، وقتی کتابهائی را به صورت گزارش حال نوشت (ضدخاطرات، طناب و موشها) قسمت هائی از حوادث واقعی زندگیش را که وارد دو رمان کوچک (گردو بنهای آلتبورگ و دوران تحقیر) کرده بود، از صورت داستانی درآورد و در قالب گزارش واقعیت وارد آن کتابها کرد. و حال آنکه همین کتابهای اخیر او، دستکم یکی از مشخصاتی را که عملاً رمان امروزپیدا کرده است (و نقد امروزنیز در آثار گذشتگان (مانند آثار فلوبر و ساد) درصدد شناخت و تحلیل آن برآمده است)، گذشتگان (ماند آثار فلوبر و ساد) درصدد شناخت که دیگر مالرو زنده نیست، بعنی برتری کلام بر حادثه را در خود داشتند و اکنون که دیگر مالرو زنده نیست، بهترین آثار او شمرده می شوند. حقیقت این است که مالرو وقتی از مرگ رمان بورژ وای قرن نوزدهم را پایان یافته می شمرد و این تنها

۱. پرویز ناتل خانلری (پ. دستان) گفتگو با مالرو، مجلهٔ سخن، شمارهٔ ۸ دورهٔ نهم (آذرماه ۱۳۳۷).
 ۲. از همان گفتگو.

سخن او نبود. پس از او نیر فراوان گفته شد. تازه ترین سخن را در این باره در مصاحبهٔ اخیر اومبرتواکو Umberto Eco نویسنده و نشانه شناس معروف ایتالیائی میبینیم. اکو ضمن مصاحبه با مجلهٔ فرانسوی نوول او بسرواتور چنین گفت: «از مادام دولافایت تا پروست، نوع خاصی از روایت معمول بود: «رمانِ بورژوا» که در آن بورژوازی ماجراهای خود را برای خود تعریف میکرد و شرح میداد. نخست پروست راه های دیگری انتخاب کرد و پس از آن، جویس مرگ این نوع رمان را اعلام کرد. او در فصل مرکزی یولیسس نوعی بازی با زاویهٔ دید را عرضه میکند و به کمک آن واقعه ای واحد را از دیدگاه های مختلف بررسی میکند: در این اثر روایت نوشتاری از فنون بصری کمک میگیرد. از همان زمان آن نوع رمانی که شما از آن صحبت میکنید مرده بود. ولی آثار روائی، یعنی روایت، با شیوه های متفاوت، هنوز هم عرضه می شود...» ا

رثالیسم قرن نوزدهم برپایهٔ یک پیشفرض اصلی قرار گرفته بود که مشخصهٔ اصلی آن شمرده می شد: دنیا شناختنی است و در نتیجه، قابل شرح و بیان! و قابل تعلیم دادن. رمان نویس، یگانه وظیفه ای که برای خود قائل بود بیان روشن و صریح واقعیت بود و این واقعیت نیز واقعیت عظیم و کلی قرن و تحولی که تحرک قرن در جوامع ایجاد می کرد (از قبیل اثرات صنعتی شدن، همگانی سازی رسانه ها و از خود بیگانگی) نبود، بلکه رمان نویس به تحلیل خرده داستان ها، ماجراهای شخصی و درونی موجودات و عملکردهائی که به حساب ماجراهای علمی و فرهنگی جدید گذاشته می شد اکتفاء می کرد: بالزاک شرح می داد که و رشکستگی چیست و یا چاپخانه چگونه می گردد؟ و زولا لوکوموتیو را که آخرین پیشرفت صنعتی قرن بود شرح می داد. این دو نفر که بیشتر از دیگران، بالا تر و دورتر را می دیدند، می خواستند به علم روزگارشان توجه داشته باشند و می کوشیدند که اثر خود را در کالبد یک ساختار علمی قرار دهند. کمدی انسانی

Umberto Eco, L'ordinateur est Proustien, Spirituel et..., Le Nouvel observateur, 17 octobre 91, P. 26.

بالزاک در قالب تئوری های کوویه Georges Cuvier (پایه گذار آناتومی تطبیقی و فسیل شناسی ۱۷۹۹ – ۱۸۳۲ ) و ژوفروا سنت هیلر Geoffroy Sainte\_Hilaire فسیل شناسی ۱۷۷۲ – ۱۸۶۱) و روگون ماکار زولا به تبع (پایه گذار علم جنین شناسی ۱۷۷۲ – ۱۸۶۱) و روگون ماکار زولا به تبع زیست شناسی تولد و طب تجربی کلود برنار C. Bernard شکل گرفته بود. بی سابقه ترین روش ها روش استاندال بود که تصمیم گرفت واقعیت را به گونهٔ دیگری بیان کند و کلمهٔ «اگوتیسم"» را وارد ادبیات کرد.

در روزگار ما رمان دیگر وظیفهٔ دائرهٔ المعارف را به عهده ندارد، همهٔ کشفیات علمی و همهٔ اطلاعات عمومی در دائرهٔ المعارف های گوناگون و کوچک و بزرگ حتی در اختیار کودکان و نوجوانان نییز قرار گرفته است و در سال های اخیر نیز از طریق بانک های اطلاعات و کامپیوترهای خانگی دسترسی به آنها آنی شده است. کار زبان دیگر معرفی ساده و عادی دنیا و تشریح و تحلیل آن نیست. درواقع دیگر «نویسنده و دنیا» وجود ندارد، بلکه نویسندهٔ تنها هست که به نوعی بازی نگارش، نوعی تجربه و نوع تازه ای از برخورد با زندگی و «چیزها» دست میزند. هم تلقی خود را از زندگی به روی کاغذ می آورد و هم به کار آفرینندگی می پردازد. با این تفاوت که به قول آرمن لوبن امران ویسنده کار آفرینندگی می پردازد. با این تفاوت که به قول آرمن لوبن اکار نویسنده کلمات، جلوتر از «چیزها» می آیند. و این همان است که در کار نویسنده در ادبیت» اثر نامیده می شود و کار او را با کار «نگارنده» متفاوت میکند.

این مسیر دوگانه را در آثار پروست، موسیل Musil، کافکا، ساباتو Sabato، فیلیپ روت Philip Roth و میشل بوتور M. Butor میبنیم. پازولینی حرف آخر را

<sup>1.</sup> Egotisme کلمه ای است تقریباً شبیه Egoisme (خودخواهی و تکبر)، امّا معنی متفاوتی پیدا کرده است و گذشته از اینکه عیب و نقصی شمرده نمی شود، بلکه یک کردار اخلاقی است نسبهٔ منظم و دقیق و عبارت است از سخن گفتن دربارهٔ خویشتن و تحلیل خویشتن این کلمه را در ادبیات فرانسه استاندال رواج داد، زیرا خاطرات خود را که در سال ۱۸۳۲ انتشار داد، خاطرات اگوتیسم نمامید. اما خود کلمه سابقه ای طولانی تر از این دارد و درواقع از انگلیس و از آدیسن Addison شاعر و منتقد مشهور می آید که کلمهٔ «اگوتیسم» را در ادبیات به نوشتن داستان با صیغهٔ اول شخص مفرد اطلاق می کرد و این خود مقدمه ای بود بر این نوع رمان ها که بعداً نوشته شد.

از زبان شبح سوفوكل مي زند: «انسان فقط وقتى با واقعبت كنار مي آمد كه آن را نمایش داده باشد.» ادوارد قهرمان سکه سازان آندره ژید دربارهٔ بادداشت های روزانه اش می گوید: «هیجیک از حوادثی که برای من پیش می آبدتا در نوشته ام منعکس نکرده ام صورت واقعی پیدا نمی کنند». و در این میان نقش زبان حائز اهميت فوق العاده است. اثر ادبي درعين حال ميخواهد زبان زبانها باشد و نویسندگانی مانیند جویس، نابوکف و بورخس میکوشند که مجموعهٔ بزرگی از زبان هائی که در دسترس دارند بسازند. این محموعه که عملاً با اسطوره و باستانشناسی مربوط است حغرافهای اساطیری خاص خود را طراحی میکند. خاطرات بروست وسله ای است برای ساختن دنیائی از تصاویر که در صورت ازمیان رفتن دنیای مرجع، ادبیات، خود دنیائی کامل و زیرزمینی میشود و قلمرو همهٔ روابط و همهٔ یرتوها و نوعی رویای کامل. ادبیات جدید، همانسان که یاوند، البوت و بورخس نشان داده اند، نوعی قلعت دارد: نوری است بر صحنهٔ و برانه های برهم انباشته. از نویسنده غولی تنها میسازد. غولی که حامل دنیای «کلمه» است و غار افلاطون را بازسازی میکنید. همان کاری که جویس با درهم بافتن کلمات بیداری فینگان ها میکند که در آن، استعارهٔ بیداری درواقع بازگشتی است به ماقبل تاریخ...

از طرف دیگر در روزگار ما همه چیز می تواند کتاب یا ادبیات شود: روزنامه های تبلیغاتی، خطابه های سیاسی، قصهٔ فلکلوریک، داستان های مصور، بالزاک و هومر و همهٔ سخنانی که به زبان آمده و شنیده شده است. برهنه ها و مرده های نورمان میلر Norman K. Mailer که می توان گفت بزرگترین رمان جنگی روزگار ماست درواقع چیزی فراتر از یک رمان جنگی است. داستان شکست انسان است و قرار گرفتن جنگ در جایگاه او. یا مارس Mars اثر فیلیپ زورن (نویسندهٔ سویسی که هنوز کسی نام واقعی او را نمی داند) حاصل کوشش اوست برای نجات از خفقانی که در انتظار مرگ از سرطان در درون خانواده اش احساس می کند و دردهائی را که او را می کشد نتیجهٔ این تربیت خانواد گی می داند. و بالاخره کتابهای متعدد اروه گیبر Herve Guibert که در انتظار مرگ از ایدز است

و همهٔ خشونت ها و جنون هائی که جامعه ای را به این سرنوشت دچار کرده است با بازنمود خاطرات و رفتارها و تصاویر این جامعه، پیش از مردنش از ایدز ثبت میکند. بدینسان نوشته تا حدی در کنار گفتگو و ارتباطات و غیره قرار میگیرد گاهی هم اثر تأکید بر هیچ چیز ندارد و عاری از هرگونه ارتباطی است. یعنی یک شی ء هنری است به معنی کامل کلمه.

بدینسان نویسنده و نوشته، به سبب ضعفهای متقابل شان و به سبب نبودن هیچ واسطی در میانشان قابل تبدیل به یکدیگر می شوند. این اجبار به داشتن امکانات مساوی نویسنده را به صورت گردانندهٔ یک محفل بزرگ در می آورد که در آن همه حرف می زنند و او در عین حال که گرداننده شمرده می شود، خود فرزند همهٔ تصاویری است که دنیا به او عرضه می کند ولی طبعاً مجاز است که بدون توجه به دستورالعمل و قانون و قاعده ای و تنها برحسب اصول ترکیب و قرائت، آنها را ارزش گذاری کند. در واقع با برداشت از صدا یا صداهائی در آن مجمع عمومی و از همهٔ سخنان گذشته و حال، کاری «کاتب وار» انجام دهد. با این توجه که نویسنده طبعاً قادر نیست که حتی کلیت همان روابطی را هم که در اثر آورده است نقل کند، اثر فی الحال نشان نمی دهد که چگونه باید خوانده شود و برای هرگونه قرائتی در آینده، که طبعاً پیشاپیش تعریف کردنی نیست، «گشوده» می ماندا.

### رئاليسم جادوئي

و بالاخره به رئالیسم جادوئی باید اشاره کرد که هرچند به محض نام بردن از آن بلافاصله امریکای لا تین و گابریل گارسیا مارکزبه ذهن تداعی می شود، اما درواقع باید گفت که این رئالیسم خاص جهان سوم است و هنوز در آغاز راه

 بحث از همهٔ این مسائل در این مطلب کوتاه نمی گنجد. برای آشنائی کامل با مسائل نقد امروز و نقش نویسنده و نوشته و خواننده در اثر مراجعه کنید به ساختا رو تأویل متن نوشتهٔ بابک احمدی، نشر مرکز ۱۳۷۱.

است، کندوکاوی است در ارتباطات غریب ذهن ابتدائی این ملتها که بکلی فرهنگ غربی بیگانه است و اسطوره های بومی که در واقعیتهای روزمرهٔ زندگی امروزی ادغام می شونید و دنیای خیاصی را به وجود می آورند که در عین اختصاصی بودن برای هر یک از ملت ها شاید در آینده رگه های مشترک آنها نیز پیدا شود. مشکیلات اقتصادی، فشار دیکتاتوری ها و نابودی فرهنگ های بومی و بجای آن فرهنگ ها تحمیل مصنوعی نوعی فرهنگ ساختگی غرب و شرق، سبب شده است که این ملت ها سالیان دراز، حتی از شناختن خودشان غافل بمانند. می توان گفت که باز هـم توجه به این فرهنگ ها نخستین بار کار حامعه شناسان و محققان غربی بود. آثاری از قبیل شاخهٔ زرین اثر فریز James George Frazer (۱۸۵٤ ـ ۱۹٤۱) نــژادشناس انگلیسی و گرمسیر اندوهگین یا اندیشهٔ وحشی، آثار لوی استروس Claude Levi\_Strauss مردم شناس و ساختارگرای معاصر فرانسوی، در جلب توجه به این فرهنگ ها و حدی گرفتن آنها بی تأثیر نبوده است. نخستین نویسندگانی که این عنوان به کارهایشان اطلاق شدنویسندگان امریکای لاتین بودند و این ادبیات اجتماعی و در عین حال شاعرانه بخصوص در آثار میگل آنخل آستوریاس در گواتمالا، گابریل گارسیا مارکز در کلمبیا و کارلوس فوئنتس درمکزیک جلوه گرشد و این نویسندگان کوشیدند که در عین طرح مسائل سیاسی و اجتماعی سرزمین های خودشان غنای مخیله و شکوه کلام تمدن های پیش ـ کلمیی را بازسازی کنند. اما همانطور که اشاره شد این بدیده خاص امریکای لاتین نیست و نمی تواند باشد. همهٔ کشورهای جهان سوم (و اکنون باید کشورهای جدا شده از شوروی و بلوک شرق را هم به آنها اضافه کرد) احتیاج به این بازگشت به خویشتن دارند. در ایران حتی قبل از آشنائی با مارکز نوعی رثالیسم جادوئی با آثار غلامحسین ساعدی (عزاداران تیل) و رضا براهنی (روزگار دوزخی آقیای ایاز) آغاز شده بود و امروزه نیز قسمت هائی از دو اثر نویسندهٔ اخیر آواز کشتگان و رازهای در زمین من، اهل غرق اثر منیرو روانی بورو بالاخره اثر تازهٔ محمود دولت آبادی (روزگار سیری شدهٔ مردم سالخورده) بی تردید برای آثاری که طبعاً در آینده نوشته خواهد شد، سرآغازهای موفقی شمرده می شوند. و بالاخره در ترکیه، نخستین نمونه های آن را در آثار یاشار کمال ساکنان دهکده ای در آنسوی کوهستان با قهرمان نظر کرده شان «تاش باش» و مرگ عزیز بیعار اثر زیبای لطیفه تکین نویسندهٔ جوانی که در کودکی از روستای زادگاهش به مفت آبادهای حومهٔ استانبول آمده است (و در شرح زندگانی خود میگوید که در بچگی زیر نیمکتهای اطاق مردهای (اطاق پذیرایی) خانه مان با اجنه قایم باشک بازی می کردم) می بینیم و همانطور که اشاره شد این هنوز آغاز راه است.

ناگفته نماند که در ادبیات آلمان نیز از فردای جنگ جهانی دوم حرکتی پاگرفت که نقاشی زندگی روزمره را با تحلیل دقیق انگیزه های روانی درمی آمیخت و عده ای از منتقدان به این حرکت نیز عنوان «رئالیسم جادوثی» دادند. از نمایندگان این شیوه می توان ه. کازاک H. Kasack و الیزابت لانگاسر دادند. از نمایندگان این شیوه می توان ه. کازاک E. Langgasser را ۱۹۵۰ و ۱۹۵۰ و در کرد.



# نمونه هائی از آثار نویسندگان رئالیست

۱ از ادبیات فرانسه

واترلو La Chartreuse de Parme از صومعهٔ پارم Stendhal اثر استاندال

معمولا در مقام مقایسهٔ اثر «رومانتیک» و «رئالیستی» صحنهٔ واترلو را که هم بوسیلهٔ «و یکتوره وگو» پیشوای رومانتیسم در بینوایان وصف شده و هم «استاندال» نویسندهٔ بزرگ رئالیست در «صومعهٔ پارم» اثر معروف خود از آن سخن رانده است مثال می آورند زیرا در هریک از این دو نوشته مشخصات مکتبی که نویسنده پیرو آن بوده بخوبی نمایانده شده است و «سو بژکتیویسم» مبالغه آمیز اثر رومانتیک و «او بژکتیویسم» اثر رئالیستی را با مطالعهٔ این دو طرز تشریح بخوبی می میانده در اینجا می تشریح کند که در اینجا از حوادث درخشان و برجستهٔ آن سخن گوید. بلکه خواننده را همراه یک جوان ایتالیائی به نام «فابریس» که دلش میخواهد در جنگی شرکت کند و با کره اسب خود دنبال نیروی فرانسه می افتد، به میدان جنگ واترلومی برد و آنچه را که این جوان از «واترلو» می بیند نویسنده مانند یک تماشاگر بیان می کند. در فصل پیش صحنه ای از «واترلو» می بیند نویسنده مانند یک تماشاگر بیان می کند. در فصل پیش صحنه ای از «واترلو» می بیند نویسنده مانند یک تماشاگر بیان می کند. در فصل پیش صحنه ای از «واترلو» می بیند نویسنده مانند یک تماشاگر بیان می کند. در فصل پیش صحنه ای از «واترلو» می بینت قطیم آنرا از روی اثر استاندال ترجمه می کنیم:

همان لحظه ایکه جنگ درگرفته است، «فابریس» بحوالی واترلو میرسد و یک زن کاف هچی را ملاقبات میکند که به گاری کوچک خود سوار است و با او وارد صحبت می شود.

فابرس باو گفت:

- خوب می فهمم که از همه چیز بی خبرم ولی میخواهم بجنگم و تصمیم دارم آنجا، بطرف آن دود سفید بروم.

ببین اسبت چطور گوشهایش را میجنباند! بمحض اینکه آنجا سر و صدائی بلند شد از اختیار تو خارج خواهد شد و چهارنعل خواهد رفت و خدا میداند تورا کجا خواهد برد، ولی اگر نظر مرا بخواهی، بمحض اینکه پیش سربازان رسیدی یک تفنگ و یک فانوسقه گیر بیاور کنار آنها راه بیفت و هرکاری که آنها میکنند تو هم بکن. ولی گمان میکنم که تو حتی باز کردن درفشک باروت را هم بلد نیستی!

«فابریس» سخت ناراحت شد، اما بدوست تازه اش اقرار کرد که حدس او درست است.

زن با لحن تحكم آميزي گفت:

ے طفلک بیچارہ، حتماً بھمین زودی کشته میشود. طولی نمیکشد. تو حتماً باید با من بیائی!

\_ آخر من میخواهم بجنگم.

ــ خواهي جنگيد. باهم به هنگ ششم ميرويم، هنگ بسيار معروفي است.

ــ به هنگ شـما زود خواهیم رسید؟

ــ حداكثر تا يكربع ميرسيم.

«فابریس» با خود گفت که تحت دستورات این زن شجاع دیگر بی اطلاعیم از همه چیز مرا بعنوان جاسوس گیر نخواهد انداخت و خواهم توانست بجنگم. در این لحظه صدای توپ افزایش یافت؛ گلوله پشت سرهم میبارید. فابریس گفت: به دانهٔ تسبیح میماند!

زن کافه چی به کره اسب خود که بر اثر صدای توپ به هیجان آمده بود شلاقی زد و گفت:

ـــ يواش يواش آتش گلوله ها ديده ميشود.

سپس بدست راست پیچید و راهی را که از میان چمن زار میگذشت در پیش گرفت. گل و لای تا زانو می رسید و گاری از رفتن باز می ماند. «فابریس» چرخ آنرا از عقب فشار داد. اسب او دو باره زمین خورد. پس از لحظه ای، این جاده به راه باریکی

مبدل شد که آب کمتری داشت و از میان چمنزاری میگذشت. «فابریس» هنوز پانصد قدم پیش نرفته بود که کره اسبش ناگهان توقف کرد. جسدی در میان راه باریک افتاده بود که اسب و اسبسوار را دچار وحشت میساخت.

چهرهٔ «فابریس» که معمولا بسیار پریده رنگ بود، به رنگ سبز درآمد. زن مهمانخانه دار، پس از اینکه نگاهی به جسد انداخت چنانکه گوئی با خود حرف میزند گفت این از واحد ما نیست! بعد نگاهش را متوجه قهرمان ما ساخت و شلیک خنده را سرداد و فر باد زد:

\_ ها! ها! طفلکی! نترس جانم این غاغا است! فابریس خشکش زده بود. آنچه بیشتر ناراحتش میکرد، پاهای کثیف جسد بود که کفشهایش را بیرون آورده بودند. اصلا برای مرده بجز شلوار کهنه اش که سراپا پر از خون بود، چیزی باقی نگذاشته بودند.

زن به فابریس گفت: نزدیک شو، از اسب پائین بیا. باید عادت کنی.

و فریاد زد: به سرش خورده!

گلوله ای از کنار بینی وارد شده و از شقیقهٔ دیگر خارج شده بود. صورت جسد بوضع کریهی ضایع شده و یک چشم آن باز مانده بود.

\_ ياالله كوچولو، از اسب بيا پائين و دستش را بفشار تا ببيني كه او هم دست مدهد!

«فابریس» با اینکه نزدیک بود تسلیم حس نفرت شود، بی تردید از اسب پائین پرید، دست جسد را گرفت و محکم تکان داد، بعد چنانکه گوئی از پا افتاده باشد، بیحرکت ماند. احساس میکرد که نیروی سوار شدن به اسب را ندارد. آنچه بیش از همه مایهٔ وحشت او میشد، این چشم باز بود.

به تلخی پیش خود گفت: «زن کافهچی را ببین که خیال میکند من آدم ترسوئی هستم.» اما احساس کرد که کوچکترین حرکتی نمی تواند بکند. داشت می افتاد. لحظهٔ بدی بود. ناگهان دید که حالش بهم میخورد. زن متوجه او شد. به چالاکی از گاری خود پائین پرید و بی آنکه کلمه ای حرف بزند گیلاسی عرق باو داد و جوان آن را لاجرعه سر کشید. پس از لحظه ای توانست به کره اسبش سوار شود و ساکت و خاموش براه خود ادامه داد. زن کافه چی گاهگاه از گوشهٔ چشم باونگاه

## ۳۲٤ / مكتب هاى ادبى

مىكرد. بالاخره گفت:

ــ جانم! تو فردا خواهی جنگید، اما امروز را پیش من خواهی ماند. میبینی که اول باید کار سر بازی را یاد بگیری.

قهرمان ما با حالت اندوهگینی که زن کافه چی آن را به فال نیک گرفت فراد زد:

\_ برعكس. من همين الان ميخواهم وارد جنگ شوم.

صدای توپ بیشتر و نزدیکتر شد. شلیک گلوله صدای بم مداومی تشکیل میداد و بین شلیکهای پی درپی، کوچکترین فاصله ای وجود نداشت. و همراه این صدای بم مداوم که نظیر صدای مهیب سیل دوردستی بود، آتش گلوله ها با کمال وضوح دیده میشد.

در این لحظه، جاده در میان بیشهٔ کوچکی فرومیرفت. زن کافه چی سه چهار نفر از سربازان خودی را دید که به سرعت میدویدند و به سوی او می آمدند. به چالاکی از روی گاریش پائین پرید و دوان دوان ده پانزده قدم از جاده کنار رفت و آنجا در سوراخی که بر اثر کنده شدن درخت بزرگی ایجاد شده بود مخفی گشت. «فابریس» با خود گفت: «الان معلوم میشود که من آدم ترسوئی هستم یا نه؟» در کنار گاری کوچک ایستاد و شمشیرش را بیرون کشید. سربازان توجهی نکردند و دوان دوان در طول جنگل به سمت چپ جاده دویدند.

زن کافه چی که نفس نفس زنان بسوی گاری کوچک خود برمیگشت با خیال راحت گفت:

ـــ اینهـا سربـازان خودی هستند. اگـر اسب تومیتوانسـت چهارنعل بـرود، بتو میگفتم که: «روبهجلوتا انتهای جنگل برو و ببین در جلگه کسی هست یا نه؟»

«فابریس» بی آنکه حرفی بزند، شاخه ای از یک درخت تبریزی جدا کرد، برگهای آن را کند. بعد آن را در هوا چرخاند و بر اسب فرود آورد. کره اسب یک لحظه چهارنعل دوید، بعد راه رفتن عادی خود را ازسر گرفت. زن کافه چی اسب گاری خود را چهارنعل تاخت و به «فابریس» فریاد زد: «پس تو دیگر نیرو!» و چون بکنار جلگه رسیدند، با غوغای عجیبی رو برو شدند: توپ و تفنگها از همه طرف، از راست و چپ و پشت سر، مشغول تیراندازی بود. و چون جنگلی که از آن خارج می شدند، تپه ای به

بلندی هشت الی ده پا از سطح جلگه را اشغال کرده بود، آنها توانستند به خوبی گوشه ای از میدان نبرد را ببینند. ولی در چمن زار نزدیک جنگل هیچکس نبود. این چمن تا مسافت هزار پا با درختان بید درهم فشرده ای احاطه شده بود. بالای سر بیدها دود سفیدرنگی بنظر میرسید که گاهی چرخ زنان به آسمان بلند میشد.

زن کافه چی که دچار اشکال شده بود، گفت:

\_ کاش فقط میدانستم که هنگ ما در کجا است. از این چمن زار بزرگ که کاملا صاف و مسطح است نباید عبور کرد.

و بعد به «فابریس» گفت: عجالتاً اگر تو سرباز دشمن دیدی فوراً شمشیرت را توی شکمش فروکن و این کار را سرسری نگیر.

در این لحظه، زن کافه چی چهار سرباز سابق را دوباره دید: آنها از سمت چپ جاده، از جنگل خارج میشدند و میخواستند وارد جلگه شوند. یکی از آنها سوار بر اسب بود.

زن روبه فابریس کرد و گفت:

\_ این کار تو است!...

و سرباز اسب سوار را صدا زد و گفت:

\_ اوهو! بيا يک گيلاس عرق بخور.

سر بازان نزدیک شدند.

زن فریاد زد: هنگ ششم در کجا است؟

ــ آنجا!... پنج دقیقه راه است!... جلوی این کانالی که در کنار درختان بید کشیده شده، همانجا که سرهنگ «ماکون» کشته شد.

\_ حاضري اسبت را پنج فرانک بفروشي؟

«پنج فرانک»؟ خیلی زرنگی ننه کوچولو! این اسب افسری را که خودم
 یکربع پیش به پنج طلای «ناپلئون» خریده ام، پنج فرانک بفروشم؟

«زن کافه چی» روبه «فابریس» کرد و گفت:

یکی از ناپلئونهایت را بمن بده.

بعد به سرباز اسب سوار نزدیک شد و گفت:

\_ زود بيا پائين! اينهم يک ناپائون!

سرباز از اسب پائین آمد. «فابریس» با خوشحالی سوار اسب او شد. زن، خاموت کوچک سربازی را از پشت کره باز کرد و به سربازان دیگر گفت:

\_ شما هم اقلاً كمك كنيد. اينطور با يك زن همكارى ميكنند؟...

اما اسب بمحض اینکه خاموت را پشت خود احساس کرد، روی دوپـا بلند شد و «فابریس» که پشت اسب بود، برای اینکه بزمین نیفتد، فشار زیادی بخود آورد.

... در این هنگام گلولهٔ توپی به وسط درختان بید افتاد و «فابریس» شاخه های کوچک آن ها را دید که با منظرهٔ عجیبی، چنانکه گوثی با داس بریده شوند، از اطراف به هوام بریدند.

سربازی که سکهٔ بیست فرانکی را میگرفت، گفت:

ــ جنگ رو به این طرف میآید!

حوالي ساعت دو بود.

«فابریس» هنوز غرق آن منظرهٔ عجیب بود که دسته ای از ژنرالها باتفاق قریب سست نفر سر بازیدا شدند.

از همان طرفی که او ایستاده بود بیرون آمدند و به تاخت از یک گوشهٔ چمنزار وسیع گذشتند. اسب او شیهه کشید و دو سه بار دیگر نیز روی دوپا بلند شد. بعد برای رهائی از دهنه ای که او را محکم گرفته بود، سرش را به تندی تکان داد. «فابریس» با خود گفت: «بسیار خوب، باشد!» و دهنه را سست کرد.

اسب که به اختیار خود مانده بود، با آخرین سرعتی که داشت پیش تاخت و خود را به سربازان سوار رسانید. «فابریس» در میان کلاههای آنها چهار کلاه نواردار شمرد. و پس از یک ربع ساعت، با چند کلمه که سرباز پهلو دستیش گفت، پی برد که یکی از این ژنرالها، مارشال «نه» معروف است. خوشحالیش بانتها درجه رسید؛ ولی نتوانست حدس بزند که «مارشال نه» کدام یک از این چهار ژنرال است. خیلی مایل بود که باین موضوع پی ببرد اما بخاطرش آمد که نباید حرف بزند. این دسته برای عبور از خندق وسیعی که براثر باران صبحگاهی پر از آب شده بود، توقف کرد. اطراف این خندق درختان بزرگ وجود داشت و سمت چپ آن به نقطه ای منتهی میشد که «فابریس» در آنجا اسب تازه اش را خرید. تقریباً تمام سواران از اسبهایشان پیاده شدند. له خندق عمودی و بسیار لغزان بود و آب قریب سه الی چهار پائین تر از سطح

چمنزار قرار داشت. «فابریس» مست شادی بود و بیشتر از اسب خود به «مارشال نه» و به «پیروزی» فکر میکرد. از این رو اسب که روی پابند نمیشد، توی خندق پرید. در نتیجه، آب بارتفاع زیادی بهوا پرتاب شد و به اطراف پخش گردید. یکی از ژنرال ها سر تا پا خیس شد و فریاد زد: «پدرسوختهٔ حیوان!» و «فابریس» از این فحش خیلی ناراحت شد.

... در این لحظه چنان صدای شلیک شدیدی شنیده شد که «فابریس» نتوانست جوابی باو بدهد. مجبوریم اعتراف کنیم که در این لحظه چندان اثری از قهرمانی در قهرمان ما باقی نمانده بود. ترس همیشه بعداً بسراغ او می آمد و این بار مخصوصاً این صدای گوش خراش او را ناراحت ساخته بود. دستهٔ سوار دو باره بتاخت حرکت کرد، در آنور خندق از یک قطعه زمین زراعتی عبور می کردند که از نعش کشتگان یوشیده شده بود.

سواران با شادی فریاد زدند: «سرخ پوشان!»، «سرخ پوشان!». نخست «فابریس» چیزی از این حرف نمی فهمید ولی با مختصر توجهی پی برد که واقعاً تمام این جسدها لباس سرخ بتن دارند. از دیدن چیزی تمام بدنش از وحشت لرزید: دید که اغلب این سرخ پوشان بدبخت هنوز زنده اند. بی شک عده ای از آنها فریاد میزدند و کمک میخواستند ولی کسی برای کمک به آنها نایستاد. قهرمان بشردوست ما کوشش بسیاری می کرد که اسبش روی هیچ یک از این اجساد یا نگذارد. سواران ایستادند. «فابریس» که چندان توجهی به وظیفهٔ سربازی خود نداشت، نگاهش را به یکی از زخمیان تیره بخت دوخته بود و هنوز اسب می تاحت. گروهبان سوار فریاد زد:

## \_ احمق، بالاخره مي ايستي يا نه؟

«فابریس»متوجه شد که در سمت راست بیست قدم جلوتر از ژنرالها قرار دارد و درست در همان طرفی است که آنها با دوربین های کوچکشان نگاه میکنند. وقتی بجای سابق خویش برگشت و پشت سر آخرین سرباز قرار گرفت، دید یکی از ژنرالها که درشت هیکل تر از همه است، به نفر پهلوی دستی اش که او هم ژنرال بود، با تحکم و تقریباً با سرزنش حرف میزند و فحش میدهد. «فابریس» نتوانست بر حس کنجکاوی خود فائق شود و با اینکه زن زندانبان شهر «ب...» باو تذکر داده بود که نباید حرف برند، بنظر خودش یک جملهٔ کوچک فرانسه در مغزش ترتیب داد و به

# سرباز مجاورش گفت:

- \_ این ژنرال که به پهلودستیش قر میزند کیست؟
  - \_ مگر نمی بینی ، خود مارشال است!...
    - \_ كدام مارشال؟
- \_ احمق! «مارشال نه»! آه، این دیگر کیست؟ تا حالا کجا خدمت کردی! «فابریس» با اینکه بسیار زودرنج بود، کوچکترین توجهی باین فحش نکرد. با تحسین بچگانه ای این «پرنس عجیب مسکوا» و شجاع شجاعان را تماشا میکرد.

ناگهان بر سرعت اسبها افزودند. پس از چند لحظه، «فابریس» در بیست قدمی، یک زمین زراعتی دید که بوضع عجیبی زیرورو شده بود. ته شیارها پر از آب بود و خاکهای مرطوبی که خاکریز این شیارها را تشکیل میداد، بصورت تودههای کوچکی بارتفاع سه الی چهار پا در هر طرف دیده میشد. «فابریس» این وضع عجیب را در حال عبور دید و بعد دو باره افکار او صرف تخیلات پیروزی مارشال شد. ناگهان فریادی نزدیک خود شنید: دو نفر از سواران هدف تیر توپ شده و افتاده بودند. و وقتیکه «فابریس» آنها را نگاه کرد جسدشان بیست قدم عقب تر از سواران مانده بود. آنچه او را بیشتر دچار وحشت ساخت، دیدن اسب خون آلودی بود که روی زمین دست و پا میزد و امعاء و احشای او به دست و پایش می پیچید. حیوان که میخواست خود را بدنبال دیگران بکشاند حوی خون از بدنش توی گلها روان بود.

«فابریس» با خود گفت:

\_ آه! بالاخره در خط آتش هستم! و تكرار كرد:

\_ الان در میدان جنگ هستم. جنگجوی واقعی هستم!

در این لحظه، سواران با آخرین سرعت تاختند. و قهرمان ما متوجه شد که بالای سرشان از همه طرف گلوله های توپ در پرواز است. دود سفید آتشبار را از فاصلهٔ بسیار زیادی تشخیص میداد و در میان نعرهٔ یکنواخت و مداوم شلیک توپ، چنین بنظرش می رسید که صدای شلیک هائی را نیز کاملا از نزدیک خود می شنود: دیگر چیزی نمی فهمید.

اوژنی گرانده Eugénie Grandet اوژنی (۱۸۵۰ – ۱۷۹۹) H. de Balzac اثر بالزاک ترجمهٔ عبدالله توکل

«گرانده چلیک سازی که ثروت زیادی بدست آورده است مرد بسیار خسیسی است و بجای استفادهٔ واقعی از ثروت خویش، از انباشتن طلاها لذت میرد: شایع است که دخترش «اوژنی گرانده» با آقای «کروشو» رئیس دادگاه شهرستان و با با مسیو «دگراسن» ازدواج خواهد کرد. ولی «اوژنی» به بیهوده گوئیهای آندو توجهی ندارد و بانفاق مادرش و «نانون» خدمتکار که چون بیدی در برابر «گرانده» می ارزند، زندگی بی مصرفی را میگذراند.

«شارل گرانده» پسرعموی اوژنی که بی خبر از ورشکسته شدن بدرش بیش خانوادهٔ گرانده می آید، با بد بختی و در عین حال ذوق و ظرافت خویش «اوژنی» را مفتون می سازد. در اثنائی که «گرانده» ورشکستگی و خود کشی پدر را باو خبر می دهد و می کوشد خیال خود را از جانب طلبکاران برادرش راحت سازد، «اوژنی» سکه های طلائی را که بعنوان عبدی گرفته است به «شارل» میدهد تا او بوسیلهٔ آنها برای کسب موفقیت به هند سفر کند. در عید دیگر، پدرش طلاها را از او میخواهد و چون از طلاها را از او میخواهد با اصرار می پرسد که او طلاها را چه کرده است و دختر محجوب برای اولین بار در مقابل پدرش ایستادگی میکند. ولی عمیان و کوشش بیفایده ای است زیرا بی از اینکه «گرانده» در میان طلاهای غزیزش می میرد و ثروت هنگفت خود را برای «اوژنی» میگذارد، شارل که در سفر غزیزش می میرد و ثروت هنگفت خود را برای «اوژنی» میگذارد، شارل که در سفر خود نا برای «اوژنی» کوناهی بیوه می گیرد. «اوژنی» ناچار با رئیس دادگاه ازدواج میکند خور ولی بس از مدت کوناهی بیوه می شود و با همان پولهائی که زمانی مایه درد و رئیج ولی بس از مدت کوناهی بیوه می شود و با همان پولهائی که زمانی مایه درد و رئیج فراوان بود، انزوای اندوه بارخانهٔ پدری را به نشاط و سعادت عبدل می سازد و به خیر ولیج بیراند و به خیر ولیه بیراند و به خیر ولی به نشاط و سعادت عبدل می سازد و به خیر ولیه فراوان بود، انزوای اندوه بارخانهٔ پدری را به نشاط و سعادت عبدل می سازد و به خیر فراوان بود، انزوای اندوه بارخانه بود، انزوای اندوه بارخانه بازوای اندوه بارخانه بیران دود به خیر

### ، ۳۳ / مکتب های ادبی

و احسان می پردازد. ما در اینجا صحنه ای را که در آن «گرانده» خبر مرگ پدر را به شارل میدهد، از روی ترجمهٔ آقای توکل نقل میکنیم.

عمو گفت:

\_ بسیارخوب، بچه جان، خبرهای بدی برای تو دارم. حال پدرت بسیار خراب

است

شارل گفت:

ــ من چرا اينجا هستم؟

و فریاد زد:

ـ نانون، اسبهای پستی را بگو بیارند.

و بسوى عموى خود برگشت و گفت:

\_ من كالسكه اى در اين ولايت پيدا ميكنم.

گرانده بروی شارل نگریست و گفت:

\_ اسب و كالسكه فايده اي ندارد.

شارل خاموش مانده بود و خیره خیره مینگریست.

ــ آری، پسر بیچاره ام، خودت حدس میزنی. پدرت مرده است. اما این چندان مهم نیست و چیزی بدتر از این هست... پدرت مغزش را به ضرب گلوله پریشان کرده.

\_ پدر من؟

ـــ آری پدر تو... اما این چندان مهم نیست... روزنامه ها چنانکه گوئی حق داشته اند تفسیرهائی در این باره چاپ کرده اند بگیر و بخوان.

گرانده که روزنامه را برسم امانت از کروشو گرفته بود، مقالهٔ شوم راجلو چشم شارل نگه داشت. در آن موقع، جوان بیچاره که هنوز بـچه بود و هنوز در دوره ای ازعمر خود بسر می.برد که عواطف همراه زودباوری پدید می.آید، اشک از دیدگان فروریخت.

گرانده با خود گفت:

\_ خوب، ياالله! چشمهايش مرا به وحشت مي انداخت، اشک ريخت و نحات يافت.

و بی آنکه از گوش دادن شارل مطمئن باشد، در دنبالهٔ حرفهای خود گفت: ــ اینهم چندان مهم نیست، برادرزادهٔ بیچاره ام... چندان مهم نیست،
تسکین خواهی بافت اما...

- ــ هرگز، هرگز! وای پدرم! وای پدرم!
- ــ تو را خانه خراب کرده... تو دیگر دیناری نداری!
- \_ این چه تأثیری دارد؟ پدر من کو؟ وای، پدر من!!

گریه ها و ناله ها بوضع دهشت باری میان دیوارها طنین می انداخت و بشدت انعکاس می یافت. سه زن خانه هم که دلشان می سوخت، می گریستند. اشک هم مثل خنده چیزی است که سرایت دارد. شارل بی آنکه به حرفهای عموی خود گوش بدهد به حیاط گریخت، پله ها رایافت و دوان دوان به اطاق خود روی آورد و برای آنکه دور از خویشانش به فراغت گریه کند، بروی تختخواب افتاد و سرش را در ملحفه ها فرو برد.

گرانده که به سالون آمده بود، گفت:

ـــ باید بگذاریم رگبار اول بگذرد. این جوان بدرد هیچ کاری نمیخورد، بیشتر از یول در فکر مردگان است.

اوژنی و مادرش که بتندی در جای خودشان نشسته بودند پس از ستردن چشمها، با دست لرزانی سرگرم کار خودشان شدند.

اوژنی، بشنیدن حرفهای پدرش که بدینگونه دربارهٔ پاکترین دردها اظهارنظر میکرد، به رعشه و تشنج افتاد. از همان لحظه راجع به پدرش به داوری پرداخت. های های گریهٔ شارل، اگرچه گرفته بود، در این خانه پرطنین انعکاس می یافت و نالهٔ ژرف او که گفتی از زیرزمین بیرون می آمد و رفته رفته شدت خود را از دست می داد تا سر شب ادامه یافت...

مادام گرانده گفت:

\_ جوان بيجاره!

فریاد محوسی بود!باباگرانده به زن خود و اوژنی و قندان نظر انداخت، غذای ندیده و نشنیده ای را که برای آن خویشاوند تیره بخت فراهم آمده بود، بیاد آورد، وسط سالون جا گرفت و با آرامش معهود خود چنین گفت:

\_ آه، مادام گرانده، امیدوارم که پیوسته این اسرافها را نکنی. من پول خود را

برای آن به شما نمی دهم که مثل مرغ قند به دهان این جوان حقه باز و پست بریزید. اوژنر گفت:

ــ مادام هيج تقصير ندارد. من خودم...

گرانده حرف دخترش را برید و گفت:

ــ شاید برای آنکه به سن رشد رسیده ای، میخواهی برخلاف میل من رفتار کنی؟ توجه داشته باش، اوژنی ...

ــ پدرجان، برادزاده تان نباید در خانهٔ شما از چیزی محروم بماند.

بشگه ساز با چهار لحن رنگارنگ و گوناگون گفت:

\_ تا! تا! تا! تا! بسر برادر من چنان و پسر برادر من چنین!... شارل هیچ چیز ما نیست. دیناری ندارد، پدرش ورشکسته است و وقتی که این جوان خودنما بقدر کفایت اشک ریخت باید از اینجا برود. نمیخواهم در خانهٔ من انقلابی براه اندازد...

اوژنی پرسید:

\_ پدر جان، ورشکستگی یعنی چه؟

\_ ورشکستگی این است که انسان از همهٔ کارهای ننگین و آبرو برباد ده، زشتترین و ننگین ترین کارها صورت داده باشد.

مادام گرانده گفت:

۔ این کار باید گناه بسیار بزرگی باشد و برادر ما گرفتار لعنت خداوندی خواهد شد.

گرانده شانه های خود را بالا انداخت و به زن خود گفت:

ــ ياالله، باز هم ورد و ذكر توبراه افتاد!...

و خطاب به اوژنی چنین گفت:

ــ ورشکستگی سرقتی است که بدبختانه قانون پشتیبان آن است. مردم جنس و محصول خودشان را به اطمینان شرف و صداقت گیوم گرانده باو داده اند. سپس این شخص همه چیز را گرفته و جز دو چشم گریان چیزی برای ایشان نگذاشته است... راهزن و دزد سرگردنه بر تاجر ورشکسته شرف دارد. راهزن به شما حمله میکند و شما میتوانید از خودتان دفاع کنید و ممکن است سرش را هم در این حمله بباد بدهد... اما تاجر و رشکسته... بهرحال شارل بی آبرو شده.

این حرفها در دل دختر بیچاره طنین انداخت و با آن شدتی که داشت بردل وی سنگینی کرد. اوژنی که بقدر لطف و ظرافت گلی در اعماق جنگل امانت و صدافت داشت نه از امثال و حکم دنیا آگاه بود و نه از حجتهای پر از تزویر و سفسطه های دنیا اطلاع داشت. و این بود که توضیع جگرخراش و ستمگرانه ای را که پدرش از روی تعمد دربارهٔ روشکستگی میداد، پذیرفت و تفاوتی را که میان ورشکستگی بی اختیار و ورشکستگی از روی حساب وجود دارد، نتوانست باو گوشزد

- بسیار خوب، پدرجان. پس شما نتوانستید جلو این مصیبت را بگیرید؟ - برادرم در این باره با من حرفی نزد وانگهی چهارمیلیون مقروض است.

اوژنی مثل بچه ای که به خیال خود می تواند به سرعت به آر زوی خود برسد، با لحن ساده و زودباو رانه ای برسید:

\_ يدرجان، ميليون يعني چه؟

گرانده گفت:

... میلیون یعنی چه؟ میلیون یعنی یک میلیون سکهٔ بیست شاهی... و پنج سکهٔ بیست شاهی میشود پنج فرانک... و دویست هزار سکهٔ پنج فرانکی باید داشت تا بشود یک میلیون.

اوژنی فریاد زد:

\_ خدایا! خدایا! ... عموی من از کجا چهار میلیون به دست آورده بود؟ شخص دیگری در فرانسه پیدا می شود که این قدر یول داشته باشد؟

(باباگرانده چانهٔ خود رانوازش میداد و لبخند می زد وچنین به نظر می آمد که غدهٔ بینی اش انبساط می یابد).

اوژنی در دنبالهٔ حرف های خود گفت:

ـــ پس پسرعمويم شارل چه خواهد شد؟

به هند خواهد رفت... و در آن سرزمین طبق میل پدرش کوشش خواهد کرد ثروتی بدست بیاورد.

ــ برای رفتن به هند پول دارد؟

\_ من مخارج سفر او را تا... آري... تا... «نانت» خواهم پرداخت.

اوژنی به گردن پدرش جست!

\_ آه! پدر جان؟ شما مرد نیکوکاری هستید!

اوژنی چنان به روی پـدر خود بوسه داد که وی را کـه اندکـی گرفـتارعذاب وحدان شده بود تا اندازه ای خحل و منفعل میکرد.

# Madame Bovary, 1857 مادام بوواری آثر گوستاو فلو بر Gustave Flaubert

#### خلاصة داستان كتاب

قسمت اول: «شارل بوواری» با هزار و یک زحمت و پس از اینکه یکبار در امتحان رد میشود، موفق میگردد که یک گواهی نامهٔ اجازهٔ طبابت از کلاس بهداری بگیرد و در قصبهٔ «توست» به طبابت می پردازد و پس از اینکه زنش می میرد با «اما و رؤول» که دختر یکی از بیماران اوست، از دواج میکند. زن جوان خیال پرست که از بیکاری و محیط یکنواخت خسته شده است، ماجراها، خوشیها و خیال پرست که از بیکاری و محیط یکنواخت خسته شده است، ماجراها، خود می پروراند. زندگی بیرنگ و بی سرگرمی خانوادگی و عشق ابتدائی و بی احساس یک شوهر ساده و کم استعداد، او را دچار نهوع می بیازد.

### ترجمهٔ قسمتی از متن کتاب

با وجود این از اعماق درونش، در انتظار حادثه ای بود. همچون ملوانان ناامید. نگاههای غمزده اش را برروی زندگی تنهایش می انداخت و انتظار بادبان سفیدی را میکشید که از افقهای دوردست ظاهر شود. چه تصادفی ممکن بود مایهٔ بروز این حادثه گردد؟ کدام بادی این بادبان را بسوی او می آورد و به چه ساحلی او را می برد؟ آیا این بادبان از قایقی بود یا از کشتی سه عرشه ای؟ آیا این کشتی، باری از هزاران غم با خود داشت یا مالامال از شادی بود؛ هیچ نمی دانست. فقط هرروز صبح که چشم باز

میکرد بانتظار رسیدن آن مینشست بهر صدای کوچکی گوش فرامیداد. از جا میپرید و ازنرسیدنش تعجب میکرد و چون خورشید غروب میکرد با اندوه بیشتری آرزو میکرد که فردا زودتر بیاید.

باز بهار آمد. با شروع گرما و شکوفه کردن درختان گلابی ، دچار دلتنگی شد، از همان آغاز ژوئیه ، با انگشتانش حساب می کرد که چند هفتهٔ دیگر به ماه «اکتبر» مانده است. فکر می کرد که شاید بازهم «مارکی دوبرویلیه» در «و وبیار» ضیافت رقص تازه ای تشکیل دهد. اما ماه «سپتامبر» نیز به سر آمد. نه از نامه خبری شد و نه از وعده گیر.

پس ازاینکه این امیدش نیز برباد رفت، دوباره خلائی درقلبش تولید گشت و همان روزها بترتیب از سر گرفته شد.

از این قرار، روزها همه شبیه هم بود و این روزهای بیشمار به دنبال هم میگذشت و چیزی با خود نمی آورد. زندگی دیگران هرقدر که یکنواخت باشد، باز هم احتمال بروز حادثه ای دریکی از روزها می رود. از یک ماجرا گاهی نتایج طولانی و دامنه داری حاصل می شود و صحنهٔ زندگی رنگهای تازه تری به خود می گیرد. و حال آنکه برای «اما» هیچ چیز، هیچ حادثه ای وجود نداشت. خداوند چنین خواسته بود؛ و آینده، دهلیز طولانی تاریکی بود که در انتهای آن در بسته و محکمی وجود داشت. موسیقی را رها کرد. برای چه می نواخت، شنونده چه کسی بود؟ حالا که او نمی توانست، با لباس مخمل آستین کوتاهی، در سالون کنسرت پشت پیانوی «ارار» بنشیند و انگشتان ظریفش را روی شستی های عاج حرکت دهد و زمزمه های تحسین، مانند باد فرحبخش از اطراف بلند شود، دیگر فرا گرفتن موسیقی به چه درد او می خورد.

دفاتر نقاشیش رادر گنجه باقی گذاشت. خیاطی اعصابش را مختل میکرد. این ها به چه درد میخورد؟ بالاخره چه میشد؟

با خود میگفت:

ــ همهٔ این چیزها را خوانده ام.

می نشست و گیره های سرش را گرم می کرد یا آمدن باران را تماشا می کرد. روز یک شنبه وقتیکه در کلیسا ناقوس شامگاهی نواخته می شد، اندوه شدیدی تا اعماق وجودش ریشه می دوانید. صدای نافذ ناقوس ها را یکایک به دقت گوش می کرد. گربه ای که روی پشت بام، به سنگینی راه می رفت زیر اشعهٔ پریده رنگ آفتاب پشتش را کمانی می کرد. باد از جادهٔ بزرگ کنار شهر گرد و حاک بلند می کرد و با خود می آورد. گاهی از دور عوعوی سگی به گوش می رسید و صدای ناقوس که در بیابان یخش می شد، با فواصل معینی شنیده می شد.

بالاخره مردم از کلیسا بیرون می آمدند. زنها با کفشهای واکس زده، مردان روستائی با پیراهن های نو، با بچه های سر برهنه ایکه جلوشان در جست و خیز بودند، به خانه هاشان می ونتند. و پنج شش نفر هم ــ همه هفته همان اشخاص معین ــ تا وقتی که هوا کاملا تاریک شود، جلو در بزرگ مسافرخانه باقی می ماندند و تیله بازی می کردند.

آن سال زمستان خیلی سرد شد. هرروز صبح پنجره ها یخ میبست و نوری که از آنها بدرون می تابید چنان که گوئی از شیشهٔ مات رد شود، سفیدرنگ بود و گاهی سراسر روز به همان صورت میماند. ساعت چهار بعدازظهر مجبور می شدند که چراغ روشن کنند.

در روزهائی که هوا خوب بود، «اما» به باغ می رفت. شبنم در روی کلم ها توری سیمینی تشکیل می داد و با رشته های نازکی آنها را به هم وصل می کرد. صدای هیچ پرنده ای شنیده نمی شد. گوئی همه چیز در خواب بود: کلبه ای که روی سقفش کاه ریخته بودند، درخت موئی که چون مار بیماری زیر شیروانی کوچک دیوار خوابیده بود، همه در خواب بودند. و انسان وقتیکه به دیوار نزدیک میشد، خرخاکی هائی را میدید که با پاهای متعددشان روی آن در حرکتند. کشیشی که در کنار چپر، پهلوی صنوبرها با کلاه سه گوشش مشغول خواندن کتاب دعا بود، پایش شکسته بود و بر اثر یخ زدگی قسمتی از گچ هایش نیز ریخته و صورت مجسمه شبیه چهرهٔ جذامی ها شده بود.

سپس «اما» از پله ها بالا میرفت در خانه رامی بست، ذغیالها را بهم میزد و زمانیکه بر اثر گرمای بخاری سستی و ضعفی باو دست می داد، احساس میکرد که دلتنگی با سنگینی بیشتری براو فشار می آورد. البته میتوانست پائین برود و با دختر خدمتکار مشغول صحبت شود ولی خجالت میکشید.

هرروز در ساعت معین، معلم مدرسه باکلاه ابریشمی سیاه رنگش، پنجره های

خانهٔ خود را باز میکرد، نگهبان جنگل با شمشیری که روی پیراهنش بسته بود از کوچه رد می شد. صبح و عصر اسبهای پست سه بسه از کوچه می گذشتند و برای آب خوری به استخر می رفتند. گاه و بیگاه زنگ در میخانه ای صدا می کرد. وقتیکه باد می وزید دو طشتک کوچک مسی که دم در دکان سلمانی به طنابی آویزان بود بهم می خورد و به صدا درمی آمد. تمام زینت این دکان عبارت بود از عکس کهنهٔ زنی که پشت یکی از شیشه ها چسبانده شده بود و مجسمهٔ مومی زنی که موهای زردی داشت. سلمانی نیز از کسادی بازار و آیندهٔ نامعلوم خویش شکایت داشت و به آرزوی داشتن دکانی در شهر بزرگی مانند «روآن» و در نقطهٔ خوبی مثلا در جنب تأثر، سراسر روز را با حالت مغمومی بین شهرداری و کلیسا قدم میزد و انتظار آمدن مشتری رامی کشید و هروقت که «مادام بوواری» چشمانش را متوجه آنجا می ساخت، او را با کلاه یونانی برروی گوش و کت بشمی کوتاهش میدید که مانند پاسداری قدم می زند.

### خلاصة بقية داستان كتاب

شوهرش برای اینکه کسی از دلتنگی او بکاهد به فکر تغییر محیط می افتد و با استفاده از فرصتی که دست میدهد به قصبهٔ «یونویل الایی» کوچ میکند و در آنجا مستقر می شود.

قسمت دوم — وقتیکه از کالسکه پائین می آیند، در مهمانخانهٔ «شیر طلائی» مسیو «هومه» دار وساز قصبه و مسیو «لئون» منشی جوان دفتر اسناد رسمی از آنها استقبال می کنند و باهم مشغول صحبت میشوند. رفته رفته «لئون» به «مادام بواری» علاقمند می شود ولی دچار حجب فرق العاده است. علاقهٔ محجوبانهٔ لئون «لما» را دچار هیجان می سازد و باعث میشود که در مقابل مهارت و جسارت جوان عیباشی بنام رودلف که در آن نواحی ساکن است نتواند از خود دفاع کند. «رودلف» در اثنای جشن های بزرگ زراعتی با او آشنا میشود و صورت زندگانی یکنواخت او را با حماقت بررگ خویش تغییر می دهد. بد بخنانه «شارل» اقلا پزشک ورزیدهای نیز نیست و در نتیجهٔ عمل جراحی که بامید شهرت انجام میدهد، مریضی را چلاق میکند. «اما» آرزو دارد که این مرد نادان را ترک گوید. ولی «رودلف» که خطرات اجتماعی رابطه اش را با «مادام بوواری» احساس میکند، روزی بطور ناگهانی نابدید میشود. «اما» بر اثر این ضربهٔ شدید، مریض و بستری میشود.

قسمت سوم ــ با وجود اين بهبودي حاصل ميكند. اما تصادف عجيبي،

در تأتر روآن «لئون» را در برابر او قرار میدهد. «لئون» دیگر دچار آن حجب سابق نیست. پس از اقیامت کوتاهی در پاریس با جرئت و جسارت کافی برگشته است، «اما» در حالیکه از اقناع تمایلات رومانتیک و جاه پرستی خویش عاجز مانده است، رو به پرتگاه میرود. بالاخره به دامی که مرد ربا خواری در راه او گسترده است میافتید و در مقابل این رسوایی و عجز با مقداری «آرسنیک» که از دواخانه «هومه» برداشته است بزندگی خویش خاتمه میدهد، شوهرش نیز که اعتبار و دارائی خود را از دست داده است، پس از مدتی از شدت بأس میمیرد. فقط «هومه» با همهٔ حماقت خویش ثر وتمند میشود و نشان میگیرد.

۲

از ادبیات انگلستان

زندگی و ماجراهای مارتین چازلویت Martin Chuzzlewit

اثر چارلز دیکنز Charles Dickens (۱۸۷۰ ــ ۱۸۱۲)

این رمان را دیکنز «بهترین رمانهای خود» خوانده است. رمانی است بسیار دراز و ماجراهای پیچیده ای دارد. مارتین جازلویت نوهٔ پیرمرد زودخشم خودخواهی است و چون بخود اجازه داده است دختریتیمی به نام «ماری» را دوست بدارد، پیرمرد از خانه بیرونش میکند. «مارتین» به سراغ خویش دوری بنام «مستر پکسنیف» میرود و در خانهٔ اوپانسیون میشود. این فرد، معماری بی مشتری است که با دو دختر خود «شریتی» و «مرسی» در روستا زندگی میکند. مردی است که با دو دختر خود «شریتی» و «مرسی» در روستا زندگی میکند. مردی و نیکوکار نشان میدهد ولی در حقیقت دسیسه کارپستی است که مشتریان پانسیون خود را استثمار میکند. «توم پینج» شاگرد و گولخور «پکسنیف» بسراغ «مارتین» میورد و او را به منزل تازه اش راهنمایی میکند.

# خانة مرد پارسا

بی شک مستر «پکسنیف» تا چند ساعت دیگر انتظار آنها را نداشت زیرا کتابهای گشودهٔ زیادی در اطرافش دیده می شد و او مدادی در میان لبها و پرگاری در دست، به یکایک آنها مراجعه میکرد و ترسیمات متعدد عجیبی را که شبیه اشکال آتش بازی بود بررسی میکرد. «میس شریتی» هم در انتظار آنها نبود زیرا سبد بزرگی در پیش داشت و سرگرم دوختن شبکلاههائی برای بینوایان بود. «میس مرسی» نیز منتظر آنها نبود، زیرا دختر زیبا و خوب بر چار پایه ای نشسته بود و دامنی برای

عروسک بزرگ دختر همسایه میدوخت و آنچه هنگام ورود ناگهانی بیگانه ای او را بیشتر دچار اشکال ساخت این بود که کلاه کوچک عروسک را از روبان گیسوی زیبای خودش آویخته بود تا گم نشود و یا کسی روی آن ننشیند. مشکل میشد تصور کرد که خانواده ای در چنین حالی که خانوادهٔ پکسنیف بود غافلگیر شود. مستر پکسنیف چشمانش را از کتاب برداشت و در حالی که بدیدن واردان میکوشید در قیافهٔ متفکر خود حالت شادی بدید آرد گفت:

\_ آمدند! مارتین، فرزند عزیزم، از این که شما را در خانهٔ محقرم می پذیرم خوشخالم!

مستر پکسنیف با این تعارف صمیمانه بازوی او را گرفت و با دست راست خود چندین بار پشت او را نوازش کرد. گوثی میخواست به او بفهماند که این پذیرائی برای بیان احساسات درونیش کافی نیست.

ىحاي خود نشست و گفت:

\_ مارتین، اینها دختران من هستند، دو دختر یگانه ام که فقط یک بار و هنگام عبور دیده اید... خوب! عزیزان من، چرا از این که در اثنای سرگرمی همه روزه تان غافلگیر شده اید خجالت میکشید؟

و لبخندزنان به مارتین گفت:

\_ مارتین، ما فکر کرده بودیم که در سالن پذیرائی مان از شما پذیرائی کنیم، اما این را بیشتر می پسندم.

# مستر پکسنیف منزل را به مارتین نشان میدهد:

در دیگری را گشود و گفت:

این اطاق من است. این جا است که وقتی خانواده ام تصور میکنند مشغول استراحتم، به مطالعه میپردازم. اغلب بر اثر عشق به مطالعه سلامت خودم را به خطر می اندازم. اما هنر دامنه دار است و عمر کوتاه. چنانکه ملاحظه می فرمائید در اینجا برای یادداشت سریع افکاری که به مغزم می رسد، وسائل کافی وجود دارد.

برای اثبات این سخنان او، روی میزگرد کوچکی یک چراغ، چند برگ کاغذ، یک چسب و یک جعبه پرگار آماده بود تا وقتی در دل شب، فکری دربارهٔ

معماری از مغز پکسنیف ترشح میکند، بتواند بسرعت از رختخوابش بیرون بپرد و آنرا روی کاغذ ثبت کند.

مستر پکسنیف در همان طبقه در دیگری را باز کرد و به سرعت بست، با چنان سرعتی که گوئی در اطاق سیاه «ریش آبی» بود. اما در همان لحظه لبخندزنان باطراف خود نگاه کرد و گفت:

### \_ چرا نشان ندهم؟

مارتین نتوانست مانند او بگوید «چرا نه؟» زیرا به هیچوجه دلیل آن را نمیدانست.

در این میان مستر «پکسنیف» خودش جواب حرف خود را داد، در را باز کرد و گفت:

\_ اطاق دخترهای من است. در نظر همهٔ مردم اطاق ساده ای است اما برای ایشان بهشت واقعی است. بسیار تمیز و فضادار است. ملاحظه می فرمائید: گیاهها، سنبل ها، کتابها، پرنده ها.

ناگفته نماند که این پرنده ها مجموعاً عبارت بودند از یک گنجشک بی دم که در قفس خود تلوتلو میخورد و شب پیش برای این که قفسی در اطاق باشد آن را از آشپزخانه آورده بودند.

ــ اینجا فقط توده ای از چیزهای کوچک هست که دختران جوان دوست دارند، نه چیز دیگر. آنان که دنبال تجملات کوچک روی زمین میدوند برای جستجوی آنها باید به اینجا بیایند.

## مستر پکسنیف اطاقی را که برای مارتین تعیین شده به او نشان می دهد:

\_ منظرهٔ شهر؛ دورنمای جالب... مفیدترین و گواراترین چیزهائی که می توان آرزو کرد، البته هیچ اشکالی ندارد، اگر مایل باشید چیزی به این وسائل استراحت اضافه کنید لطفاً به من بگوئید. این چیزها را حتی از بیگانه ها هم دریغ نداریم. و از شما به هیچوجه، مارتین عزیز من.

مسلم است \_ و ما این نکته را برای تقویت سخنان مستر پکسنیف میگوئیم که هر مشتری اجازهٔ بی حدی داشت براینکه هرچه هوس میکند بخواهد. چند جنتلمن

جوان در اثنای پنج سال اخیر توانسته بودند تکمیل وسائل استراحت خود را بخواهند و از این درخواست آنها حلوگیری نشده بود.

# وقتی دو باره پائین میروند شام حاضر است:

دو بطری شراب انگور فرنگی قرمز و سفید وجود داشت. یک بشقاب ساندویچ، بسیار دراز و باریک، یک بشقاب سیب زمینی، بشقاب دیگری از بیسکویت دریائی، از نوعی که پیوسته کپک زده اما خوشمزه است، بشقابی از قاچ های کوچک پرتقال کمی نارس اما شکر پاشیده، و بالاخره نان خانگی کاملا روستائی...

د دختران عزیزم، مارتین وسط شما دوتا می نشیند، و مستر پینچ هم پهلوی من

خواهد نشست. بافتخار مهمان تازهمان بنوشیم و بکوشیم که در کنار هم خوشبخت باشیم! مسترپینچ، اگر در دادن مشروب صرفه جوئی کنید، میرنجم... از هیچ چیز بی نصیب نمانیم.

و بیسکویتی برداشت و گفت:

\_ وای برآن قلبی که هرگز شاد نیست. و قلب ما از آن قلب ها نیست؛ خدا را شکر! (فصل پنجم)

پکسنیف با تملق و نیرنگ موفق می شود که مورد لطف «مارتین چازلویت» پیر و ثروتمند قرار گیرد و بلاف اصله «مارتین» جوان را که با پدربزرگش سر جنگ دارد از پانسیون خود بیرون می کند. مرد جوان با تفاق دوست خود «مارک تبلی» سوار کشتی می شود و بامریکا می رود، سیاحتی که او در امریکا می کند به دیکنز فرصت میدهد تا کینه ای را که از سفر سال ۱۸۴۳ خود بامریکا نسبت به امریکائیان داشته است طی صفحات متعدد ظاهر سازد. قهرمان او به لندن برمی گردد. از طرفی «توم پینچ» هم که بالا خره ریاکاری «پکسنیف» را کشف کرده است او را ترک می گوید و به لندن می آید.

درپایان رمان، همانطوریکه شایسته است، حوادث داستان با پیروزی نیکان و شکست بدان پایان می بابد. «جونس چازلویت» جنایتکار که نیرنگها و جنایتهای متعدد مرتکب شده است، در لحظه ای که باید مجازات شود خود را مسموم

میسازد؛ «پکسنیف» ریاکار که پیش همه کس مغلوب و رسوا شده است در گوشهٔ دهکده اش مخفی میشود؛ مارتین با پدر بزرگ خود آشتی میکند و با «ماری» خوب و صبور ازدواج میکند. «توم پینج» هم خواهر خود «روت زیبا» را به دوستش «وستلاک» بزنی می دهد.

از ادبیات روسیه از ادبیات روسیه جنگ و صلح (۱۸۹۴ ــ ۱۸۹۹) اثر لئون تولستوی Tolstoi (۱۹۱۰ ــ ۱۹۱۰) نرجمهٔ مهندس کاظم انصاری

حوادث این اثر بزرگ که «تولستوی» از سال ۱۸۰۵ تا ۱۸۱۳ اتفاق می افتد و خاتمهٔ آن تا ۱۹۳۰ کشیده می شود. محل حوادث گاهی در مسکوو یترزبورگ، در محافل اشراف روسی است وگاهی در میدانهای نبرد «استرلینز» و «مسکوا». یا شهر آتش گرفتهٔ مسکو و یا دشتهای پر برفی که سربازان فرانسوی در آنها عقب نشيني ميكنند و نابود مي شوند. جنگ و صلح رمان اخلاق وعادات، رمان روان شناسي و اخلاقي ورمان تاريخي است. خلاصه كردن وشرح مطالب اين رمان که در آن پنج یا شش حادثهٔ جداگانه درمی آمیزد امکان ندارد. دوقهرمان اصلی کتاب عبارتند از «بی بر بزوخوف» که جوانی درشت هیکل و عینکی، ساده دل، باهوش وطرفدار چیزهای محال، جوانمرد و ضعیف النفس است که پیوسته دربیج و خمهای زندگی اجتماعی، حسی و اخلاقی و دامهائی که این زندگی در برابر رفتار ناشیانه اش مینهد در تلاش است و میکوشد که به ایده آل خود برسد. ودیگر «پرنس آندره بالکونسکی» رفیق او که افسر آراسته ای است و مانند همقطاران خود زندگی کرده است اما درباطن ارزش بیشتری دارد. اوهم جوان است اما رنج کشیده است: زنش مرده ویسری برای او باقی گذاشته است. مدتی پس از مرگ زنش با «ناتاشا روستوف» دختر زیبا و جذاب و بانشاط نامزد شده است، اما «ناتاشا» خاطرخواه جوانس بنام «آناتول گوراگین» است که او را بدنام میکند و ترکش می گوید. آندره نیز او را ترک می گوید. «پیرنس آندره» که افسر برجسته ای است و در «اوسترلینز» بشدت زخمی شده است در سال ۱۸۱۲ دوباره برای دفاع از میهنش وارد خدمت میشود و در نبرد مسکوا فرماندهی یک هنگ بیاده را بعهده دارد.

### ۳٤٦ / مكتب هاى ادبى

در اینجا شرح گوشه ای از نبرد مسکوا را از کتاب: «جنگ و صلح» ترجمه آقای مهندس انصاری نقل میکنیم:

# گوشه ای از نبرد مسکوا

هنگ شانزده آندره در شمار قوای ذخیره ای بود که تا ساعت ۲ در پشت دهکدهٔ سیمونوفسکی زیر آتش شدید تو پخانهٔ دشمن بدون فعالیت ایستاده بود. پس از ساعت ۱۲ این هنگ که بیش از دویست تن از افراد خود را از دست داده بود بکشتزار جو لگدمال شده یعنی بفضای میان دهکدهٔ سیمونوفسکی و آتشبار کوهستانی که آن روز هزاران نفر در آنجا کشته شده بودند و مخصوصاً در ساعت دو بعدازظهر با صدها توپ دشمن بمباران می شد حرکت کرد.

هنگ مزبور بی آنکه از آن محل تکان بخورد یا یک تیر آتش کند، باز در آنجا یک سوم دیگر از افراد خود را از دست داد. تو پها از پیش رو و مخصوصاً از طرف راست در میان دودی که پراکنده نمی شد می غرید و از منطقهٔ اسرارآمیز دود که تمام فضای مقابل را فرامی گرفت، لاینقطع گلوله ها با صفیر شتابان و نارنجکها با زمزمهٔ آهسته بدانجا پرواز میکرد. پنداشتی گاهی برای استراحت یکر بع ساعت سپری می شد و تمام گلوله ها و نارنجکها از فراز هنگ می گذشت و آسیبی نمی رساند. ولی گاهی در ظرف یک دقیقه چندین نفر از افراد هنگ را از پای می افکند و در نتیجه پی در پی بحمل مجروحین و کشتگان می پرداختند.

با هر گلوله ای که منفجر میگشت امید حیات برای کسانیکه هنوز کشته نشده بودند تدریجاً کمتر میشد.

گردان ها به فاصلهٔ سیصد قدم از یکدیگر ایستاده بودند اما با این حال تمام افراد هنگ روحیهٔ واحدی داشتند. همه یکسان خاموش و عبوس و گرفته بودند و به ندرت صدای گلوله ها و فریاد «تخت روان» برمیخاست و خاموش میشد. افراد هنگ قسمت اعظم وقت را بدستور فرماندهان روی زمین نشسته بودند. یکی کلاه جلودارش را برمیداشت و با دقت و کوشش قبطان های آن را میگشود و باز می بست. دیگری گل خشک شده را با کف دست نرم میکرد و با آن سرنیزه اش را صیقل میداد. سومی حمایل خود را جابجا میکرد و یا کمر بندش را یک سوراخ بالا تر می انداخت، چهارمی

با دقت و کوشش مج پیج خود را می گشودو دو باره آن را می بست و کفشش را می پوشید. عده ای هم با کلوخهای زمین شخم خورده خانه های کوچک میساختند یا ساقه های كلش را بهم مىبافتند. خلاصه همه كاملا مستغرق در اين اشتغالات بنظر ميرسيدند و هنگامی که جمعی زخمی یا کشته میشدند و تخت روانها بدنبال بکدبگر راه مافتاد با افراد قسمتهای دیگر از خط حبهه مراحعت میکردند و موقعیکه از میان دود تودهٔ کثیر دشمن دیده میشد، هیچکس باین حوادث و اوضاع توجه نمینمود و آنگاه که توپخانه و سوارنظام از مقابل هنگ میگذشت و نفرات پیاده نظام روس دیده می شدند تذکراتی بمنظور تشجيع و تشويق از هرسو بگوش مي رسيد. اما حوادث خارجي بسياريي اهميت که با جنگ هیچ ارتباط نداشت بیش از همه مورد توجه قرار می گرفت، گویی این حوادث عادی و روزمره سبب آسایش خیبال این مردم بود که روحشان شکنحه می کشید. آتشباری از مقابل هنگ می گذشت. اسب ید کی یکی از ارابه های حمیهٔ مهمات یایش بیراق گیر کرده بود. از صفوف تمام هنگ یکسان فریاد کشیدند «آی اسب یدکی... براقش را مرتب کن... الان زمین می خورد... آخ مثل این که نمی بینید» بار دیگر توجه عموم به سگ کوچک قهوه ای رنگی با دم علم شده جلب شد که بیمناک در مقابل صفوف میدوید و خدا میدانست که از کجاییدا شده است ولی ناگهان در اثر انفجار گلوله ای در آن نزدیکی زوزه کشید و دمش را جمع کرده بکناری جست. صدای قهقهه و داد و فریاد از تمام هنگ برخاست اما این گونه تفریحات و وسیلهٔ انصراف خاطریک دقیقه بیشتر طول نمی کشید و افراد هنگ که بیش از هشت ساعت بیکار و بی غذا و باوحشت مرگ دست به گریبان بودند در آنحا ایستاده چهره های رنگ باخته و عبوس ایشان هردم رنگ بریده تر و عبوستر میشد. شاهزاده آندره درست مانند سایر افراد هنگ عبوس و رنگ باخته دستها را به پشت گرفته و سر را پائین انداخته بود و در مرتم کنار کشتزار جو از یک مرز تـا مرز دیگر بالا و پائیـن میرفت. نه کاری بود که انجام دهد و نه فرمانی که صادر کند. همه کارها خودبخود انجام میگرفت. اجساد کشتگان را پشت صفوف هنگ می بردنید و محروحین را حمل می کردند و صفوف براکنده دوباره بسته می شد و اگر گاهی سربازان می گریختند بيدرنگ شتابان مراجعت ميكردند. ولي چون شاهزاده آندره نخستين وظيفهٔ خود میدانست که حس شهامت و مردانگی سربازان را تحریک نماید و سرمشق و نمونه ای

به ایشان نشان دهد، خود در میان صفوف قدم میزد. اما بعد متقاعد گشت که او نمی تواند به این مردم هیچگونه سرمشقی نشان دهد و چیزی به آنان بیاموزد. زیرا او نیز درست مانند هریک از سر بازان ناآگاهانه متوجه این هدف بود که حریان فکر خود را از این وضع وحشتناک موجود منحرف سازد. پس در حالیکه پایش را به زمین میکشید و علفها را به صدامی آورد و بگرد و غبار چکمه هایش می نگریست روی چمن راه میرفت. گاهی گاه های بلنید برمیداشت و میکوشید روی ردیای علف چین ها که در مرتع باقی مانده بود قدم بگذرد و زمانی قدم های خود را میشمرد و حساب میکرد که چند مرتبه باید از یک مرز به مرز دیگر برود تا مسافت یک ورست را بییماید. گاهی گلهای افسنتین را که در شیارها روئیده بود میکند و این گلها را با کف دست میمالید و رایحهٔ تلخ و شیرین و تند آن را بومیکرد. از تمام افکار روز پیش او دیگر اثری باقی نمانده بود و به حیزی نمی اندیشید. بلکه با خستگی حس سامعه پیوسته به همان صداهای ثابت گوش میداد و میکوشید صفیر نارنجکها را از غرش توب ها تمیز دهد. به چهره های افراد گروهان اول که از مشاهدهٔ آن سیر و بیزار بود مینگریست و انتظار میکشید. در حالیکه به صف کلوله ها که از منطقهٔ دود گرفته میرسید گوش میداد با خود میاندیشید «یکی دیگر... بازبیش ما می آید یکی، دوتا، یکی دیگر افتاد!...» پس می ایستاد و به صفوف می نگر بست «نه، از اسحا گذشت. اما این یکی افتاد. » دو باره براه خود ادامه میداد، میکوشید گامهای بلند بردارد تا پس از پیمودن شانزده قدم بمرز برسد.

صفیر و ضربت! در فاصلهٔ پنج قدمی او زمین خشک زیرورو شد و گلوله ناپدید گشت. بی اختیار لرزشی بدو دست داد! دو باره به صفوف سربازان نگریست و بخود گفت: بیشک بسیاری را از پا افکنده است. در این موقع انبوه کثیری از افراد در کنار گردان دوم جمع شدند. شاهزاده آندره فریاد کشید:

\_ آقای آجودان! نگذارید دور هم جمع شوند!

آجودان فرمـان را اجرا کـرد و نزد شـآهزاده آندره آمـد. از طرف دیـگر فـرماندهٔ گردان سواره نزدیک میشد.

فریاد وحشت آلودهٔ سربازی بگوش رسید:

\_ مواظب باشيد!

نارنجکی چون پرنده ای که هنگام پرواز سریع صفیر میزند و سپس روی زمین

می نشیند در دو قدمی شاهزاده آندره کنار اسب فرماندهٔ گردان آهسته سقوط کرد. اسب بی آنکه پیرسد: «آیانشان دادن ترس و وحشت شایسته است یا نه؟» شیهه کشید و بخود پیچید و بکناری خیز برداشت، نزدیک بود سرگرد را از روی زین سرنگون سازد. یکمرتبه ترس و وحشت اسب به افراد سرایت کرد.

فریاد آخودان که روی زمین دراز کشیده بود برخاست:

ـ درازکش.

شاهزاده آندره مردد ایستاده بود. نارنجک دود میکرد و میان او و آجودان که روی زمین دراز کشیده بود، بین زمین شخم خورده و مرتع، کنار بوتهٔ افسنتین، مانند فرفره میچرخید.

شاهزاده آندره در حالیکه با نگاهی پر امید و رشک آمیز برخلاف نگاه های پیشین خود بعلف ها و بوته های افسنتین و حاشیهٔ دودی که از گلولهٔ سیاه چرخان بیرون میجست مینگریست با خود میگفت: «آیا این مرگ است. نه، من نمینوانم، نه، من نمیخواهم بمیرم، من زندگانی را دوست دارم، این گیاهان، این زمین، این هوا را دوست دارم...» او در این اندیشه بود اما ضمناً به این مسأله توجه داشت که چشمهای سربازان و افسران بعنوان سرمشق نگران اوست. پس به آجودان گفت:

ــ آقای افسر! خجالت بکشید. چه...

ولی سخنش را تمام نکرد چه ناگهان صدای انفجار برخاست. تکه های پولاد صفیرزنان به اطراف پراکنده گشت. پنداشتی، قطعات جام پنجرهٔ خرد شده ای به زمین ریخته شد و بوی خفقان آور باروت برخاست و شاهزاده آندره بطرفی پرتاب شد. دست ها را بالای سر برد و بر روی درغلطید.

چند افسر بجانب او دویدند، خونی که از طرف راست شکمش جاری بود علف ها را گلگون میساخت.

شاهزاده آندره را که بشدت زخمی شده است بیک کلیهٔ دهاتی می برند و در آنجا عمل جراحی می برند و در آنجا عمل جراحی میکنند. در اطاق عمل تصادفاً در تخت مجاور او «آناتول گوراگین» خوابیده که پایش را بریده اند. شاهراده بدیدن این مرد که مایهٔ جدائی او با ناتاشا شده بود و در برابر درد و رنج مشترکی که دارند حس عاطفهٔ نازه ای در

دلش بیدار می شود، به عشق و ایمان می اندیشد و او را می بخشد. «ناتاشا» به سراغ شاهزاده آندره می آید و از او بخشایش می خواهد و به پرستاریش همت می گمارد. «پرنس» به املاک خود می رود. در آنجا ناتاشا و خانواده اش که از مسکوی و یران کوچ کرده اند مهمان «شاهزاده خانم ماری» خواهر بزرگ آندره هستند که دوستی محکمی با ناتاشا دارد. اما وضع مزاجی آندره رفته رفته بد تر می شود و او در میان بازوان خواهرش و دختری که دو باره نزدیک بود شریک زندگیش گردد جان می سپارد. در همین اثنا «پی یر بزوخوف» که با تهام شرکت در حریق مسکو بدست فرانسویان گرفتار و محکوم باعدام شده است در آخرین لعظه بخشیده می شود. او فرانسویان گرفتار و محکوم باعدام شده است در آخرین لعظه بخشیده می شود. او میکند. شاهزاده خانم ماری هم با «نیکلا روستوف» برادر ناتاشا ازدواج می کند.

# از: رئاليسم سوسياليستى

گارد جوان اثر الکساندر فادیف Alexandre Alexandrovitch Fadcef ترجمهٔ سهراب دهخدا

گارد جوان را که نخستین چاپ آن در سال ۱۹۴۱ منتشر شده است یکی از برجسته ترین نمونه های رثالیسم سوسیالیستی می شناسند. کتاب با نزدیک شدن نیروهای آلسانی به شهر معدنی کراسنودن و شروع موج مهاجرت مردم از آن شهر و شهرها و دخات آن حوالی همراه با عقب نشینی ارتش آغاز می شود. داستان کتاب ماجرای تشکیل هسته های مقاومت زیرزمینی و مبارزهٔ جوانان با آلمانی هاست. در پایان، همهٔ آنها شناسائی و دستگیر می شوند و پس از شکنجه های و حشتناک به طرز فجیعی کشته می شوند. کتاب تقریباً همهٔ آن مشخصاتی را که مقامات از یک اثر رئالیستی سوسیالیستی انتظار داشتند داراست.

اعضاء مقاومت مخفی تحت بدترین شکنجه ها نیز حاضر به لودادن رفقایشان نمی شوند و در آلمانی ها نیز کوچکترین اثری از انسانیت دیده نمی شود. در صفحاتی که در اینجا نقبل می شود جوانان به هنگام بحث از شغل آینده شان قبول وکالت کسانی مانند «بوخارین» و سایر اعضاء دفتر لنین را که به عنوان خرابکار محاکمه و اعدام شدند کاری احمقانه می خوانند و به عنوان فرد اید آل از «ویشینسکی» دادستان آن دادگاه نام می برند.

١.

وانیـا و ژورا با ولـودیا اوسـموخیـن خداحـافظی کردنـد و به جـریان آوارگـانی پیوستند که در امتداد خط آهن به لیخایا میرفت. طرح اولیه شان این بود که به نوو چرکسک بروند که ژورا میگفت در آنجا آشنایانی بانفوذ دارد که میتوانند به ادامهٔ سفر آنان کمک کنند: یکی از عموهایش در ایستگاه راه آهن آنجا به عنوان کفاش کار میکرد.

اما وانیا که میدانست خانوادهٔ کووالیوف در راه لیخایاست، پس از ارائهٔ دلایل مبهمی درباره اینکه این راه امتیازات بیشتری دارد، در آخرین لحظه آن را پیشنهاد کرد.

ژورا عادت کرده بود که تصمیم گیری را به دوست مسن تر خود واگذارد، و از آنجا که برایش هیچ فرقی نمی کرد که به کجا رود، بی درنگ مسیر کاملاً مشخص پیشنهادی خود را کنار گذاشت و مسیر نامطمئن وانیا را پذیرفت.

در توقفی روی جاده، یک سرگرد ارتش به آنان رسید که پوتین هایی ترک خورده و از شکل افتاده به پا داشت و اونیفورم افسر گاردش به شدت مچاله شده بود. مردی ریزنقش بود و پوتینی وا رفته به پا داشت و موهای سروصورتش به گونه ای باور نکردنی زیر و دراز بود. به گفتهٔ خودش، وضع رقت آور اونیفورم و به ویژه پوتین هاش ناشی از آن بود که به مدت پنج ماه در انبار بیمارستانی که اوبرای مداوای زخم هایش در آن بستری بود، مانده بودند.

بیمارستان نظامی این اواخر در بخشی از بیمارستان شهرداری کراسنودن مستقر شده بود و اکنون آن را تخلیه کرده بودند. به دلیل کمبود وسیلهٔ نقلیه توصیه شده بود که همهٔ بیمارانی که قادر به راه رفتن اند پیاده بروند، اما بیش از صد تن که زخم های وخیمی داشتند در کراسنودن مانده بودند و امیدی به انتقال آنان نبود.

در تمام طول سفر، سرگرد جز شرح مفصل سرنوشت بیمارستان و وضع خودش چیز دیگری نگفت. مطلقاً خاموش ماند. سرسختانه و به گونه ای چاره ناپذیر کم حرف و نجوش بود. از این گذشته می لنگید، اما به هر کوششی بود پوتین های از شکل افتادهٔ خود را با چابکی به جلومی کشید و هرگز از همراهان خود عقب نماند. بزودی چنان احترامی نسبت به خود را به دو پسر القا کرد که دربارهٔ هر چه سخن می گفتند، به سوی او به عنوان یک مرجع معتبر خاموش، روی برمی گرداندند.

در حالی که توده های عظیم مردم، پیرو جوان، مرد و زن، اسلحه به دست در این جریان بی پایان عقب نشینی عذاب میکشیدند، وانیا و ژورا، آستین ها بالا زده،

کلاه به دست و کوله به پشت، سرشار از نیرو و آرزوهای طلایی بر استپ گام می زدند. امتیاز آن دو نسبت به دیگران این بود که بسیار جوان بودند، تقریباً تنها بودند، هیچ اطلاعی از وضع نیروهای دشمن، و یا حتی نیروهای خودی نداشتند و هیچ شایعه ای را نمی پذیرفتند. و حس می کردند که در این استپ داغ آفتاب سوختهٔ بی پایان، که از بارش متناوب بسمبها و گلوله های مسلسل آلمانی بر جاده های آن دود آتش و ابر غبار به آسمان می رفت، تمامی جهان به روی آن دو گشوده می شد.

و دربارهٔ چیزهایی با هم حرف میزدند که هیچگونه رابطه ای با آنچه در پیرامونشان میگذشت، نداشت. وانیا با صدای بم خود پرسید: «چرا فکر میکنی این روزها حقوقدان شدن کار جالبی نیست؟»

«چون تا وقتی که جنگ است باید نظامی بود. بعد هم که جنگ تمام شد آدم باید مهندس باشد تا در مرمت صنایع کار کند. حقوقدان بودن الان اهمیت چندانی ندارد». ژورا با همان وضوح و دقتی حرف میزد که خصلت او بود، علیرغم آنکه تنها هفده سال داشت.

«بله، البته، تا وقتی که جنگ هست، من هم دلم میخواهد سرباز باشم اما به خاطر چشمهایم مرا قبول نمیکنند. یک کمی که از من فاصله بگیری فقط تصویر سیاه و مبهمی از تو را میبینم»، پوزخندی زد، سپس گفت: «البته مهندس ها بیشتر از همه به درد میخورند، اما باید آدم گرایشی به مهندسی داشته باشد، اما همانطور که میدانی، همهٔ علاقهٔ من به شعر و شاعری است.»

ژورا قاطع و موجز گفت: «پس باید به دانشکدهٔ ادبیات بروی». زیر چشم نگاهی به سرگرد انداخت، آنسان که گویی تنها او بود که میدانست حق با ژورا است. اما سرگرد جوابی نداد.

وانیا گفت: «این درست همان کاری است که نمیخواهم بکنم. نه پوشکین و نـه تیوچـف، هیچـکـدام به دانشکـدهٔ ادبیات نـرفـتند ــ کـه البتـه در آن مـوقع وجود نداشت ــ و در هرصورت این طوری نمیشود شاعری را یاد گرفت.»

ژورا گفت: «هر چیزی را می شود یاد گرفت».

«نه. واقعاً بی معنی است که آدم برای شاعر شدن به دانشکده برود. هرکسی باید چیزی را یاد بگیرد و با یک شغل و حرفهٔ معمولی زندگی را شروع کند و بعد، اگر

استعداد هنری داشته باشد این استعداد خودش رشد میکند، و فکر میکنم این تنها راهی است که آدم میتواند نویسندهٔ حرفه ای بشود. مثلاً تیوچف دیپلمات بود، گارین مهندس بود، حخوف دکتر بود و تولستوی زمیندار...»

رُورا گفت: «این یکی که خیلی شغل راحتی است!» چشمان سیاه ارمنی اش نگاهی شیطنت آمیز به وانیا انداخت.

هردو خندیدند و لبخندی نیز میان ریش و سبیل انبوه سرگرد نشست.

ژورا با لحنی کاسبکارانه پرسید: «از نویسنده ها کسی حقوقدان بوده؟». اگر بود، ژورا میتوانست با کمال میل یک امتیاز به وانیا بدهد.

«نمی دانم. اما آموزشی که یک حقوقدان می بیند همهٔ رشته هایی را که مورد احتیاج نویسنده است در اختیار او میگذارد، مثل علوم، تاریخ، حقوق، ادبیات.»

ژورا کمی از خودراضی گفت: «باید بگویم که، این رشته هایی را که گفتی در دانشکدهٔ تربیت معلم بهتر می شود خواند.»

«اما دلم نمیخواهد معلم بشوم، هرچند که مرا همیشه پروفسور صدا کردهاید.»

ژورا گفت: «در هرحال، احمقانه است که آدم، مثلاً، وکیل مدافع بشود، محاکمهٔ آن دسته خرابکارها را به خاطر می آری؟ من همه اش در فکر وکیل های مدافع ام. در وضعیت احمقانه ای قرار دارند، مگرنه؟» خندید و دندان های سفیدش درخشد.

«خوب، البته، كار وكيل مدافع كار خيلى جالبى نيست، چون، دادگاه هاى خلق داريم. اما فكر مىكنم قاضى تحقيق كار جالبى است. آدم با همه جور آدمى سر و كار دارد.»

«دادستانی بهترین کار است: ویشینسکی یادت هست؟ عالی بود! اما با این وجود، من هیچوقت دلم نمیخواهد حقوقدان بشوم».

وانيا گفت: «لنين حقوقدان بود».

«آنوقت ها وضع فرق می کرد».

وانیا با لبخندی گفت: «بدم نمی آمد که بحث دربارهٔ حرفهٔ آینده مان را همین طور ادامه بدهیم، اما برایم روشن است که این کاربیفایده و احمقانه ای است.

آدم باید درس بخواند، در حرفهٔ خودش وارد بشود و کارش را دوست داشته باشد، و اگر استعداد شاعری داشته باشد، خودش خودش را نشان میدهد.» ئالىسىم جادوئى

مقاله ای برای آشنائی: امریکای لا تین: افسانه و واقعیت از: ماریو بارگاس یوسا نرجمهٔ عمداله کوثری

مورخی که بیش از هرکس دیگربرموضوع کشف و فتح پرو به دست اسپانیائی ها احاطه داشت، داستانی غم انگیز دارد: او پیش از نوشتن کتابی که تمامی عمر خود را صرف آمادگی برای نوشتن آن کرده بود ــو موضوعش را چندان میدانست که کم وبیش آدمی همه چیز دان در آن زمینه بود ــ، درگذشت.

نامش رائول پوراس بارنجه نا ا بود. مردی بود با شکم برجسته، پیشانی فراخ و یک جفت چشم آبی که هروقت کسی را مسخره میکرد حالتی موذیانه میگرفت. او بهترین معلمی بود که من در تمامی عمر خود داشته ام. تنها کسی که می توانست در فصاحت و حضور ذهن و نیز انسجام دانش با او برابری کند، مارسل باتابون آبود که من بخت آن را داشتم که در کولژ دوفرانس (دریک رشته سخنرانی دربارهٔ وقایعنامه های پرو) در کلاسش شرکت کنم. اما حتی باتابون فاضل و موقر هم نمی توانست مانند پوراس بارنچه ثا شنونده را مسحور خود کند. در ساختمان بزرگ و فرسودهٔ سان مارکوس، نخستین دانشگاهی که اسپانیائی ها در دنیای جدید تأسیس کردند، بنایی که در سال نخستین دانشگاهی که اسپانیائی ها در دنیای جدید تأسیس کردند، بنایی که در سال می نمود، درس منابع تاریخ آنقدر شنونده داشت که ناچار بودی پیش از شروع درس در آنجا حاضر باشی تا بیرون از کلاس نمانی، و همراه با ده ها دانشجو که عملاً از درها و

ر پنجره ها آویزان بودند به درس گوش بسپاری.

هرگاه که پوراس بارنچه تا صحبت میکرد، تاریخ به لطیفه، شیرین کاری، حادثه، رنگ و روانشناسی بدل میشد. او تاریخ را به صورت مجموعه ای از نقاشی های بزرگ دیواری، باشکوه چون نقاشی های دورهٔ رنسانس، ترسیم میکرد. در این تاریخ عوامل یا رویدادهای سرنوشت ساز، هرگز نیروهای غیرانسانی الزامات جغرافیایی، روابط اقتصادی، مشیت الهی نبود، بلکه وجود افرادی برجسته بود که بی پروایی، نبوغ، فره یا جنون فراگر آنها سمت و سوو شکلی خاص را بر هر دوران یا هر جامعه تحمیل کرده بود.

گذشته از این مفهوم خاص تاریخ که مورخان «علمی» برای بی اعتبار کردنش آن را رومانتیک نام نهاده بودند، پوراس بارنچه نا طالب دانش و دقتی متکی به اسناد بود و در این زمینه هیچ یک از همکاران یا خرده گیرانش در سان مارکوس هرگز به پای او نمی رسیدند. آن مورخانی که پوراس بارنچه تا را ردمی کردند به این دلیل که او به جای تفسیر اجتماعی و اقتصادی تاریخ، صرفاً دلبستهٔ «روایت» سادهٔ تاریخ بود، در توضیح رویدادی بسیار مهم در سرنوشت اروپا و امریکا، هرگز توانایی او را نداشتند، و آن رویداد تباهی امپراتوری اینکا و پیوند یافتن سرزمین های وسیع آن و مردمش با دنیای غرب بود. این از آن روی بود که اگرچه از نظر پوراس بارنچه تا تاریخ میبایست از کیفیت دراماتیک، زیبایی ساختاری، هیجان، غنا و گستره ای وسیع از تیپ های انسانی و نیز شکوه سبک رمانی بزرگ برخوردار می بود، در عین حال هر نکته ای از آن میبایست صحتی خدشه ناپذیر داشته باشد و بارها به اثبات رسیده باشد.

پوراس بارنچه تا برای آنکه بتواند ماجرای کشف و فتح پرو را بدین شیوه روایت کند، پیش از هر کار دیگر، ناچار بود با دقت بسیار همهٔ شواهد و مدارک را ارزیابی کند و میزان اعتبار هریک از آنها را بسنجد. در مورد بسیاری از شهادت های فریبنده، پوراس بارنچه تا میبایست درمی یافت که تو یسنده به چه دلیل واقعیت ها را پنهان کرده، به گونه ای نادرست عرضه کرده یا بیش از آنچه باید بر آنها تأکید ورزیده، بدین سان، با پی بردن به محدودیت های خاص هریک از آنها، این منابع معنایی دوگانه میافتند: آنچه آشکار میکردند و آنچه مخدوش میکردند. او مدت چهل سال تمامی توان ذهن پرودرت خود را صرف این تفسیرشناسی قهرمانانه کرد. همهٔ کتابهایی که در

دوران زندگی اش چاپ کرد کارهایی مقدماتی بود برای آنچه می بایست کار سترگ او می شد. درست در زمانی که خود را برای آغاز آن کار مجهز کرده بود، بعد از عبور از جنگل هزار تومانند وقایعنامه ها، نامه ها، شهادت ها، ترانه ها و سرودهای دوران اکتشاف و فتح که همه را خوانده و پالوده و کم وبیش از بر کرده بود، مرگی ناگهانی نقطهٔ پایانی بر دانش دائرة المعارفی او نهاد. در نتیجه، همهٔ کسانی که به آن دوران و به مردمان آن دوران علاقه ای داشتند، ناچار شدند به خواندن کتاب قدیمی اما همچنان بی بدیل تاریخ فتوحات نوشتهٔ یک امریکایی که هرگز پای بر این کشور ننهاده اما تاریخ بی بدیل تاریخ خارق العاده ترسیم کرده بود، یعنی و بلیام پرسکات ۱، قناعت کنند.

من که مفتون سخنبرانی های پوراس بارنچه نا شده بودم، دریک دوره به این فکر افتادم که ادبیات را کنار بگذارم و یکسره به تاریخ بپردازم. پوراس بارنچه نا از من خواسته بود که در طرح بلندپروازانهٔ تاریخ عمومی پرو، دستیارش شوم و تحت نظارت خوان مخیا باکا ۲، کتابفروش و ناشر، کار کنم. پوراس بارنچه نا می بایست بخش های مربوط به دورهٔ فتح و رهایی از سلطهٔ اسپانیا را می نوشت. چهار سال تمام روزی سه ساعت و هفته ای پنج روز در آن خانهٔ غبار گرفتهٔ خیابان کولینا کار می کردم، خانه ای که در آن همه چیز غیر از تخت خواب پوراس بارنچه نا و یک میز ناهارخوری آرام آرام به اشغال کتابها، کارت های مرجع و دفترها در می آمد. کار من این بود که و قایعنامه را بخوانم و از مضامین گونه گون آنها یا دداشت بردارم، اما بیش از هرچیز می بایست به اساطیر و افسانه های موجود پیش از دوران کشف و فتح پرو و بعد از آن می پرداختم. آن تجربه خاطره ای فراموش ناشدنی برای من شده است. هرکس که با وقایعنامه های کشف و فتح آمریکا آشناست، می داند چرا. این و قایعنامه ها برای ما مردم امریکای کشف و فتح آمریکا آشناست، می داند چرا. این و قایعنامه ها برای ما مردم امریکای لا تین در حکم داستان های پهلوانی برای اروپائیان هستند، یعنی سرآغاز داستان ادبی به بان گونه که امروز می شناسیم.

(در اینجا با اجازهٔ شما پرانتزی طولانی بازمیکنم:

شاید بدانید که دستگاه تفتیش عقاید رمان را در مستعمرات اسپانیا ممنوع کرده بود. مفتشان، این نوع ادبی رمان ـ را برای پرورش روحانی سرخپوستان و نیز برای اخلاق و رفتار اجتماعی جامعه خطرناک می دانستند، و در این مورد البته کاملاً بر حق بودند. ما رمان نویسان باید سپاسگزار دستگاه تفتیش عقاید اسپانیا باشیم که پیش از هر منتقدی، ماهیت ویرانگر رمان را کشف کردند. این ممنوعیت، خواندن و انتشار رمان در مستعمرات را شامل می شد. بدین سان، قاچاق شمار بسیاری از رمان ها به کشورهای ما اجتناب ناپذیر می شد، و ما، برای مشال، می دانیم که نخستین نسخه های دن کیشوت پنهان شده در بشکه های شراب به امریکا وارد شد. ما تنها می توانیم با حسرت آن تجربه را به تصور آوریم، خواندن رمان در امریکای اسپانیایی آن زمان؛ خطر کردنی گناه آلود بود که در آن برای رها کردن خود در دنیایی خیالی، می بایست آمادهٔ پنیرش زندان و توهین می بودی.

در امریکای اسپانیا، رمان تما بعد از جنگهای استقلال چاپ و منتشر نمی شد. نخستین رمان، El Periguillo Sarniento (طوطی حریص) در سال ۱۸۱۹ در مکزیک منتشر شد. هرچند رمان در طول سه قرن ممنوع بود، هدف مفتشان حامعه ای مصون از بیماری افسانه - تحقق نیافت. آنان این را درنیافته بودند که قلمرو افسانه گسترده تر و ژرفتر از قلمرو رمان است. این را نیز نمی توانستند تصور کنند که عطش برای دروغ بیعنی برای گریختن از واقعیت عینی و پناه جستن در وهم آنچنان در روحیهٔ انسانها ریشه کرده بود که اگر رمان برای فرونشاندن آن در دسترس نبود، عطش برای افسانه -همچون طاعون - به همهٔ قالب ها و انواعی که کلام مکتوب می توانست آزادانه در آنها جاری شود، سرایت می کرد. سرکوب و سانسور این نوع ادبی دقیقاً برای این ابداع شد که جایی برای «ضرورت دروغ گفتن» باز کند؛ مفتشان به چیزی درست متضاد با آنچه می خواستند رسیدند: دنیایی بدون رمان، آری، اما دنیایی که در آن افسانه پراکنده شده و همه چیز، تاریخ، مذهب، شعر، علم، هنر، خطابه، ژورنالیسم و رفتار روزانهٔ مردم را آلوده کرده بود.

ما هنوز در امریکای لا تین قربانیان چیزی هستیم که می توان آن را «انتقام رمان» نامید. ما هنوز در کشورهای خود دشواری بسیار در تمایز نهادن میان افسانه و واقعیت داریم. از دیرباز عادت کرده ایم که این دو را باهم درآمیزیم و این شاید یکی از دلایل بی دست و پایی و درماندگی ما دن مثلاً، امور سیاسی باشد. اما ما از این که تمامی زندگیمان را به شکل رمان درآوریم سودهایی نیزبرده ایم. کتابهایی چون صد

سال تنهایی، داستان های کوتاه خولیوکورتاسار و رمان های روثا باستوس، بدون آن به وجود نمی آمدند.

سنت خاستگاه این ادبیات که در آن ما با دنیایی روبروییم که یکسره بازسازی شده و واژگون شده به دست خیال است بی هیچ تردید از آن وقایعنامه های مربوط به دوران کشف و فتح آغاز شد که من به راهنمایی پوراس بارنچه تا میخواندم و از آنها یا دداشت برمی داشته.

اکنون پرانتز را میبندم و به مطلب خود برمیگردم.)

تاریخ و ادبیات حقیقت و دروغ، واقعیت و افسانه \_ آنجنان در این متون به هم آمیخته اند که بازشناختن آنها از هم اغلب ناممکن است. مرزباریک میان این دو اغلب محومی شود، به گونه ای که هردو دنیا می توانند تار و یود مکمل یک کل باشند که هرچه مبهم تر باشد فریبنده تر است زیرا چنین مینماید که در آن محتمل و نامحتمل هردو ازیک جوهرند. درست در هنگامهٔ نبردی خونین مریم با کره ظاهر می شود، جانب مؤمنان را می گرد و به کفّار بخت برگشته حیمله می برد. سردار اسیانیایی، پدروسرانوی کشتی شکسته، در جزیره ای بسیار کوچک در کارائیب مدت ها دوام می آورد، و این درست همانند داستان «رابینسن کروزوئه» است که قرن ها بعد رمان نویسی آن را ابداع میکند. آمازون های اساطیری یونان بر ساحل رودی که نام ایشان را گرفته پدیدار می شوند تا همراهان «پدرو د اورلانا» ارا با تیرهای خود زخم بزنند، و در این میان تیری هم به نشیمنگاه «گاسیارد کارواخل» ۲ میخورد، که شرح این واقعه را موبه مو روایت کرده است. آیا این ماحرا افسانه ای تر است یا ماحرای دیگری که احتمالاً صحت تاریخی هم دارد و بنابر آن سربازی مفلس به نام «مانسود لگیسا مول» مر یک شب طاس بازی دیوار زرین معبد آفتاب در کوسکو را که در حنگ به غنیمت برده مى بازد؟ ويا افسانه اى تراز جىنايات وبى حرمتى هاى ناگفتنى كه «فرانسيسكو د كارداخال» ياغي ـ همواره با لبخندي برلب ـ مرتكب ميشد، همان شیطان هشتاد سالهٔ کوه های آند، که وقتی میبردندش تا شقه اش کنند، سرش را ببرند و بسوزانندش، شادمانه می خواند: «آخ ما در جان، کوچولویهای مو فرفری ام را باد

یکی یکی با خود میبرد.»

وقایعنامه، این نوع دوجنسی، پیوسته افسانه را قطره قطره وارد زندگی میکند. بدان گونه که در داستان تلون، اوکبار، اوربیس ترتیوس ا اثر بورخس می بینیم. آیا این بدان معنی است که شهادت های آن را باید از دیدگاه تاریخی بی اعتباریه شمار آورد و تنها به عنوان ادبيات بذرفتش؟ هرگز. گزافه بردازي ها و خياليافي هاي آن بيش از آنحه نمامانگر حقایق آن دوران باشند، واقعیت آن را آشکار میکنند. صفحات ملال آور Cronica Moralizanda (وقابعنامهٔ نمونه) نوشتهٔ بدر کالانجارا گهگاه معجزاتی خبرت آور، همحان انگیز و حذاب میکند، شاطمین نربنه و مادینه خشم سوزان خود را آشکار م کنند، آنگاه که در دهکده های سرخیوستان، بت شکنانی چون «پدر آریا گا»، برای توجیه درهم شکستن طلسه ها، آرایه ها، دست ساخت ها و مقابر، ایشان را سختگیرانه مورد پرسش قرار می دهند، و این همه بیش از هر رسالهٔ هوشمندانه ای ما را با معصومیت، تعصب و حماقت آن دوران آشنا می کند. این اوراق، اگربدانیم چگونه باید آنها را خواند، همه چیز را در بردارند، او راقی که گاه به دست کسانی نوشته شده اند که نوشتن را بدرستی نمی دانسته اند و ماهیت نامتعارف رویدادهای دورانشان ایشان را وام داشت که آن رویدادها را برای آبندگان ثبت کنند و این به یمن موهبتی بود که از آن برخوردار بودند، یعنی شاهد و بازیگر رویدادهایی بودن که تاریخ دنیا را دگرگون کرد. اینان از آن روی که رو مدادها را تحت تأثیر شور و همحان تحریه ای تازه گذرانده روایت می کنند، گاه به نقل چیزهایی می پردازند که درچشم ما خیالبافی هایی ساده دلانه یا شرورانه می نماید. اما برای مردم آن دوران، اینها چنین نبودند، بلکه اشباحی بودنید که زودباوری، شگفت زدگی، ترس، نفرت، استحکام و حیاتی بیش از هرموجود ساخته از گوشت و خون به آنها می بخشد ۲...

<sup>1.</sup> Tlon, Uqbar, Urbis Tertius

۷. این نیمی از مقاله ای بود که دوست عزیزم عبداله کوثری، شاعر و مترجم گرامی، دست نویس آن را قبل از چاپ برای استفاده در مکتب های ادبی برای من فرستاد. دنبالهٔ مقاله در عین حال که بسیار جالب و خواندنی است، چون فقط جنبهٔ تاریخی و اجتماعی دارد، مناسب چاپ در مکتب های ادبی نبود. امیدوارم که ایشان مقالهٔ کامل را در نشریه یا مجموعه ای چاپ کنند که خوانندگان از آن بی نصیب نمانند.

داستان کوتاه:

مواجهه از: خورخه لوئیس بورخس Jorge Luis Borges نرجمهٔ احمد مبرعلاش

آنان که روزنامه های صبح را میخوانند از محیط پیرامون خویش میگریزند یا برای روزی که در پیش دارند توشه ای از حرف های پیش پاافتاده برمیگیرند، از اینرو جای تعجب نیست که دیگر کسی ماجرای مشهور مانکو اوریارته و دونکان آرا، که زمانی سخت سروصدا برانگیخت، به یادنمی آورد \_یا اگر می آورد خاطرهٔ او به رؤیا آمیخته است. از این گذشته این ماجرا در حدود ۱۹۱۰ اتفاق افتاد، سالی که سال ستارهٔ دنباله دار و صدمین سالگرد جنگ های استقلال بود، و از آن تاریخ تاکنون چه بسیار چیزها که داشته ایم و از کف داده ایم. هردو طرف ماجرا اکنون مرده اند و شاهدان قضیه به جد سوگند سکوت خورده اند. من هم دستم را برای سوگند بالا بردم و اهمیت این مراسم را برا تمام جدیت رمانتیک نه یا ده سالگی ام حس کردم. نمی دانم دیگران متوجه شدند که من چنین قولی دادم و نمی دانم آیا دیگران به قولشان وفا کردند یا نه. به هرحال داستان، با تمام تغییرات اجتناب ناپذیری که زمان و نوشته های خوب و بد به وجود آورده اند، از این قرار است:

پسر عمویم لافینور آن شب مرا به یک مهمانی کباب و شراب در خانه ای بیلاقی به نام لورل که متعلق به یکی از دوستانش بود برد. محل دقیق آن را نمی توانم به خاطر بیاورم ؛ می توان هریک از آن شهرهای کوچک شمالی را گرفت، که ساکت و پرسایه اند و بر دامنهٔ تپه های کنار رودخانه قرار گرفته اند و هیچ وجه مشترک با بوئنوس آیرس بزرگ و چمنزاران اطراف آن ندارند. سفر قطار آنقدر طول کشید که به نظر من بی انتها می رسید، اما زمان برای کودکان بچنان که همگان می دانند آهسته می گذرد. هنگامی که از در بزرگ و یلا به درون رفتیم دیگر شب شده بود. احساس کردم که همهٔ عناصر اولیه و باستانی در آنجا جمع است: بوی گوشتی که کباب می شد و رنگ قهوه ای طلایی می گرفت، درختان، سگان، تراشه های گیرانک و آتشی که مردان را گردهم می آورد.

تعداد مهمانان ده دوازده نفر بود؛ همه بزرگسال بودند. بعدها فهمیدم که پیرترین آنان هنوز سی سالش نشده بود. زود معلوم شد که آنان در خصوص اسبهای مسابقه ای، خیاطان بـاب روز، اتوموبیل و زنان سرشناس گرانقیمت اطلاعات کافی و وافی دارند مباحثی که هنوزتا اندازه ای برای من بیگانه است. هیچ کس در صدد رفع کسرویی من برنیامد، هیچ کس به من توجهی نکرد. برهای که به آرامی و با مهارت به دست یکی از خدمه آماده می شد مدت درازی ما را در تبالار بزرگ غذاخوری نگه داشت. سال تهیهٔ شراب در اینسو و آنسو مورد بحث بود. گتاری بود، و اگر درست به خاطر بیاورم، یسرعمو بم دوسه تا از تصنیف های الیاس رگولس از خواند که دربارهٔ گاحوها<sup>۲</sup> در نواحی دورافتادهٔ اروگوئه بود و همراه آن جنید شعری به لهجهٔ محلی و به شیوهٔ اصبل حاهلانیهٔ آن روزها خواند که دربارهٔ یک حیاقوکشی در روسیی خانه ای در خیابان خنین ۳ بود. قهوه و سبگار برگ آوردند. کسی حرفی از رفتن نزد. احساس کردم که (به گفتهٔ لوگونس شاعر) ناگهان بسیار دیر است. جرأت نمی کردم به ساعت نگاه کنم. بىراى پرده کشیدن بر انـزواى کودکـانه ام در میـان بزرگـترها، بـدون آنکـه واقعاً دوست بدارم، یکی دو گیلاسی بالا انداختم. اوریارته، با صدای بلند، به دونکان پیشنهاد یک دست پوکر دونفره داد. کسی به این نوع بازی انحصاری اعتراض کرد و پیشنهاد کرد که بازی چهارنفره باشد. دونکان موافقت کرد، اما اوریارته، با سماجتی

<sup>1</sup> Elias Regules

۲. Gaucho گاوچران، رام کنندهٔ اسب، جوانمرد، کاردباز و همهٔ اینها باهم ـ م.

<sup>3.</sup> Junin

Lugones . 1 شاعر آرژانتینی اوایل قرن. م.

که نفهمیدم و سعی نکردم بفهمم چرا، اصرار به اجرای طرح اول داشت. بجزبازی دروغ \_ بازی ای که مقصود از آن گذرانیدن وقت با شیطنت و جاخیان است \_ و فال گرفتن های بی پایان مواقع تنهایی، هیچ گاه از بازی ورق لذت نبرده ام. بدون آنکه کسی متوجه شود بیرون رفتم. خانه ای قدیمی و پرسوراخ و پستو، ناآشنا و تاریک (تنها تالار غذاخوری روشن بود) برای پسر بجه حالب تر از کشوری است تازه برای مسافر. قدم به قدم، اتاق ها را کاویدم؛ یک اتاق بیلیارد، یک راهروی دراز با شیشه های مستطیلی و الساس گونه، دوسه تبایی صندلی گهوارهای و پنجره ای که از آن می شد آلاچیقی را دید در خاطره مانده است. در تاریکی راهم را گم کردم؛ صاحب خانه، که اسمش، حنان که پس از این همه سال به یادمی آورم، ممکن است آسه و دوایا آسه بال ۲ بوده باشد، سرانجام به طریقی سرراه من قرار گرفت. از روی مهربانی با از روی خودنمایی مخصوص صاحبان محموعه های عتیقه مرا به جلو و پترینی برد. با روشن شدن حراغ، برق بولاد را دیدم. در آن مجموعه ای از چاقوهایی بود که زمانی جئگجویان نامدار به کار گرفته بودند. به من گفت که تکه زمینی جایی در شمال نزدیک برگامینو" دارد. و این جاقوها را درمسافرتهای مکرری که به آنجا کرده از شهرهای سرراه به دست آورده است. در ویترین را بازکرد، و بدون آنکه به آنچه روی برچسب ها نوشته بود نگاه کند، شروع کرد راجع به هرکدام آنها اطلاعاتی به من بدهد؛ سوای تاریخها و اسم مکانها همه کم وبیش یکجور بودند. از او پرسیدم که آیا درمیان این سلاح ها چاقوی خوان موره ئیرا ٔ هم هست. خوان موره ئیرا در آن زمان نمونهٔ نوعی گاچو بود، همانطور که بعدها مارتین فیئررو $^{0}$  و دون سگوندو سومبرا $^{2}$  چنین بودند. مجبور شد اعتراف کند که آن را ندارد و گفت که جاقویی نظیر آن با قبضه ای U شکل به من نشان میدهد. صداهای خشم آلودی حرف او را قطع کرد، بی درنگ در ویترین را بست و رفت؛ من به دنبالش رفتم.

اوربارته فریادزنان میگفت که حریفش میخواسته تقلب کند. همه به گرد دو بازی کن ایستاده بودند. در خاطرم هست که دونکان از همهٔ جمع بلندتر بود و از

1 Acevedo

<sup>2</sup> Acebal 3 Pergamino

<sup>4.</sup> Juan Moreira 5. Marti

<sup>5,</sup> Martin Fierro

<sup>4.</sup> Juan Moreira

<sup>7.</sup> Don Segundo Sombra قهرمان كتابي به همين نام اثر ريكاودو گوائيرالدس.

شانه های گردش که بگذریم خوش هیکل بود؛ چهره ای بی احساس داشت و رنگ مویش آنقدر باز بود که به سفیدی می زد. مانکو او ریارته سبز و عصبی بود و شاید خون سرخپوستی داشت و پشت لبش سبیلی کم پشت و زشت سبز شده بود. واضح بود که همه مست بودند؛ نمی دانم آیا دو سه بطری روی زمین افتاده بود یا دیدن فیلم های بسیار سینمائی این تصور غلط را برایم پیش آورده است. او ریارته دست از فحش دادن برنداشت و دشنام های او هردم رکیک ترمی شد. دونکان وانمود می کرد که نمی شنود، ولی سرانجام به تنگ آمد؛ از جایش برخاست و مشتی حوالهٔ او کرد. او ریارته از روی زمین با صدای دورگه ای گفت که نمی تواند این گستاخی را بی جواب بگذارد و او را به مبارزه دعوت کرد.

دونکان قبول نکرد، و چنان که گویی توضیح میدهد اضافه کرد: «آخر من از تو می ترسم.» بانگ خندهٔ همگان برخاست.

اوریارته از زمین بلند شد و جواب داد: «میخواهم همین حالا دق دلم را سرت خالی کنم.»

یک نفر \_ خدا از سراین گناهش بگذرد \_ گفت که در خانه از لحاظ اسلحه کمبودی نیست.

نمی دانم چه کسی رفت و در ویترین را باز کرد. مانکو اوریارته بلندترین و پرجلال ترین کارد را انتخاب کرد و این همان بود که دسته ای به شکل U داشت؛ دونکان تقریباً از روی بی خیالی کاردی دسته چوبین برداشت که روی تیغه اش درخت کوچکی نقش شده بود. کسی دیگر گفت که مانکو روحیهٔ محتاط خود را با انتخاب کاردی به بلندی شمشیر نشان داده است. هنگامی که دست او شروع به لرزیدن کرد هیچ کس تعجبی نکرد؛ آنچه مایهٔ تعجب همه شد این بود که دست دونکان هم لرزیدن گرفت.

آداب و رسوم حکم می کند که مبارزه طلبان به خانه ای که در آن مهمانند احترام بگذارند و برای جنگیدن بیرون روند. با احساسی آمیخته از جدی و شوخی به هم، همه بیرون رفتیم و در هوای مرطوب شبانه قرار گرفتیم. من مست نبودم دست کم مست شراب نبودم داما سرم از ماجراجویی پرباربود؛ سخت آروز می کردم که کسی کشته شود، تا بعدها بتوانم راجع به آن سخن پردازی کنم و همیشه

آن را به یاد داشته باشم. شاید در آن لحظه دیگران هم چندان بالغ تر از من نبودند. همچنین احساس می کردم که جریانی پرنیرو ما را به درون خود می کشد و غرق می کند. هیچ کس کوچکترین اعتقادی به اتهاماتی که مانکو زده بود نداشت؛ همه آن را ثمرهٔ رقابتی دیرین می دانستند که به وسیلهٔ شراب تشدید شده بود.

ازمیان انبوه درختان راهمان را باز کردیم و آلاچیق را پشت سر گذاشتیم. اوریارته و دونکان جلومی رفتند و از یکدیگر احتیاط میکردند. همه به دو رمحوطهٔ باز چمن پوشی صف کشیدیم. دونکان در زیر نور مهتاب آنجا ایستاده بود؛ با لحنی که اندکی تحکم آمیز بود گفت: «مثل اینکه اینجا محل مناسبی است.»

هردو مرد در مرکز حلقه ایستاده بودند، مثل اینکه نمی دانستند چه باید بکنند. صدایی در هوا پیچید: «اسلحه را زمین بگذارید و با مشت مبارزه کنید!»

اما دو مرد مبارزه را شروع کرده بودند. ابتدا ناشیانه می جنگیدند، مثل اینکه از زخمی کردن یکدیگر ابا داشتند؛ ابتدا چشمشان به تیغه ها بود، اما بعد نگاهشان به یکدیگر دوخته شد. اوریارته خشمش را به کنارنهاده بود، دونکان کینه و سرسختی اش را. خطر، به نوعی، آنان را تغییر داده بود؛ دیگر دو پسر جوان نبودند، دو مرد بودند که می جنگیدند، همیشه تصور کرده بودم که جنگ طوفانی از آهن و پولاد است، اما اکنون می دیدم که می توانم آن را کم وبیش دنبال کنم چنان که گویی یک دست بازی شطرنج است. البته، سال هایی که بر آن گذشته آنچه را من دیدم محویا مبالغه آمیز کرده است. نمی دانم چه مدت طول کشید؛ وقایعی هست که از مقیاس معمول زمان بیرون است.

بدون استفاده از شنل به جای سپر، برای دفع ضربات کارد بازوانشان را سپر کردند. به زودی آستین هایشان رشته رشته شد و از خون سیاه شد. فکر کردم که دربارهٔ مهارت آنان در این نوع کاردبازی اشتباه کرده ام. از اوائل کارمتوجه شدم که شیوه های مختلف میزنند. سلاح هایشان یکسان نبود. دونکان برای جبران کوتاهی سلاحش سعی می کرد به حریف نزدیک باشد؛ اوریارته قدم واپس می گذاشت تا بتواند به راحتی ضرباتش را پایین بیاورد. همان صدایی که مرا به تماشای و یترین خوانده بود فریاد زد: «نگهشان دارید! دارند همدیگر را می کشند!»

اما هیچ کس جرأت مـداخله نداشت. اوریارته عقبنشینی میکرد، دونکان بر

او حمله می برد. تقریباً باهم گلاوینز شده بودند. سلاح اوریارته صورت دونکان را می جست. ناگهان تیخه کوتاه تر به نظر رسید چون در سینهٔ مرد بلندتر فرورفته بود. دونکان دراز به دراز روی چمن افتاد. در این لحظه بود که با صدای بسیار کوتاه گفت: «عجیب است. مثل اینکه خواب می بینم.»

چشمانش را نبست، تکان نخورد، و من کشته شدن مردی را به دست مرد دیگر دیدم.

مانکو اوریارته روی جسد خم شد، با صدای بلند میگریست و تقاضای بخشایش می کرد. کاری که هم اکنون کرده بود از تصور او بیرون بود. حالا می دانم که بیشتر از ارتکاب جرم از این پشیمان بود که کاری بی معنی کرده است.

دیگر نمیخواستم نگاه کنم. آنچه که آنقدر آرزوی دیدنش را داشتم اتفاق افتاده بود و مرا به لرزه انداخته بود. لافینور بعداً به من گفت که بیرون کشیدن سلاح خیلی مشکل بوده است. برای چاره اندیشی به مشورت نشستند. تصمیم بر این شد که حتی الامکان کمتر دروغ بگویند و این مبارزهٔ با کاردرا دوئلی با شمشیر قلمداد کنند. چهارتن از آنان داوطلب شدند که خودشان را به عنوان شهود معرفی کنند. یکی از این چهارتن آسه بال بود. در بوئنوس آیرس سرو ته هر قضیه ای را می توان هم آورد؛ همیشه انسان دوستانی دارد.

روی میز ماهاگونی، آنجا که آن دو بازی کرده بودند، یک دسته ورق انگلیسی و انبوهی از اسکناس بطور درهم و برهم ریخته بود که هیچ کس نمیخواست به آن نگاه کند یا دست بزند.

در طی سالیانی که بر این ماجرا گذشت، اغلب به این فکر افتادم که آن را به دوستی بگویم، اما همیشه احساس میکردم که نگهبان رازی بودن لذت بخش تر از افشا کردن آن است. با این همه، یک روز در حدود سال ۱۹۲۹، مکالمه ای اتفاقی ناگهان مرا بر آن داشت تا سکوت طولانی ام را بشکنم. دون خوزه اولاوه ۱، سروان بازنشستهٔ پلیس مشغول گفتن داستان هایی بود دربارهٔ مردان خشن منطقهٔ رتیرو ۲، واقع در کنار رودخانه که در چاقوکشی دستی داشتند. در ضمن صحبت اشاره کرد که وقتی

نخاله های این گروه به قصد آدم کشی می رفتند توجهی به قوانین مبارزه نداشتند، و برخلاف تمام کاردبازی هایی که روی صحنه دیده اید، مبارزه با کارد خیلی نادربود. گفتم که من یکی را به چشم دیده ام، شمه ای از آنچه نیزدیک به بیست سال پیش اتفاق افتاده بود برای او تعریف کردم.

با دقتی که مخصوص حرفهٔ او بود به من گوش داد و بعد گفت: «مطمئن هستید که اوریارته و آن یکی پیش از آن هیچ گاه کاردبازی نکرده بودند؟ ممکن است فوت و فن این کار را در مزارع پدرانشان یاد گرفته باشند.»

گفتم: «فکر نمی کنم اینطور باشد، همه آن شب یکدیگر را خوب می شناختند، و می توانم به شما اطمینان بدهم که همه از مهارتی که آن دو نفر در مبارزه نشان دادند در تعجب بودند.»

اولاوه چنان که گویی با صدای بلند فکر میکند به شیوهٔ همیشگی اش آرام آرام ادامه داد: «یکی از کاردها قبضهای به شکل تا داشت. دوتا از این نوع چاقو خیلی مشهور شد \_ چاقوی موره ئیرا و آن که متعلق به خوان آلمادا ابود. آلمادا اهل جنوب بود. در تاپالکوئن ۲ زندگی میکرد.»

حس کردم چیزی در خاطرم زنده می شود. اولاوه ادامه داد: «شما همچنین اشاره به چاقویی با دستهٔ چوبی کردید، که نقش درخت کوچکی روی تیغهٔ آن بود. از این نوع هزارها هست، اما یکی بود که ...»

برای لحظه ای خاموش ماند، بعد گفت: «سنیورآسه و دو ملک بزرگی در نزدیکی پرگامینو داشت. یکی دیگر از این اراذل مشهور اهل آن حوالی بود اسمش خوان آلمانزا ۳ بود. این قضیه مربوط به اوائل این قرن است. وقتی که چهارده ساله بود با یکی از این کاردها اولین آدمش را کشت. از آن روز به بعد برای شگون به همان کارد چسبید. خوان آلمانزا و خوان آلمادا سال ها کینهٔ یکدیگر را به دل داشتند و از اینکه مردم آن دو را باهم اشتباه می کردند سخت ناراحت بودند. مدت های مدید در به در به دنبال یکدیگر گر گشتند اما هرگز باهم برخورد نکردند. خوان آلمانزا را گلوله ای سرگردان در یکی از اغتشاشات انتخاباتی یا چیزی نظیر آن کشت. فکرمی کنم آن

یکی به مرگ طبیعی در بیمارستانی در لاس فلورس ٔ مرد.»

دیگر چیزی گفته نشد. هریک از ما با نتیجه گیری خودش تنها ماند.

نه یا ده مرد، که هیچ یک آنان اکنون زنده نیست، آنچه را که چشمان من می دید دیدند فربه ناگهانی را و جسد مانده زیر آسمان شبانه را اما شاید آنچه که ما واقعاً می دیدیم پایان داستانی دیگر و کهنه تربود. درمن این فکر زنده شد که آیا مانکو اوریارته بود که دونکان را کشت یا شاید به طریقی غیرطبیعی مردان نبودند بلکه سلاح ها بودند که باهم می جنگیدند. هنوز به خاطر دارم که وقتی اوریارته چاقو را گرفت چگونه دستش لرزید، و همین حالت بر دونکان گذشت، چنان که گویی چاقوها پس از خوابی طولانی در کنار هم در ویترین بیدار می شدند. حتی پس از آنکه گاچوهای آنها خاک شده بودند، چاقوها و نه مردان که آلت دست آنها بودند می دانستند چطور بجنگند. و آن شب خوب جنگیدند.

اشیاء زیادتـر از مـردم دوام میآورند؛ از کجا مـعلوم شاید ایـن چاقوها باز بـاهـم برخورد کنند، کسی چه میداند شاید داستان در همین جا پایان یابد. رمان:

رازهای سرزمین من اثر رضا براهنی

فصلی از: قول حسین میرزا

پدر نماز خواندن را یادم داده بود، و بعد برم داشته بود برده بود پیش آقا میرزا کاظم شبستری، و او به نمازم گوش داده، آن را تصحیح کرده بود. و بعدسه تابستان متوالی مرا فرستاده بود به مسجد جامع تا عربی و قرائت قرآن را خوب یاد بگیرم. صدایم خوب بود، ولی بلند نبود. وقتی که قرآن میخواندم، مسجد کوچک راسته کوچه را با صدایم پر می کردم، ولی صدایم در مساجد بزرگ خوب شنیده نمی شد. تمرین پشت تمرین می کردم. آیه های طولانی و گاهی چند آیهٔ کوتاه را با یک نفس میخواندم. پدر شنا یادم داده بود. بین زیرآبی شنا کردن ـ که در طول آن سعی می کردم نفسم را در زیر آب، در سینه ام حبس کنم و مدت حبس کردن نفس را هرچه طولانی تر بکنم ـ و طولانی و یا ادغام چند آیه در یک نفس، رابطهٔ مستقیمی برقرار بود. راز خواندن آیه های طولانی و یا ادغام چند آیه در یک نفس، رابطهٔ مستقیمی برقرار بود. راز طولانی کردن نفس را با کسی در میان نگذاشته بودم.

یک شب، پس از آنکه آقای شبستری نماز را خواند، پیش از آنکه بالای منبر برود، بلند شدم رفتم پیشش، ازش اجازه گرفتم که قرآن بخوانم. پدرم معمولاً در آن ساعت باید تو حمام کارمیکرد، ولی آن شب، شب مقدسی بود و حمام تعطیل بود و پدر آمده بود مسجد. پس از آنکه اجازه گرفتم، رفتم سر جای خودم نشستم. آقا برگشت، رو به جمعیت نشست. جمعیت زیاد نبود. مسجد بازارچهٔ راسته کوچه زیاد بزرگ نبود. یکی از پسرهای آقا هم که تقریباً هم سن و سال خودم بود، کنارش نشسته بود. آقا سرش را بلند کرد، دنبال من گشت، پیدایم کرد، با اشارهٔ سر گفت شروع

کنم، و بعد گفت: «اول صدای قرآن حسین میرزا را بشنویم.» و سرش را انداخت پایین. من قرآن را بوسیدم، بازش کردم، سورهٔ همزه را از بسم الله تا عمد ممددة، اول آیه به آیه و نفس به نفس، و بعد، سه آیه و بعد چهار آیه و بعد پنج آیه را باهم، و بعد هر نه آیه را با یک نفس خواندم و گفتم، صدق الله العظیم.

وقتی تمام کردم، همه ساکت بودند. ولی ناگهان پدرم زد زیر گریه، و طوری بلند گریه کرد که آقای شبستری هم گریه اش گرفت، و در حال گریه بلند شد، رفت بالای منبر. چند نفر دیگر هم گریه شان گرفته بود. و هرگزندیده بودم که یک عده مرد گنده، به شنیدن قرآن هقی و هق گریه شان را به هم بتنند و سودازده گریه کنند.

پدرم یکریز گریه میکرد. من خوب میدانستم که او معنای آیه ها را نمیداند. من خودم هم نمیدانستم. آقا در تمام مدت از آتش جهنمی صحبت کرد که قرار است پولداران را در ستونهای کشیده و بلنید خود بسوزاند. حالی که به آقا دست داده بود به همهٔ حاضران، به صورت نوعی گریهٔ جادویی منتقل می شد. من نتوانستم تحمل کنم، پیش از آنکه خطبه تمام شود، بلند شدم، دویدم بیرون، رفتم خانه. احساس غریبی داشتم. احساس نوعی وحشت بود. از پدرم می ترسیدم، از آقای شبستری هم می ترسیدم. تا یک هفته، هروقت در کوچه و بازار چشمم به یک سیدیا یک روحانی و آخوند می افتاد، می خواستم از چشمش پنهان شوم. احساس می کردم مجهز به سلاح نامرئی نیرومندی هستم. می توانم به آسانی با نفسم، با صدایم، با تحریری که به لحن قرائتم می دادم، او را به گریه و ادارم.

از مدرسه که می آمدم بیرون، می رفتم به مسجدهای گمنام. می نشستم، مردم را تماشا می کردم. صدای قرائت خودم را در آن لحظه که در مسجد راسته کوچه سورهٔ «همزه» را خوانده بودم، مدام می شنیدم. احساس می کردم که دیگران هم می شنوند، و به زودی قیامت کوچکی در اطرافم بهاخواهد شد که نمونه ای از آن قیامت واقعی است، قیامتی که در اعماق زمان آینده، درست مشل آب در اعماق ظلمات، درست در پایان زمان، کسمین کرده است، و هسمهٔ جهانیان را، همهٔ هستی ها را، از زمانها و مکانهای مختلف، با افسون مرموز وصف ناپنیرش به سوی خود می کشاند. احساس می کردم که وقتی زمان تمام شد، تازه هستی، هستی مالامال از هستی واقعی شروع خواهد شد. احساس می کردم که مردم نمی دانند چه چیزهای مرموزی در جهان هست، و

نمیدانند که خود درست در کانون آن چیزهای مرموز زندگی میکنند.

بعدازظهرها که یدرم خانه نبود، قرآن را برمیداشتم، می رفتم تو حیاط، و تمرین مىكردم. بلند نمىخواندم، چون صدايم در اطراف و درمنازل همسايه ها مى بيبجيد. نفسم را حبس میکردم و زیرلب سوره های کوتاه را یک یک تمرین میکردم. و با وجود اینکه عربی ام بد نبود، معنای همهٔ آیات قرآن را نمی فهمیدم. ولی انگار این معناها نبودند که برایم اهمیت داشتند، این صداها بودند و نفس دمیده شده در کلمات، که برایم اهمیت داشتند، و من میخواستم آنها را طوری بخوانم که انگار لحظه ای پیش نازل شده اند؛ مىخواستىم سكوت اطرافىم را به وسيلة كلمات بشكنيم، سكوت را قطع کنم، سرنیـروی اولیهٔ تنریل آنها را از آن خود بکنم. چیزی به مراتب بزرگتر و قوی تر از خودم بر وجودم فشار می آورد، و بعـد در وجودم حلول می کرد. انگار داشتم به سر اصلی نیروی وحی پی می بردم. آیا امکان داشت بفهمم که این کلمات چگونه به هم نزدیک شده اند؟ بدون تردید، این معانی نبودند که در جوار هم قرار گرفته بودند تا بیان شوند، به دلیل اینکه اگر چنین می بود، حتماً پس از بیان معانی، کلمات زائد به نظر می آمدند. هرقدر كلمات اين سوره ها را بيشترميخواندم، احساس ميكردم كه برنيروي آنها افزوده می شود. عمق و ارتفاع صوتی آنها پایان نماپذیر بود. انگار نظام لایزال ستاره ها را در آنها انباشته بودند، و با وجود قدمت پایان ناینیر و بی آغازشان، انگار کاملاً دست نخورده و جوان بودند. آنها را کسی اول ننوشه بود تا بعداً اگر نخواست قلمشان بزند، تصحیح کنید و دوباره بنویسد. آنها از اول، حتی پیش از آنکه به صورتی که بیان شده بودند بیان بشوند، به همان صورت که به وجود آمده بودند، بودند، و طوری بیان شده بودند که انگارییش ازییدایش زمان، و حتی ساخت قابل تعبیرو قابل بیان زبان، وجود داشتند، مثل گنجی پایان ناپذیر بودند که هرقدر از آن استفاده می شد بر ارزش آن اضافه می شد، و انگار هر چیزی که در معرض آن قرار می گرفت به آن تبدیل می شد، و با معيار آن سنجيـده مـي شد. محک نخستين و نهايي بود و نبـود جهان بود. نفسم را از تو شکمم به طرف بالا جمع می کردم و همه را به سوی بالا فشار می دادم، شش هایم را ذره ذره، قطره قطره از هوا خالی می کردم، و به جای هوا، آیه های بی دریسی سوره های کوتاه را در ششهایم، در سینه ام فرومیدادم، و پس از مدتی، دیگر خودم نبودم.

قدم در حریم یک تجربهٔ اسرارآمیز و تهدید کننده گذاشتم. این تجربه تقریباً

سه ماه طول کشید، و در طول آن سه ماه، من بیش از پنجاه سورهٔ کوتاه از بخشهای آخر قرآن را از حفظ میخواندم. اوج این تجربه موقعی بود که شب، موقعی که همه خواب بودند، از خانه بیرون میآمدم. بی آنکه بترسم با شتاب راه می افتادم. از خانه تا مسجد کبود، پای پیاده بیش از سه ربع ساعت راه بود. به محض اینکه به اطراف مسجد می رسیدم، دو روبرم را نگاه می کردم، بعد از دیوار بالا می رفتم، می پریدم آن ور دیوار، می رفتم تو. کوچکترین وحشتی از مسجد نداشتم. می دانستم که شب کسی به این مسجد کاری ندارد و در رون فقط گهگاه سیاحان از آن دیدن می کنند. می رفتم در دورترین نقطهٔ مسجد نسبت به راه و رودی می نشستم، و بعد شروع می کردم به خواندن قرآن، و از حفظ، و با قرائت، و دقیقاً با همان صدا، که پدرم، آقای شبستری و جمعیت مسجد را به گریه انداخته بود. معلوم بود که از بیرون کسی صدایم را نمی شنود، به دلیل اینکه کسی مزاحمم نمی شد. ساعت های طولانی می خواندم و بعد بلند می شدم، می آمدم بیرون، از دیوار بالا می پریدم، و سریع به خانه برمی گشتم، آهسته، بدون اینکه کسی متوجه بشود، زیر لحافم می خریدم و می خوابیدم...

تابستان گرمی بود. فکر کردم که مطالعهٔ قرآن را در مسجد جامع از سربگیرم. مدارس تعطیل شده بود. می توانستم صبح زود به مسجد جامع بروم، ولی نرفتم. نمی دانم چه چیز مانع شد که صبح نروم. از صبح زود، در مسجد جامع، طلاب، در حجره هاشان یا کنار حوض و پای دیوارها، باهم، یا با اساتیدشان، سروکله می زدند. بعدازظهر، روی هم خلوت بود. نماز که خوانده می شد، همه می چپیدند تو مسجدها و حجره ها، تا باز هوا خنک می شد. وقتی که از خانه به راه افتادم، قرآن دستم بود. ساعت سهٔ بعدازظهر بود. رسیدم به «دیکباشی»، به جای آنکه از بازار که خنک بود بروم، به طرف راسته کوچه پیچیدم و بعد، پیچیدم تو کوچهٔ پشت مسجد جامع. گهگاه در این کوچه، بچه ها از این دیوار به آن دیوار طناب می بستند و والیبال ببازی می کردند. ولی امروز کوچه خلوت خلوت بود، و هرم گرمای بعدازظهر، کوچهٔ خلوت را در اختیار خود داشت. سرم را پایین خلوت بودم و از کوچهٔ بی سایه می رفتم. ناگهان تنم داغ شد، تب کردم. موهای تنم سیخ سیخ شد. سرم را بلند کردم، و در رو برو چیزی را دیدم که هرگز باورم نمی شد به سیخ سیخ شد. سرم را بلند کردم، و در رو برو چیزی را دیدم که هرگز باورم نمی شد به جشم خود می بینم.

مردی بود سی و دو سه ساله، قد بلند، با یک عمامهٔ سیاه و ظریف و کوچک،

ولی متناسب، بر سرش. جشمهایش سیاه سیاه بود و ایروهایش به هم پیوسته. دماغش زیباً بود و متناسب با لبهایش، که نه زیاد گوشتی بود، و نه قیطانی. و ریشی داشت که انگار ریش نبود، بلکه نوعی هاشوربود که به حاشیهٔ صورتش زده بودند. گردنش باریک بود، و بقهٔ پیرهنش بازبان عبای سادهٔ نازکی روی دوشش انداخته بود، و بین عبا و پیرهن بسیار بلندش چیزی نیوشیده بود. موهای کم پشت سینه اش ازیقهٔ پیرهنش يبدا بود. من نفه ميدم چطور شد. مستقيماً رفتم به طرف اين مرد جوان. او بازوهايش را بلند کرد، انداخت دور شانه های من. من صورتم را گذاشتم روی موهای کم پشت سینهٔ او، و مثل زمانی که یدرم و آقای شبستری گریسته بودند، گریه کردم. او حرفی نزد. تنها کاری که کرد این بود: با صدایی بسیار معمولی، بدون کوحیکترین تحریر و قرائت، و بدون آنکه احساساتی بشود، هفت آیه ای را که بارها یشت سرهم، از حفظ، در حياط خانه ويا درمسجد كبود خوانده بودم ازبالا سرم خواند: سال سائل بعذاب واقم. للكافرين ليس له دافع. من الله ذي المعارج. تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كَانَ مقداره خمسين الف سنة. فاصبر صبراً جميلاً. انهم يرونه بعيداً. ونريه قريباً. » وبه محض اینکه این آیه ها را خواند، بازوهایش را از دور شانه های من، سینه اش را از زیر گونهٔ من، دور کرد. کنار کشید. رفت. من برگشتم، نگاهش کردم. رفت، بدون آنکه یشت سرش را نگاه کند. و در انتهای کوچه پیچید دست چپ، و ناپلید شد.

روی زمین نشستم. کوچکترین علامتی از او روی زمین نبود. تکیه دادم به دیوار و قرآن را باز کردم. آیه هایی که از زبان او شنیده بودم، هفت آیه اول سورهٔ «معارج» بود. ولی این شخص از کجا آمده بود؟ من تقریباً همهٔ طلاب و روحانی های جوان را می شناختم. هرگز او را نهیده بودم. هرگز با هیچ روحانیی از نزدیک خصوصیتی پیدا نکرده بودم. و در حالت عادی امکان نداشت که یک روحانی، بازوهایش را باز کند، یک نفر را، به صورتی که او مرا قبول کرده بود بپنیرد، این آیه ها را بخواند، و بعد راهش را بکشد و برود. خواستم بلند شوم و دنبالش بدوم. دیدم پاهایم به زمین میخکوب شده. قدرت حرکت نداشتم. حیرتم آنچنان شدید بود که پس از آن گریهٔ اول که در آغوش او کرده بودم، دیگر گریه هم نمی توانستم بکنم. این شخص که بود؟ سایه بود؟ یکی از امام ها یا امامزاده ها بود؟ یا یک طلبهٔ معمولی بود که با هر جوانی که در وضع من قرار می گرفت، دقیقاً همین معامله را می کرد؟ نه در آن لحظه ها و

ساعت هایی که همان جا نشسته بودم و به مسأله فکر میکردم، می توانستم به هویت او پی ببرم، و نه در طول ماه ها و سال های بعد توانستم از او و از ماجرایی که اتفاق افتاده بود، سردرآورم.

در ماه های بعد، همه جا را زیر پا گذاشتم. جریان را سه هفته بعد از وقوع آن به پدرم گفتم، و او ماجرا را به آقای شبستری گفت، و آقای شبستری مرا خواست، و در حالی که تو چشمهایم خیره شده بود، از من خواست که داستان را موبه مو برایش تعریف کنم و بعد سؤال پیچم کرد، و من صادقانه به سؤال هایش جواب دادم. خم شد، پیشانیم را بوسید، دستی به سرم کشید و مرخصم کرد. هرگزنفهمیدم آیا او حرف مرا باور کرده، یا باورنکرده. یک چیز روشن بود: از لحظه ای که آن شخص را دیده بودم، چنان وحشتی بر من مستولی شده بود که می ترسیدم از خانه بیرون بروم، چه رسد به اینکه نصف شب راه بیفتم و بروم مسجد کبود و در آنجا قرآن بخوانم.

یک دوران غریب عطش برایم شروع شد. روزها و هفته های متمادی سعی کردم در همان ساعت، همان جایی باشم که او را در آن روز دیده بودم. گاهی آدم های مختلف را از طلبه و روحانی و غیرروحانی می دیدم که می آملند و رد می شدند. و گاهی بچه های بیکار را می دیدم که داشتند والیبال بازی می کردند یا گردوبازی و یا فرفره هاشان را طوری با نخ درازشان روی زمین می چرخاندند که انگار هواپیماهایی که هزاران بار کوچکتر شده اند، در حال نشستن بر روی زمین هستند و چرخ هاشان به سرعت سرسام آوری به روی زمین کشیده می شوند و موتورها فشار را تحمل می کنند و مقاومت می کنند تا مبادا سرعت منفجرشان بکند.

آیا من تصادفاً در مسیر او قرار گرفته بودم؟ شاید هرچند سال، هر چند قرن و یا هر هزاره، آن موجود بی همتای زمینی و یا آسمانی، که اراده کرده بود در یک لحظهٔ معین از آن کوچهٔ پشت مسجد جامع عبور کند، یک نفر را که تنهایی و بی نوایی و فقر معنوی و مادی خود و زمانه اش دمار از روزگارش درآورده بود، برمیگزید، و او را غرق در یک عطش سوزان و توفانی طلب و خواهش میکرد، و بعد در همان حال رهایش میکرد و میرفت تا انسان بیچاره و کم ظرفیت به چیزهایی در درون خود وقوف پیدا کند که در شرایط عادی، عموماً بدانها وقوف پیدا نمیکرد. و شاید او فقط یک خواب بود، ساخته و پرداختهٔ مجموعهٔ درهم پیچ رؤیاهای به ظاهر نامفهوم بود، که ناگهان، در

نتیحهٔ تقاطع و تقارب نظام های مختلف درون آدمی ، شکلی ملموس، عینی و خارحی یافته بود، و در آن بعد ازظهر، که بی زمان مینمود، دریشت مسجد جامع تبریز، که حالا بي مكان بود، در شگفتي و حيراني تمام، ظهور كرده بود، تنها براي لحظه اي گذرا، و همهٔ رنگ ها را بی رنگ کرده بود، همهٔ زمان ها و مکان ها را از معنای مطلق، و با شاید از بی معنایس مطلق انباشته بود، و باز، همانطور که نیا گهان ظهور کرده بود، ناگهان، مثل حیاب، مثل سراب، شکل و شمایل خود را از دست داده بود، و دوباره در یک کمینگاه مخفی، در اعماق رؤیاهای مخدوش و بی شکل، به صورت شکل درونی و ساخت نخستین و ابتدایی همهٔ رؤیاها و امیال و آرزوهای انسانی، و حتمی شاید آرزوهای کون ومکان و کائنات، و ماجراهای زمان، روح، تاریخ و هنر، کمین کرده بود مئل نهنگی بزرگ که سلطنت اعماق اقیانوسهای نامکشوف از آن اوست؛ مثل یرنده ای هوشیار که با پرواز از این کهکشان به آن کهکشان و از این منظومه به آن منظومه، با موسیقی و آهنگ پرواز خود نظام جهان را حفظ می کند تا هیچ چیز در بی معنایی سقوط نکند؛ و یا مثل نفسی نامریی که همه چیز را، بی آنکه بیش براند، پیش می راند و کمال خود را در آفاق و انفس، در سراسر جهان درونی و برونی همه چیز تسری می دهد \_ تا دوباره با ظهور پیروزمندانه اش از هر چند قرن یا هزاره، حس عطش و طلب اشیاء، حیوان هـا و آدم ها را برانگیزد، و عمقی پایان نایذیر را به رخ بکشد که در برابر آن همه چیز سطحی و پیش پالافتاده جلوه کند. احساس می کردم که جهان هستی، مثل مشتی بسته است که فقط یک بار در برابر من باز شده، و من آن ستارهٔ سوزان را که به کف دست جهان فرورفته بود، لحظه ای رؤیت کرده ام، و بعد مشت بسته شده، و با بسته شدن آن، دوران عطش من شروع شده است.

در سراسر آن تابستان عطش پابرجا بود و حتی روزیه روزقوی تر هم شده بود. تا اینکه روزی اتفاق جالب دیگری افتاد. ترس اولیه ام از مساجد و قدمگاه ها و امامزاده ها ریخته بود، و من احساس میکردم که بالاخره آن شخص را در مسجد جامع، در سید حمزه، در مسجد کبود، در صاحب الامر و یا دریکی از ده ها مسجد و قدمگاه کوچک و بزرگ تبریز که در همهٔ خیابان ها و کوچه ها پراکنده بودند، خواهم یافت. مادرم فکر میکرد که باید کاری بکند، وگرنه به زودی دیوانه خواهم شد. گرچه خودش از قره سید و تخم مرغ هایش طرفی نبسته بود، قانعم کرد که مرا پیش او ببرد. نمی دانستم

قره سید این بنارچه ترفندی به کار خواهد برد. ولی من آمادگی آن را داشتم که خود را در مسیر هر آزمایشی قرار بدهم تا معنای تجربه ای را که کرده بودم، درک کنم.

و اما این قره سید صورت پهن و پرریش و پشم و زمخنی داشت. و رنگ صورتش، برخلاف مشهور، زیاد هم سیاه نبود. به حرف هایی که مادرم می زد به دقت گوش داد. بیشترمثل یک دکتر مجرب بود. و بعد از من خواست که ماجرا را برایش از اول تا آخر تعریف کنم، و من این کار را کردم. وقتی که این کار را می کردم سر قره سید پایین بود. انگار در حال مراقبه است. و بعد که سرش را بلند کرد، داشت گریه می کرد. هرگز او را در آن حال ندیده بودم. مادرم سال ها پیش او رفته بود تا شاید با توسل به جادو جنبل او صاحب بچه های دیگری بشود. و قره سید، همیشه در آن زمان ها، زبر و زرنگ می نمود. ولی حالا، انگار سال ها پیرتر شده بود. حتی تکیدد تر زمان ها، زبر و زرنگ می نمود. ولی حالا، انگار سال ها پیرتر شده بود. مادرم هم مثل من از نمی العمل قره سید سخت متعجب شده بود. به گمانم داشت یقین می کرد که کاری از دست قره سید ساخته نیست. اشک های قره سید در ریشه های ریشش فرومی لغزید و ریشش را خیس و درخشان می کرد. وقتی که بر خودش مسلط شد، گفت:

«فردا در همان ساعت همان جا باش. من هم مى آيم آنجا. بلكه بتوانيم كارى بكنيم.»

من و ما درم بلند شدیم، آمدیم بیرون. ما درم رفت زیارت صاحب الامر. من تو حیاط وایستادم، مشغول تماشای پرنده ها شدم. و بعد که زیارت ما درم تمام شد، من ازش خداحافظی کردم و راه افتادم. از کنار رودخانه، رفتم تا «حیدر تکیه سی» و بعد از روی پل رد شدم و رفتم کتابخانه «تربیت». کتابی گرفتم، نشستم روی یکی از صندلی ها، و سعی کردم بخوانم، ولی کیار لغوی بود. تمرکز نداشتم. همه اش میخواستم بدانم نقشهٔ قره سید چیست، و چرا گریه می کرد. بلند شدم آمدم بیرون...

... گرچه قره سید صمیمانه گریه کرده بود، ولی رفتارش مرموز بود. آیا قرار بود با کسی تماس بگیرد؟ قرار بود با فالگیر دیگری مشورت کند؟ قرار بود در محل دیگری به من دعا یا طلسمی بدهد؟ شب تا دیروقت خوابم نبرد. می ترسیدم بخوابم. فکر می کرمم خواب های و حشتناکی خواهم دید که بلافاصله تعبیر خواهند شد. ولی وقتی که صبح روز بعد بیدار شدم. حوالی ظهر بود، هیچ نوع خواب و کابوسی ندیده

بودم. یادم نمی آمد که دیده باشم. مادر بزرگ ظهری مهمان بود، و زود بلند شد رفت. پدرم بیرون بود. من و مادرم ناهار خوردیم. من قرآن را برداشتم رفتم تو حیاط. هروقت که قرآن میخواندم، تسکین پیدا میکردم. ولی این بار تسکین نمی آمد. مثل دیروز تمرکز ذهنی نداشتم. چندین بار پشت سرهم سورهٔ «معارج» را خواندم. بارها در مسجد جامع، معانی تک تک کلمات و آیات سوره را پرسیده بودم، و انواع معناهایی را که به هر کلمه و آیه ای می شد نسبت داد، دورو بر قرآن نوشته بودم. یک نفر گفته بود که برای فهمیدن «معارج» بهتر است سورهٔ «الحاقه» را هم بخوانی، و معنایش را هم درک کنی. این کار را کرده بودم، و نه سرسری، و معنای کلی شش هفت آیه از این سوره در ذهنم نقش بسته بود:

«به درستی که قرآن سخن رسولی کریم است، و نه قول شاعری، و یا سخن کاهنی. قرآن فرستادهٔ خدای عالمیان است، و اگر رسولی سخنی به نام ما جعل کند، دست راستش را میگیریم و شاهرگ قلبش را قطع میکنیم.»

در آن زمان نمی توانستم درک کنم که فرق بین سخن شاعرو کاهن چیست. و علمت مخالفت قرآن با سخن این دو چیست. ولی یک چیز روشن بود. سخن خداوند سخن تخیلی یک شاعرو یا سخن تصنعی و به ظاهر تسکین بخش یک کاهن و جادوگر نبود. سخن قرآن، از نظر خدایی که فرستندهٔ قرآن بود، سخن واقعیت بود، سخن واقعی بود. از این نظر قره سید چه می توانست بکند؟ آیههٔ مربوط به کاهنان در سورهٔ «الحاقه»، تکلیف امثال او را روشن می کرد.

به مادرم گفتم اصلاً نرویم، به دلیل اینکه کاری از دست قره سید ساخته نیست. ولی نظر مادرم فرق می کرد: چه مانعی داشت. آزمایش مفتی بود که خالی از فایده نبود. اتفاقی که نمی افتاد. ولی من مضطرب بودم. قره سید با آن تخم مرغ های چرخانش نتوانسته بود در حق مادرم کاری بکند. دخالت در کار خلقت با چند تخم مرغ چرخان، عمل لغوی بود. اتفاقی که برای من افتاده بود، از نظر من، کمتر از امر خلقت نبود. ولی یک چیز برای من شگفت آور بود: گریهٔ خود قره سید. وقتی که واقعه را برای او تعریف می کردم، شدیداً گریه می کرد. انگار تکلیف خود او داشت روشن می شد. انگار خط سرنوشت خود او نشان داده می شد. قرار بود قره سید مرا تسکین بدهد، برای بدبختی و درماندگی من راهی پیدا کند، قدرت سحر و جادویش را به خاطر من راه

بیندازد، ولی به جای آن از ته دل، انگار از اعماق گوشت تن و استخوان هایش گریه می کرد. مغز استخوانش، انگار درد می کرد. یاد آیهٔ دیگری از سورهٔ «معارج» افتادم: نزاعة للشوی، آتشی که پوست جمجمه را غلفتی بیرون بکشد؛ و بعد یاد دو آیهٔ آخر «معارج» افتادم:

«روزی که آنها با شتاب از گورهایشان بیرون بیایند، طوری که انگار به سوی پرچمی خواهند دوید. با چشم هایی که از وحشت پایین افتاده، ذلت بر آنها سایه افکنده. روزی که بدان ها وعده داده شده بود، چنین روزی است.»

آیا قره سید به دلیل نهیب و هشدار این آیه ها به گریه افتاده بود؟ آیا آن اتاق تاریکش در واقع گورش بود، و به او دستور داده می شد که بلند شود و به شتاب بدود، طوری که انگار به سوی پرچمی می دود که برای او نصب شده است؟ آیا چشم های فروافتادهٔ او به خاطر گناهانش بود؟ به خاطر جادو جنبلش بود؟ آیا برای او قیامت شروع شده بود؟

با مادرم راه افتادیم، و در طول راه، بیشتر به فکر قره سید بودم تا به فکر خودم. شاید بیست دقیقه بیشتر طول نکشید که رسیدیم به سر کوچه. عجیب بود: به نظر می رسید که سراسر کوچه نبود. از قره سید هم خبری نبود. به مادرم گفتم:

«دير كرده. يا ما دير كرديم. برويم جلوتر.»

و رفتیم تا رسیدیم به جایی که من و آن شخص، در آن روز بخصوص، بر روی آن ایستاده بودیم. درست از کنارهمان محل، دری باز شد و یک پیرمرد و یک مرد چهل پنجاه ساله، سرهاشان را با هم از لای در بیبرون آوردند. پیرمرد لاغر بود. ته ریش داشت و چشم هایش گود رفته بود. ولی مرد چهل پنجاه ساله، نسبتاً چاق بود، با صورت سرخ و سفید، و چشم و ابروی مشکی. خیلی سالم به نظر می آمد.

پیـرمرد گفت: «قره سید گفته بود که شمـا قرار است بیایید. خودش مریض شده. قولنج کرده. گرفته خانه اش خوابیده. بیایید تو.»

مادرم گفت: «برای چـی ما بیاییــم تو؟ قره سید گفته بود که قرار است خودش اینجا باشد. ما میرویم و هروقت قره سید خوب شد، میرویم پیشش.»

پیرمرد گفت: «وکی مسأله به قره سید مربوط نیست. مربوط است به پسر شما و

دخترمن. دخترمن زن این آقاست.»

مرد چهل پنجاه ساله گفت: «زن من از دو سه ماه پیش مریض شده، بردیمش پیش قره سید. قره سید نتوانست کاری بکند. جوابمان کرد. دکترها هم جوابش کردند. تا اینکه دیشب قره سید آدم فرستاد که امروز منتظر شما بشویم. جریان پسر شما و آن شخص مرموز را برای ما تعریف کرد. اگر بیایید تو، به شما میگوییم که برای این زن چه اتفاقی افتاده.»

مادرم گفت: «نه، ما می رویم. هر وقت قره سید خوب شد با هم می آییم.» پیرمرد گفت: «قره سید بدجوری مریض شده. سینه اش هم درد می کند. کسی که برای ما خبر آمدن شما را داد، گفت که امیدی به زنده ماندنش نیست. پس بهتر است بیایید تو.»

من گفتم: «مادر بهتر است برویم تو. ببینیم جریان چیست. اگر قره سید می توانست دیروز به تنهایی کاری بکند، می کرد. او میخواست ما بیاییم اینجا. به اینها هم خبر داده که ما می آییم.»

بالاخره رفتیم تو. باغچهٔ کوچکی بود با یک حوض پر و با یک فوارهٔ کوچک در وسط حوض که آب را یکسان، مثل بارانی که روی آب ببارد، روی آب حوض می پاشید. درختهای جورواجور توی باغچه بود و زنبورها این و رو آن و رمی پریدند. باغچهٔ با سلیقه ای بود، ولی بزرگ نبود. خانه ای بود دو طبقه. و وقتی از پله ها رفتیم بالا، کف هشتی وسیع را قالیچهٔ لاکی رنگی پوشانله بود. رفتیم تویکی از اتاق ها. تعارف کردند، نشستیم، بعد مرد چهل پنبجاه ساله رفت شربت آورد. خیلی مرموز می نمودند. اتاق کوچک و خفه بود، و یک فرش لاکی رنگ روی فرش دیگری که بزرگتر بود و همهٔ کف اتاق را پوشانده بود، انداخته شده بود. معلوم بود که صاحب خانه آدم ثروتمندی است.

پیرمرد گفت: «اتفاقی که بیرای دخترم افتاده بود، اوایل خیلی ساده مینمود. زن بسیار شادی بود. همیشه میگفت، میخندید. در عمرش اصلاً مریض نشده بود. بعدازظهر روزی که آن اتفاق افتاد، کسی تو خانه نبود. میگفت نمیدانم چرا، همه اش دلم میخواست بروم تو حوض. افتاده بود توی حوض، و زیر فواره سروتنش را صابون زده بود، شسته بود. میگفت حتی غسل هم کرده بود و بعد آمده بود بیرون، رفته بود بهترین

لباسش را بوشیده بود. سرش را خشک کرده بود، شانه کرده بود، و بعد رفته بود و الستاده بود، دو رکعت نماز خوانده بود. اصلاً نمي دانست حرا. مي گفت انگار منتظر کسی بودم و باید خودم را باک، تمیز و زیبا می کردم تا می توانستیم او را بسنم. در ساعت سهٔ بعدازظهر احساس کرده بود که کسی بشت در است. از بله ها رفته بود بایین و بعید رفته بود در حیاط را باز کرده بود. دیده بود که یک شخص قد بلند، با عمامه و عما، سا یک حوال را گذاشته روی سینه اش و دارد برای او قرآن می خواند. فقط نیمرخ مرد را دیده بود و صورت حوان شانزده هفده ساله را، که وقتی روی سینهٔ مرد گذاشته شده بود، حشم هانش بسته بود، و بلند گربه می کرد. و بعد آن شخص قد بلند، بر آنکه در باز را نگاه کند و دخترم را ببند، راهش را کشده بود، رفته بود. و آن حوان شانزده هفده ساله نشسته بـود روی زمین، درجایی که آن شخص، جـوان را درمیان بازوهایش گرفته بود. دخمترم فقط نممرخ آن شخص قدیلند را دیده بود، ولی صورت حوان را کاملاً دیده بود، در را آهسته بسته بود، آمده بود تو. حوان نفهمیده بود که کس دیگری هم شاهد درخورد او و آن شخص قدیلند است. شب، دخترم جریان را برای ما تعریف كرد. ما حرفي نزديم. شوهرش گفت كه خواب ديده. دخترم اصرار كرد كه خواب نديده، ولي بعد از حهار روزنا گهان حالش به هم خورد، بارها مي رفت تو حوض، خودش را خوب می شست، سر و تنش را صابون می زد، غسل می کرد، و در همان ساعت منتظر می شد و بعید در را بیازمی کرد، بیرون را نگیاه می کرد. ولی خبری از آن شخص قدبلند و از آن جوان نبود. نصف شب بلند مي شد، جيغ مي كشيد. همسايه ها مي ريختند بیرون، و گاهی درمی زدند، در را بیاز می کردید، می آمدند تو و می گفتند نگران هستند. برديمش بيش ذكتر. ولي فانبذه أي تكبرد. بعد برديمش بيش قره سيند. قره سيند هم نتوانست کاری بکنید. تا اینکه دخترم تکیده شد، لاغرشد، یک تکه پوست و استخوان شد. برديمش پيش دو سه نفر روحاني. آنها هم نتوانستند كاري بكنند. دخترم هميشه حال انتظار دارد. آن بالا دراز کشده، انگار منتظر حادثه ای است. نمی دانم این حادثه چیست. چشم دیدن مشدی رضا، شوهرش را ندارد. فعط من می روم تو اتاق. تو حلقش آب میرینزه و یا به نی شربت میخورانیم، و گاهی هم به زحمت بهش کمی آش ميخوراتيم، و بعد مي آييم بيرون. حرفي نمي زنيد. پس از آن روزهاي اول، حتى دربارهٔ آن حادثه هم حرفي نزده. فقط گاهي چيند آيه را زيالب زميرمه مي کند. سواد درست و

حسابی ندارد. ولی آیه ها یادش مانده. من آیه ها را نوشتم، بردم از آقای انگجی پرسیدم که مفهوم آیه ها چیست! گفت که مربوط به روز قیامت است. جریان مریضی دخترم «را بهش گفتم، گفت، خدا می داند، شاید از علائم آخرالنزمان باشد. گفتم، چکار کنم؟ گفت هیچ کاری نمی شود کرد، باید خداوند خودش کمک کند. دیروز قره سید آدم فرستاد که آن جوان پیدا شده، و فردا می آید پیشتان. ولی بیچاره قره سید، خودش مریض شده، قولنج کرده، سینه اش درد می کند. حالا من خواهش می کنم که پسر شما برود به اتاق بالا، نگاهی به دخترم بکند.»

پس من خواب ندیده بودم، یک نفر دیگر هم او را دیده بود. و مرا هم با او دیده بود. و اگر من خواب دیده بودم، پس یک نفر دیگر هم همان خواب را دیده بود. پس در موقعی که من خواب می دیدم، او هم مرا خواب می دید، و مرا در کنار کسی که من خواب خودم را در کنار او می دیدم، خواب می دید؟ در تمام مدت شوهر زن حرفی نمی زد. از قرار معلوم خیلی پکر و دمق بود، و گویا از آدمهایی بود که خواب و رؤیا و مذهب و زمان و تاریخ اصلاً سرشان نمی شود. صورت پف کرده اش حالتی حیوانی داشت

نمی دانم چطور شد که ما درم گفت: «ولی من نمی خواهم به پسرم آسیبی برسد. این چند ماهه حسین شب و روز زجر کشیده. از دست حسین کاری ساخته نیست.»

من اضطرابم را فراموش کرده بودم. موقتاً. کسی پیدا شده بود که شاهد من بود. نمی شد رؤیای من انکار شود و پا حقیقت رؤیای من، واقعیت رؤیای من، از من گرفته شود. من میخواستم کسی را که چشم به نیسمرخ او انداخته بود، ببینم. میخواستم با آن زن حرف بزنم. حتماً با من حرف می زد. بالاخره من چند قدم جلوتر از او بودم. من سرم را گذاشته بودم روی سینهٔ کسی که زن فقط نیمرخش را دیده بود. من صورتش را هم دیده بودم. و بعد تسخیر شده بودم. اصلاً نفهمیده بودم آن چند قدم را چطور برداشتم و خودم را در آغوش او انداختم. و حالا، من و آن زن می توانستیم اسرار خود را با هم در میان بگذاریم. راستی اگر آن ریاضت های طولانی شبانه، آن قرآن خواندن های مداوم در مسجد کبود و آن زن چه کرده بود که توانسته بود موقق به بود موق به بود موق به در میار او نایل شوم، آن زن چه کرده بود که توانسته بود موق به

دیدار او بشود؟ شاید زنی ساده بود و سادگی و صداقتش او را به دیدار آن شخص نائل کرده بود. شنیده بودم، کاری که صداقت آدم میکند، کاری که نیت پاک و سادگی روانی انسان میکند، خرد و دانش بشری نمی تواند بکند. آدم باید ساده باشد تا اسرار ناگفتنی جهان در او حلول کنند.

به ما درم گفتم: «من میخواهم حتماً آن زن را ببینم.»

و نگاه کردم به شوهر زن. ولی شوهر زن حرفی نزد، به دلیل اینکه گویا از همان اول با پدر زنش قرار گذاشته بودند که هر کاری می شد برای نجات زن بکنند. پیرمرد بلند شد و بعد شوهر زن و بعد ما درم و من، و از پله ها رفتیم بالا. بالای پله ها به پیرمرد گفتم که اگر امکان دارد اجازه بدهند که من او را به تنهایی ببینم. چاره ای نداشتند جز اینکه قبول کنند. هرسه بیرون در ماندند. من رفتم تو.

ولى من هم چند دقيقه بيشتر در اتاق نماندم. موهاى زن سفيد سفيد بودند، انگار نقرهٔ مذاب است. بدنش عجیب دراز بود. شاید به علت لاغری زیاده از حد. انگار در زیر حادر سرمه ای خالداری که روی تنش کشده بود، حیزی حزیک اسکلت نیست. گوش چیش از زیر موهای نقره ایش بیرون بود. گوش زرد زرد بود، و بنا گوشش، باریک، سفید، و حتی شاید بی رنگ بود. رفتم جلوتر. و چشمم افتاد به چشم هایش. از آن بالا دو چشم درشت زاغش را به حیاط دوخته بود. حدقه های چشم های در اعماق مبورتش فرورفته بود. و محوبود، و دماغ باریک و دراز از اعماق صورت مستقيماً به طرف بالا خيز برداشته بود. به رغم لاغرى، افسردگي و بيماري من تردید نداشتم که زه انی زنی بسیار زیبا بود، همه چیز بجا و سرجایش بود، لبها، يره هاي بيني، چشم ها، فاصلهٔ چانه با لبها و فاصلهٔ چشم ها با موهاي نقره اي، و صورت گردی که از شدت لاغری بیضی مینمود. ولی هیچ چیز صورتش جاذبتر، عميق تر و يرمعناتر از نگاهش نبود. آيا اين زن، موقعي كه ما از پله ها پايين مي آمديم ما را دیده بود؟ به راحتی می توانست دیده باشد. رفتم درست در مسیر نگاهش ایستادم. چشمش را دوخت در چشمم، و بعد نگاهش وسیع تر و وسیع تبر شد، طوری که انگار صورتش یکسر از بین رفت، و بعد لبهایش به حرکت درآمد. صدایش ضعیف بود. من سرم را جلوتـر بردم تا بشنوم چه میگوید. این آیـه ها را بسیار آهسته خوانـد: «یوم تکون السماء كالمهل و تكون الجبال كالعهن، و لايسئل حميم حميما.» لبهايش را بست،

چشم هایش همان طوربان بی حرکت و انگار نابینا، ماند، انگار به همان صورت سابق منتظر است. آفتابی که از پشت پنجره می تابید، در عمق نگاه زاغش آتش گرفته بود. نگاهش مثل بناغی از شعله بود، منتها شعله ای که حرکت نداشته باشد. من دیگر نماندم، آمدم بیرون. به پیرمرد گفتم: «مثل اینکه اتفاقی افناده، مثل اینکه فوت شده.» پیرمرد دوید تو اتاق و پشت سرش شوهر زن، و بعد شیون هردو بلند شد. من و مادرم از پله ها آمدیم پایین، در را باز کردیم، آمدیم بیرون. تو کوچه بچه ها والیبال بازی میکردند. ولی پیرو جوان، آخوند و غیر آخوند تو کوچه در رفت و آمد بودند.

مادرم گفت: «چی شد؟ چهجورآدمی بود؟» گفتم: «پیش از آنکه من برسم، مرده بود.»

یک ماه بعد، قره سید، وقتی که از خانه اش آمده بود بیرون تا برود به صاحب الامر، ناگهان یک نفر در برابرش سبز شده بود. بازوی راستش را گرفته پیچانده بود و بعد با یک کارد، شاهرگ گردنش را بریده بود. هویت قاتل هیچ وقت معلوم نشد....

# رمان:

صفحاتی از:

مرگ عزیز و بیعار

Sevgili Arsız Ölüm

اثر لطیفه تکین لویسندهٔ معاصر ترک

ترجمهٔ رضا میدحسینی سرجلال خسروشاهی

یک هفته پیش از نامزدی، زبان «آقچالی» جمع شدند و برای کمک به عطیه آمدند. کوهی از نان ساجی پختند، شربت های گونا گون جوشاندند، و باقلوای فراوان پهن کردند. عطیه به شهر رفت و خنچهٔ عروس را دید. دستبندها، گردن بند و گوشواره هایش را فروخت، از میان انگشترها انگشتری پسندید، زنجیرهای طلا با سکه های پنج اشرفی سفارش داد. پارچه های مخمل و کشمیر، پیت های پر از حلوا و گونی های پر از برنج و آجیل خرید. از طرفی برای کسانی که به دیدن خنچهٔ ذکیه آمده بودند سفره پهن کرد و از طرفی هم لباس نامزدی ذکیه را دوخت. دخترهایش را سرتاپا نونوار کرد. قوچی را که قرار بود به خانهٔ دختر بفرستند، حنا بست و یک روز پیش از مراسم نامزدی، فؤاد را راهی کرد که قوچ و بقچهٔ ذکیه را به منزل پدر عروس ببرد. گاه به گاه میگفت: «خالدا اینجا نیست، هیچ به دلم نمی چسبد.» و بغض گلویش را می فشرد. اما به زور جلو گریه اش را می گرفت. چون می دانست مهمانانی که قبلاً می فشرد. اما به زور جلو گریه اش را می گرفت. چون می دانست مهمانانی که قبلاً دوت شده اند اگریکبار دیگر هم دعوت نشوند نمی آیند، نوبر از را از صبح زود لباس دعوت شده اند اگریکبار دیگر هم دعوت نشوند نمی آیند، نوبر از را از صبح زود لباس پوشاند و آراست و برای آخرین دعوت به خانه های آنها فرستاد. هیچ خانه ای در ده

۱. داماد. پسربزرگ فؤاد و عطیه که برای کار به شهر رفته است و نامزدی در غیاب او صورت میگیرد. ۲. دختربزرگ خانواده، کـه بـچههای دیگر پس از او به تـرتـیب سن عبارتنـد از خـالد، سید، دیرمیت (دخـتر دیگر) و محمود.

نماند که نوبر در آن را نزند. همه را برای آخرین بار دعوت کرد.

هنوز ظهر نشده بود که همهٔ مردم ده از زن و مرد و بچه جمع شدند و آمدند. زن ها در داخل خانه و مردها در بیرون جمع شدند. در این موقع فؤاد مطربها و کامیون ها را دم در آورد. مردم کف زنان مطربها را آوردند و در حیاط نشاندند. فؤاد یک پیت حلبی به دست گرفت و سرصف رقص «هالای» ایستاد. در این میان عطیه بقچه های مطربها را آورد و توی بغل شان گذاشت. بچه های «کوراوغلو» به سیم ها مضراب زدند و جوان های ده ماشه ها را کشیدند. سرظهر، در خانهٔ «زیرقوآقا» رسیدند. مردم دو دختر به مردم دو پسر خوش آمد گفتند مردهای هردو ده دست بر شانهٔ هم گذاشتند و رقص «هالای» را شروع کردند.

- \_اينكه ميخواند چه دارد؟
  - \_ پسر دارد و دختر دارد.
- \_ خدا به پسرش و به دخترش قسمت كند.
- ـــ «یازی عایشه» از دهِ فؤاد آقا، یک جفت جوراب نایلون و یک قواره پارچهٔ لباسی.

\_ انشاء اله كه قسمت «ممد» او هم بشود. عروسي مثل ذكيه نصيبش شود.

وقتی که مردها در بیرون هالای می رقصیدند و طپانچه درمی کردند، زنها ذکیه را آوردند و در وسط نشاندند. از طرف دختریک دف زن و از طرف پسریک مجلس گرم کن آوردند. یک سینی خالی هم آوردند و روی سر ذکیه گرفتند. دف به صدا درآمد و مجلس گرم کن فریاد زد. برای ذکیه چندین سینی هدیه جمع شد و سینی ها دست به دست از اطاق بیرون برده شد. عطیه بازوی عروسش را گرفت و از زمین بلند کرد و گذاشت که او دستش را ببوسد. گردن بندها را به گردنش آویخت و النگو را به دستش کرد و گفت: «خدا قسمتِ سیلم و محمودم هم بکند!» و حلقهٔ نامزدی را به انگشت ذکیه کرد. و رفت و مطرب ها را بالا آورد و با عروسش دو نفری رقصیدند.

وقتی که ذکیه و عطیـه رقصیدند، «ساری قیز» ا دختر پریزاد که توی غارش در

۱. Sarikiz سدختر موطلائی، در افسانه های ترکیه همهٔ پریزادها موطلائی هستند. در افسانه های «قیصری» ساری قیز پریزادی است که تجسم جاذبهٔ جنسی است و شوهران را گول میزند و با خود می برد. ساری قیزهای نواحی دیگر مشخصات دیگری دارند.

«بویلک» خوابیده بود، از حسد دیوانه شد. آوازهائی را که برای ذکیه خوانده بودند، طلاهائی را که به دست و گردنش انداخته بودند و هدایائی را که با فریاد اعلام کرده بودند، نتوانست تحمل کندیک روزپس از نامزدی، با چشمان شرارافکن و با تازیانهٔ سیاهی در دست، به آفچالی آمد و سرراهی که به دیزگمه می رفت، لخت و عور ایستاد. زنها که می دانستند هر مردی که ساری قیز را ببیند در برابر زیبائی او تاب مقاومت ندارد و او چندین مرد را دنبال خود تا غارش کشانده است، شوهران و پسرانشان را در خانه حبس کردند و در را به رویشان قفل کردند. همه باهم دست به دعا برداشتند و نزدیک صبح، ساری قیز را سنگ زنان از ده بیرون راندند. ساری قیز در حالی که زمین را تازیانه می زد، ناسزاها گفت و پای تک درخت سپیدار از نظر غایب شد.

آن روز صبح الاغها به آقچالی سرازیر شدند. اول دوالاغ گوش و دم بریده، از درهٔ «سات» گذشتند و در حال چریدن از دامنهٔ تپهٔ پشت قبرستان بالا رفتند. پشت سر آنها انگار توی ده الاغ مثل علف از زمین سبز می شد. صدها الاغ زخم و زبلی و بی پالان وگر، عرعرکنان از ده گذشتند و در دامنهٔ تپهٔ پشت قبرستان گرد آمدند. مردها شن کشهایشان را برداشتند و همه با هم به سوی تپه رفتند و رو به الاغها فریاد زدند: «شما را اجنه فرستاده اند یا پریان»؟ اما چون حدس می زدند که الاغها را ساری قیز به ده فرستاده باشد، جرئت نکردند که به آنها نزدیک شوند و فقط از دور، داد و فریاد کنان، شن کشهایشان را رو به الاغها تکان دادند. اما الاغها پاهای جلوشان را روی پاهای عقب، در دامنهٔ تپه لمیدند. هنوز مردها شن کشهایشان را روی شانه نگذاشته و به ده برنگشته بودند که که پیران ده عصازنان به راه افتادند. به همهٔ تحانه ها سرکشیدند و همه جا تکرار کردند که گردآمدن الاغها در نق ای نزدیک قبرستان بدون شک به اشارهٔ «یاتیس» صورت گرفته است، چونکه او از تغییر نام ده قبرستانی شده و الاغها را بر آنها مسلط کرده است و اگر فوراً نام ده را به حالت اول

۱۱. ۲۴ سدر بهوستاهای ترکیه زیارتگاههایی مثل «امامزاده» های ایران وجود دارد که آنها را «پاتیر» میگوپند و هرکهام مشخصه ای دارند. مثلاً برای یک «پاتیر» به عنوان نذری نمک می برند، برای دیگری چ «آب» و برای بهضی ها قربانی .

برنگردانند چه بلاها که به سرشان نخواهد آمد!

آن شب ساری قیر دوباره موهایش را که تامچ پ می رسید افشان کرد و به آهد. دهاتی ها ساری قیر را دیدند که از کنار آغل آهسته به سوی قبرستان می لغرید. توی خانه ها تپیدند و درها را قفل کردند. مردها به زن هایشان التماس کردند: «این سلیطه را بیرون کنید.» اما زن ها گفتند که ساری قیر برای انتقام گرفتن از آنها به ده برگشته و الاغها را هم از لجش به ده مسلط کرده است. و دیگر جرئت نکردند که ساری قیر را سنگسار کنند. ساری قیر آن شب تا صبح لخت و عور و تازیانه به دست بر پشت الاغها توی ده گردش کرد. با زدن سپیده به کوه رفت. روز که شد باز هم پیرمردها خانه به خانه به راه افتادند و کوشیدند مردم را متقاعد کنند که الاغها را یاتیر فرستاده است. اما کسی باور نکرد.

از سوی دیگر، الاغهای پیربی صاحب، از وقتی که سرخود رها شده و از همهٔ دهات با سنگ بیرون رانده شده بودند، نفهمیدند که چرا در آقچالی سنگ شان نمیزنند. اما از همین فرصت استفاده کردند و از فردای شبی که ساری قیز بر پشت شان گردش کرده بود، در آقچالی ماندگار شدند. از آن روز به بعد همهٔ الاغهائی که از یالان نجات یافته بودند، یک یک آمدند و در آقچالی ساکن شدند.

دهاتی ها با گذشت زمان به الاغها عادت کردند، اما از ترس ساری قیز شب ها از خانه بیرون نمی آمدند. مردها به گردنشان تعوید دفع ساری قیز آویختند و شب ها پشت درهای قفل شده می ماندند. و زن ها تا چهل «وجعلنا» نمی خواندند و به صورت شوهرانشان فوت نمی کردند نمی خوابیدند. اما تا «برف سگها» نیامده بود، نتوانستند ساری قیز را از ده بیرون برانند.

پس از اینکه «برف سگها» بارید ساری قیز تا مدتی به چشم کسی دیده نشد. در ده شایع شد که به غارش برگشته است. مردها یواش یواش شبانه بیرون می آمدند تا نماز عشاء را در مسجد بخوانند یا برف روبی کنند. قاپ بازی در اطاق های

روستانیان ترک اولیس برف زمستانی را «برف سگها» مینامند و میگویند که آن برف را فقط سگها.
 میخورند و بچه ها نداید بخویند.

مردانه از سرگرفته شد. فردای یکی از شبها که مردها با لذت قاپهایشان را انداخته و گفته بودند: «شاهباش!» یازده سگ ده را در قبرستان، مرده یافتند. پس از آن، «آینالی ۲ ممد» پسر «وحدی» که برای برف روبی رفته بود گم شد. پس از اینکه سه روز و سه شب دنبالش گشتند، بالاخره پای صخره ای که نزدیک غاربویلک بود جسد او را یافتند.

با اینکه برفهای پیاپی به طوفان بدل شده بود، مردها جسد یخ زدهٔ ممد را به ده آوردند. زنها روسری های سیاه شان را بر سر کردند و در خانهٔ مرده گرد آمدند. از یکسو نوحه سردادند و از سوی دیگر گفتند: «ساری قیز سر ممد را خورد.» از طرفی آرد حلوا الک کردند و از طرفی گفتند: «اگر کار ساری قیز نبود، در این برف و طوفان، گرگ ها او را تکه تکه نمی کردند؟» از سوئی کفن دوختند و از سوی دیگر گفتند: «سه روز در غارش نگه داشت، بعد خفه اش کرد و بیرون انداخت!» نزدیک غروب گفتند: «ا گر غار ساری قیز را بر سرش خراب نکنیم، او همهٔ شوهرهای ما را خواهد برد. اگر او را نئرانیم، او همهٔ ما را خواهد راند. راه بیفتید!» و جمع شدند و بر سورتمه ها نشستند. توی غار بویلک را تا دهانه از گونِ خشک پرکردند و آتش زدند، بعد دهانه اش را با سنگ های سیاه بستند. هنوز هوا تاریک نشده بود که دعاخوانان و فوت کنان به ده برگشتند. تازه از سورتمه ها پائین آمده بودند که دیدند از غار بویلک دودسیاهی به آسمان رفت. دوباره در خانهٔ مرده به ماتم نشستند، هم خوشحال بودند که از شر ساری قیز نجات یافته اند و هم نوحه می خواندند:

#### Memetin cebinde Aynasi

Buz Kesmiş de delik deşik Gövdesi<sup>®</sup>

آنگاه دود سیاه بویلک آمد و بر سر ده نشست. با آمدن آن دود، زبـان دختران نامزده شده و نوعروسان ده بـند آمد. دود سه روزتمام از روی سر آفـچالی کنار نرفت.

 ۱. اطاق پذیرائی در خانه های روستائی ترکیه که در جداگانه ای از پشت خانه دارد، به طوری که مردانی که به مهمانی می آیند نمی توانند زبان خانه را ببینند.

۲. Aynali \_ آئینه دار. در دهات به پسرانی که آئینه و شانه در جیب میگذاشتند و خودآرائی میکردند، چنین للمیی میدادند.

٣. در جيب ممد آئينه اش / يخ زده جسد سوراخ سوراخش.

#### ۰ ۳۹ / مکتب های ادیی

غروب روز سوم به سوی «دیزگمه» لغزید و رفت. از آنجا هم یواشیواش به «خزرشاه» رفت، از خزرشاه به «سیقین» و از سیقین به دهات چرکس روان شد، از دهات چرکس به دهات «افشار» و «ترکمن». سراسر زمستان را از دهمی به دهی رفت و زبان همهٔ دختران و نوعروسان ده را بند آورد.

پس از آن زمستان، دختران نامزددار و عروسان زبان بسته با اشاره حرف می زدند. دهاتی ها برای نجات دختران و نوعروسانشان از این درد با عجله همهٔ «آقا۱» ها را گردآوردند، اما آقاها در کتاب، صفحهٔ مربوط به بندآمدن زبان را پیدا نکردند و در برابر این درد ناتوان ماندند.

عروسها و دخترها چون از حرف زدن ناامید شدند، یاشماق هایشان را طوری بستند که جلو دهانشان را محکم بگیرد. مدتی مشت به سینه شان کوبیدند و گریه کردند. بعد، حرف زدن با اشاره را یادگرفتند. با انواع سرتکان دادن و ابروانداختن و چشه گرداندن و نیز با اشارات مختلف دست منظورشان را حالی میکردند.

در آفچالی تصمیم گرفتند، راهی را که نوعروسان و دختران نامزد شونده برای بیان منظورشان پیدا کردهاند، «حجب دخترانه» تلقی کنند. مردم هر هفت ده این را پسندیدند....

۱. Hoca صورت تغییریافتهٔ همان کلیهٔ «خواجه» است و در روستاها هم به معلم و هم به معلى ده اطلاق
می شود. در شهرها هم وقتی که بخواهند کسی را مخاطب قرار دهند، به او Hocam (آقای من) می گویند این
است که کلمهٔ «آقا» را بجای آن مناسبتر دیدیم.

ناتوراليسم Naturalisme



ناتوراليسم چيست؟

ظاهراً نامگذاری «مکتب ناتورالیست» روز ۱۹ آوریل ۱۸۷۷ در رستوران «تراپ» بر سر مییز شامی که گوستاو فلوبر، ادمون دوگنکور، امیل زولا و گروه آیندهٔ «مدان» گرد آمده بودند صورت گرفت و این عنوان که از زبان علم و فلسفه

و نقد هنر گرفته شده بود وارد ادبیات شد. از قرن هفدهم، آکادمی هنرهای زیبای فرانسه، عقیده ای را که تقلید از طبیعت را در هر حیزی ضروری می شمرد، ناتورالیستی می نامید. این اصطلاح

به ویژه در مورد نقاشی به کار رفته بود. بودلر معتقد بود که: «انگر Ingre مشهورترین نمایندهٔ مکتب ناتورالیست در طراحی است.»
در فلسفه، ناتورالیسم نظام کسانی است که طبیعت را به عنوان اصل اولیه

قبول دارند و همه چیز را به آن حمل می کنند. از اپیکوریان گرفته تا پوزیتیویست ها و از جمله گاسندی Gassendi و اصحاب دائرة المعارف را می توان در این طبقه بندی قرار داد.

این کلمه سرانجام در قاموس برخی از منتقدان مفهومی قیاسی میگیرد و به کوشش نویسنده ای اطلاق می شود که به گفتهٔ ویکتور هوگو (افسانهٔ قرون ۱۸۵۹) «میکوشد با مسائل اجتماعی همان رفتاری را بکند که دانشمند علوم

طبیعی با جانورشناسی میکند...» بودلر در سال ۱۸۶۸، بالزاک را «دانشمند... مشاهده گر... و ناتورالیست.» میخواند.

ناتورالیسم زولا در عین حال نوعی زیباشناختی وفاداری بی گذشت به حقیقت است و دادن ضرورت ادبی به فلسفهٔ تحققی (پوزیتیویسم) و بالاخره نوعی انتقال روش های تاریخ طبیعی است به رمان.

# هنر رئالیستی، مقدمهای برناتورالیسم

نوعی اصرار در صداقت و گاه توأم با خامی، در نقاشی اشیاء و اشخاص هم قدمتی معادل ادبیات دارد. اما باید در نظر گرفت که در طول قرون و اعصار نویسندگان گوناگون (مانند پترونه Petrone، سورل Sorel و رتیف دولا برتون نویسندگان گوناگون (مانند پترونه عامق جامعه را کاویده و مشاهدات دقیق خود را در آثارشان آورده اند: اینان پیشگامان نویسندگان «رمان های مستند» هستند.

عشق به پژوهش اجتماعی، در قرن نوزدهم، در آثار بالزاک، اوژن سو Sue فور دیده و نقاشانی مانند دومیه Daumier و هانری مونیه H. Monnier به وفور دیده می شود.

پس از سال ۱۸۵۰ آموزهٔ رئالیستی دو رمان نویس صاحب نظر، یعنی شانفلوری و لوئی دورانتی نکات متعددی از برنامهٔ ناتورالیستی را اعلام می دارد: رئالیسم که عکس العمل «روحیات مردانه» در برابر رؤیابافان قایق نشین است، از «زیباسازی» متنفر است، تکروی «رنه» را رد میکند و جنبهٔ اجتماعی انسان را در نظر می گیرد (دورانتی) از وقایع تاریخی گریزان است و مطالعهٔ عصر حاضر را ترجیح می دهد. خود این دو رمان نویس در آثارشان اشخاص کوچک و ضعیف را تصویر می کنند. شانفلوری می خواهد مسائل و حوادث را چنانکه هستند نشان دهد و دورانتی که بیشتر نظریه پرداز است برای هنر هدفی «فلسفی و مفید، نه سرگرم کننده» قائل است.

اما به گفتهٔ شانفلوری، رئالیسم یک مرحلهٔ اعلام وجود و دوران

گذراست تا اینکه جای خود را به «مطالعهٔ صبورانهٔ بینوایان.» بدهد. اما زولا، رمان نویس متواضع است که جای خود را به ناتورالیسم جاه طلبانه می دهد که دورانتی را به درودگوئی وامی دارد.

و این خود تناقض جالبی است که فلوبر فردگرای احساساتی که از رومانتیسم نیز چندان برنگشته بود و نسبت به معاصران خود حساسیت داشت، در نظر مردم معتبرترین پیام آور رئالیسم و سرانجام نیز پدر ناتورالیسم شمرده شد. جنجال مادام بوواری و شهرتی که این کتاب پیدا کرد سبب شد که نویسندهٔ آن وحشتی را که از «واقعیت پست» داشت فراموش کند.

بطوری که ادمون دوگنکور در مقدمهٔ شری Cherie (۱۸۸۱) نقل میکند، ژول دوگنکور چند ماه پیش از مرگش گفته بود: «باید روزی این نکته روش شود که ژرمینی لاسرتو Germinie Lacerteux (اثر معروف این دو برادر) کتاب نمونه ای بود برای هر آنچه از آن پس تحت عنوان رئالیسم، ناتورالیسم و غیره ظهور کردند.» برادران گنکور با اینکه با سبک هنرمندانه شان فاصلهٔ زیادی با شانفلوری یا دورانتی داشتند، اما در واقعگراثی از آنان بسیار فراتر رفتند: استعداد آنها به عنوان «مورخ زمان حال»، توجه آنها به «مستند بودن» نوشته شان، و پژوهش آنها دربارهٔ «حقیقی، زنده و خون چکان». و اصرارشان در تصویر «طبقات پائین» (پرولترها و ولگردان، و نه مثل شانفلوری، هنرمندان کولی وار و خرده بورژواها) و بالاخره کشش آنها بسوی حالات بیمارانه (ژرمینی لاسرتو، خرده بورژواها) و بالاخره کشش آنها بسوی حالات بیمارانه (ژرمینی لاسرتو،

### فلسفة ناتوراليستي

به گفتهٔ دیدرو Diderot (۱۷۸۳ – ۱۷۸۳) در قرن هجدهم، ناتورالیست ها کسانی هستند که «حرفه شان مشاهدهٔ دقیق طبیعت ویگانه آئین شان آئین طبیعت است. » دیدرو نمی توانست روش خاص خود را بهتر از این توصیف کند. او که مانند هر فیلسوف دیگر در آرزوی شرح و توصیف طبیعت و انسان از طریق استدلال برپایهٔ تجربه بود و هرچیز فوق طبیعی را ردمی کرد،

#### ۳۹۹ / مکتب های ادبی

فلسفه اش به نوعي، ماترياليسم پانته ايستي منجر ميشد.

سنت بوو در سال ۱۸۳۹ فلسفهٔ قرن هجدهم را «مادیگرائی یا دهری مذهبی و یا با نامی که میخواهند به آن بدهند، ناتورالیسم» مینامد.

سنت فلاسفه که ایدئولوگها (کابانیس Cabanis و دستوت دوتراسی کابانیس Cabanis و دستوت دوتراسی کرده است: به آن وفادار مانده اند، در قرن نوزدهم نیز قدرت خود را حفظ کرده است: سن سیمون مانند اصحاب دائرة المعارف معتقد است که ثروت، صلح و پیشرفت به همراه می آورد و فرمانروائی صنعت وعلم را اعلام می دارد. شاگرد او اوگوست کنت (۱۷۹۸ – ۱۸۵۹) جامعه شناسی را بنیان می نهد و به همراه او عصر فلسفهٔ تحققی آغاز می شود.

رنان Renan (۱۸۹۷ – ۱۸۹۳) و برتالو Berthelot (۱۹۹۷ – ۱۸۹۳) رویای بشریتی را که در سایهٔ علم زندگی دوباره یافته است رواج میدهند.... و بازهم فلسفهٔ قرن هجدهم، یعنی یکی از شاهکارهای ذهن بشری است که اندیشهٔ تن المرسل ۱۸۲۸ – ۱۸۹۳) را تغذیه میکند. او که وارث کندیاک Condillac است ادعا میکند که به تحلیل روانی دقت آزمایش های شیمی را بدهد و با تاریخ است ادبیات انگلیس (۱۸۶۳) نوعی نقد قاطع جبری را افتتاح میکند. زولا این اثر را با شیفتگی تحسین میکند و این جملهٔ مشهور «مقدمهٔ» آن را: «رذیلت و فضیلت محصولاتی هستند مثل کات کبود و قند.» سرلوحهٔ ترزراکن قرار می دهد.

در حوالی سال ۱۸۷۰، وقتی که روگون ماکار شکل میگیرد، اندیشهٔ ناتورالیستی پیروز می شود. از همان قرن هجدهم، این فلسفه بار خود را سنگین کرده است. روح نظام سازی جای آزادی را گرفته و خوشبینی جای خود را به دید ناکجا آبادی داده است.

### شو پنهاور

فلسفهٔ شو بنهار Schopenhauer (۱۸۹۰ ــ ۱۸۹۰) که بطور پراکنده نویسندگان متعددی را تحت تأثیر قرار داده است در نویسندگان ناتورالیست هم ۱. صادق هدایت در بعضی از صفحات بوف کورگوئی عبن حرف های شوینهاور را تکرار میکند. بی تأثیر نبوده است. دوستان زولا بی آنکه چندان به ژرفای جهان به عنوان اراده و باز نمود پی ببرند، در آن به دنبال نومیدی طنزآلود و نوعی «شعر سیاه» میگشتند که از همان جبرگرائی رایج زمانه مایه میگرفت. این بدبینی هرچند که به اعتماد شجاعانهٔ زولا لطمه ای نمی زو ولی اتکاء بیش از حد به آن ممکن بود همهٔ معجزات علم را که آنان معتقد بودند ضایع کند، هرچند که بعدها وقتی که آن اعتماد قاطع از میان رفت تأثیر فلسفهٔ شو پنهاور در نویسندگان بعدی بیشتر شد. بطوری که مو پاسان در داستان پس از یک مرگ (۱۸۸۳) «خندهٔ فراموش نشدنی» فیلسوف آلمانی را به گوش ما می رساند.

#### یک نهضت سیاسی و اقتصادی

مقالاتی که امیل زولا در سال ۱۸۶۵ در روزنامهٔ Salut Publique نوشت، خبر از تولد «ناتورالیسم» می داد. در آن مقاله ها زولا از این کلمه به عنوان نام مکتب استفاده نکرده بود، اما اصولی را که پس از آن می خواست برای هنر خود برگزیند تقریباً بصورت قاطع بیان می کرد.

«زولا» که یک جوان شهرستانی بود و در سال ۱۸۵۸ از شهر «اکس» به پاریس آمده بود، در محیط خاص «سیاسی و اقتصادی» اواخر دوران امپراطوری دوم (ناپلئون سوم) تجربه های فراوان اندوخته، در جریان آرزوها و تمایلات نسل خود (یعنی جوانانی که در سال ۱۸۹۰ بیست ساله بودند) قرار گرفته بود و بیشتر از همهٔ آنها توانسته بود این تمایلات را با جدیت و اعتقاد به صورت تئوری بیان کند. بطوریکه «ناتورالیسم» اوپیوسته نشانه هائی ازیک انقلاب دوگانه (سیاسی و اقتصادی) و نیزیک تحول ذهنی را که خاص سال های دوگانه (سیاسی و اقتصادی) و نیزیک تحول ذهنی را که خاص سال های انها درصف «ناتورالیست ها» نام برده می شود متفاوت بود. و این خود نیزیکی آنها در در تفاهمی است که بعداً بین آنها پیش آمد.

«ناتورالیسم» برای زولا یک «فورمول» و بقول خودش نوعی «ابزار قرن» بود برای کاربرد تحقیقات و نظریات معاصرانش از جمله اوگوست کنت بانی

#### ۳۹۸ / مکتب های ادبی

روش فلسفی Positivisme (فلسفهٔ تحققی) و هیپولیت تن Positivisme تعمیم دهندهٔ این روش فلسفی در هنر و ادبیات. «تن» در سال ۱۸۹۲ چنین نوشته بود:

«نسل ما، مانند نسل های سابق، دچار «بیماری قرن» شده بود [...] تاکنون، در قضاوتهایمان دربارهٔ انسان، الهام بخشان و شاعران را بعنوان استانید خود برگزیده ایم و مانند آنان برخی از رؤیاهای جالب مخیله مان و تلقینات مقاومت ناپذیر قلب مان را جایگزین حقیقت می سازیم. ما به تعصب پیشگوئی های مذهبی و به نادرستی پیشگوئی های ادبی اعتقاد پیدا کرده ایم [...] بالا خره علم دارد نزدیک می شود و به انسان نزدیک می شود [...] در این کاربرد علم و در این ادراک اشیاء، هنری تازه اخلاقی تازه، سیاستی تازه و آئینی تازه هست و امروز برما است که به جستجوی آن برخیزیم.»

این جستجو، جستجوئی بود که «زولا» آغاز کرد و ناتورالیسم ابزار او بود.

# یک تحول فکری همراه با تحول اقتصادی وسیاسی

برای مورخان معاصر، سال های ۱۸۵۹ سـ ۱۸۹۰ سال های بسیار شایستهٔ اهمیتی در زندگی سیاسی فرانسویان بود و درواقع سالهای خروج فرانسویان از رخوت و بی جنبشی و قیام مجدد جمهوریخواهان بود. این بیداری درواقع طرز عمل رژیم (امپراطوری دوم) و بالاخره ماهیت آن را تحت تأثیر قرار داد. بطوریکه ۱۸۹۰ از نظر تحول عقاید و سیستم ها خطی است که دو شیب مخالف هم را از همدیگر جدا میکند. چنانکه میدانیم رژیم امپراطوری دوم از نظر اقتصادی دوران شکفتگی و پیشرفت بود بطوریکه شبکهٔ راه آهن و شبکهٔ بانکها و شهرهای مدرن بزرگ در فرانسه میراث باقی مانده از آن دوره است.

این تحول دوگانه، ساخت اجتماعی و عقیدتی کشور، بخصوص مخالفان جوان امپراطوری را تحت تأثیر قرار داد. ناگفته نماند که زولا بلاف اصله پس از رسیدن به پاریس، یعنی در فوریهٔ ۱۸۵۸ با این جوانان همراه شده بود.

با توجهی به روزنامه ها و مجله هائی که با اولین قدم های آزادی بخشی از

جانب رژیم عدهٔ آنها در کارتیه لا تن چند برابر شده بود با کمی حیرت میبینیم عقایدی که در همهٔ آنها ابراز شده است شباهت عجیبی با عقایدی دارد که «زولا» در دورسالهٔ «کینه های من» و «ناتورالیسم در تئاتر» بیان کرده است. و نیز همین نوع احساسات وعقاید را در سخنرانی های دانشمندان و در وس استادان دانشگاه میبینیم. مثلاً در دروس «کولژدوفرانس» بخصوص در درسهای فیریولوژی کلودبرناره یا درسهای فلورانس Flourens. در همهٔ آنها توجه به وضع صنعتی و زراعی معاصر، به اختراعات و امکانات تازه و نمایشگاهها و غیره دیده می شود...

اعتراضها هم در همهٔ آنها همسان است. همهٔ آنها بیش از هر چیز به ادبیات رسمی، به مشاهیر ادبی در وغین، به آنچه روزنامهٔ «فرانسهٔ جوان»، «سبک ساختگی قراردادی و عاری از اصالت و زندگی» می نامید حمله می کنند. مکتبها و مدل ها را انکار می کنند و در مقابل تکیه بر طبیعت اشخاص و بر نبوغ دارند. به طوری که زولا روز ۱۲ آوریل ۱۸۹۰ سزان را دعوت می کند که مدلها و ذوق بازاری را کنار بگذارد. آنها از «سوفسطائیان و دسیسه بازان... که مصالح بزرگ ملی را به بهانهٔ دفاع از آنها به خطر می اندازند و در خدمت سودجوئی های کرچک قرار می دهند.» انتقاد می کند. شعار آنها «آزادی» است، آزادی در همهٔ قلمروها، بخصوص در قلمرو مذهبی. اغلب آنها اشخاص آزاد فکری هستند و همه شان اخلاق سنتی را رد می کنند. آنها آگاهند براین که همه به یک حزب تعلق دارند: «حزب جوانان». و سرنوشت خود را با سرنوشت میهن و آینده یکی میدانند. «فرانسهٔ جوان» چنین می نویسد:

زمان بیداری و مبارزه فرارسیده است. به پیش جوان ها! [...] ما نسل جوان آینده هستیم. زندگی با ما است [...] ما فرزندان این زمانیم، آن را صادفانه می بذیریم، اما می خواهیم که پیشرفت کند، و در آرزوی آیندهٔ بهتریم. حزب ما حزب میهن است. ما فقط پیروزی آن را می خواهیم این است که تکانش می دهیم تا بیدار شود...»

به این ترتیب فقط برخورد نسل ها در میان نیست. بلکه مسئلهٔ عمیق تری

#### ۰۰ ٤ / مكتب های ادبی

درمیان است و آن عبارت است از آگاهی برتغییر چهرهٔ یک تمدن، یعنی یک تغییر ریشه ای.

زیرا این جوانان مخالف توجه دارند به این که شاهد پایان چیزی هستند و خود نیز در آن مؤثرند. «ژول ملین» Jules Méline روز ۱۹ فوریهٔ ۱۹۹۲ در روزنامهٔ «کار» چنین می نویسد:

ما دریک روزگار اغتشاش اخلاقی و ذهنی بسر می بریم [...] قرن هیجدهم همه نیروها و همه فعالیت خود را در مبارزه با اشتباهات قدیمی و خرافات کهنه صرف کرد. با جرئتی حیرت آور بنای حکومت فشودال ها و کشیشان را که تزلزل ناپذیر جلوه می کرد لرزاند و با این کار خدمت عظیمی به آینده کرد. اما با درهم ریختن گذشته، هیچ چیزی را جانشین آن نکرد. کار بازسازی بعهدهٔ قرن نوزدهم گذاشته شده حالا ما باید در راه این وظیفهٔ افتخارآمیز همت کنیم [...] امروزه ما همانسان که در هیجده قرن بیش، در یک دوران زاد و ولد بسر می بریم. ذهن مان به فورمول فلسفی تازه ای احتیاج دارند و باید آنقدر کار کنند که بتوانند آن را پیدا کنند.

«تبحول»، «بیداری»، «زاد و ولید»، «زبان باز کردن بچه»، «بارداری» و . . . این ها کلماتی است که در نوشته های همهٔ اعضاء این «حزب جوانان» و در نتیجه در نوشته های «زولا» هم دیده می شود. او روز ۲ ژوئن ۱۸۹۰ در نامه ای به دوستش بای Baille چنین می نویسد:

قرن ما قرن تحول است. از گذشتهٔ منفوری بیرون آمده ایم و بسوی آیندهٔ ناشناخته ای روانیم.

این آگاهی به شرکت داشتن در پایان یک روزگار، همراه است با پذیرفتن کامل آنچه در حال شکل گرفتن است و اعتقاد به این که باید در این نوسازی سهیم بود و برای دنیای تازه ای که تولد می یابد پایه های محکمی فراهم کرد. پس از شکست جمهوری خواهان ۱۸۹۸، این وسوسهٔ «محکم کاری» و «قاطع بودن» را در همهٔ آنها مخصوصاً در زولا می توان سراغ گرفت که در اغلب نوشته های او مخصوصاً همراه با کلمهٔ «ناتورالیسم» دیده می شود. زیرا «زولا» با همه نیرویش در این نهضت شرکت دارد. در مقدمهٔ «کینه های من» می گوید:

من قرون طلائی را به مسخره میگیرم. من فقط دربنـد زندگـی و مبارزه و تب هستم. درمیان هم نسلانم خیالم راحت است.

در این دوران جنبش عمومی، دوران تحقیقات و عصیان ها و ویرانی ها و بازسازی ها، او هم ضرورت آن «فرمول فلسفی» را که «ژول ملین» در جستجویش بود احساس میکند. در همان نامه ای که به «بای» نوشته است چنین میگوید:

آنچه روزگار ما را مشخص میسازد، این هیجان وفعالیت سوزان است. فعالیت در علم، فعالیت در تجارت، در هنرها، و در همه جا: راه آهن ها، الکتریسیته که به تلگراف اضافه شده، بخار که کشتی ها را حرکت میدهد، بالون هائی که به هوا میرود. در عرصهٔ سیاست وضع بدتر است: ملتها قیام میکنند و امپراطوریها میخواهند با هم متحد شوند. در عالم مذهب و آئین همه چیز متزلزل شده است، در این دنیای تازه ای که سربرمی آورد، به مذهب جوان و زنده ای احتیاج هست.

«ناتورالیسم» پاسخ او به این انتظار است. این مکتب در عین حال هم انکار است و هم بازسازی. برای ساختن دنیای آینده روی پایه های محکم، باید نظامی پیدا کرد که نظام محافظه کاری باشد (که بر تصورات ارتجاعی متکی است) و نه نظام انقلابیون (که بر تصورات منفی تکیه دارد).

اجتماعی که باید بنا کردیک اجتماع عدالت و برادری است. باید هماهنگی و تعادلی پیدا کرد که در گذشته، از سوئی به دست نظام کلیسای شکنجه گرضایع شده است و از سوی دیگر بر اثر اغتشاش های قرنی که «کورهٔ داغ علم و ادب و اقتصاد و سیاست» است و قرن «اختلال و تحریک اعصاب». «رولا» می گوید:

ما بیمارپیشرفت و صنعت و علم هستیم و غرق در تب زندگی میکنیم. جامعه درواقع مانند یک بدن زنده و یا یک ماشین است. اوژن پاز Eugène Paz در سال ۱۸۶۵ چنین نوشت:

من می توانم خودمان را به لوکوموتیوهائی که با همه نیروی بخارشان داغ شده است تشبیه کنم که چرخ و دندهٔ ناکافی و ضعیفی به آنها بسته باشند. باید یا دیگ

#### ۲۰۶ / مکتبهای ادیی

بخار بتركد ويا چرخ و دنده بشكند.

بدینسان باید تعادل و هماهنگی بین جسم و روح پیدا کرد، بین قدرت و آزادی فردی، و نیز تعادل اجتماعی، هماهنگی منافع، و عدالت که تنظیم کنندهٔ رابطه بین منافع شخصی با منافع دیگران است.

«ناتورالیسم» زولا میخواهد با مراجعه به مدل تکنولوژیک یا مدل طبیعی همین تعادل را پیدا کند و این کار به هیچوجه عبارت از سکونپرستی یا محافظه کاری نیست، بلکه هدف آن پیدا کردن تعادل بین زندگی و سلامت است و کار متعادل و نیرو بخش برهمه اعضاء یک بدن یا یک موتور.

اما در نظر جمهوریخواهان جوان آنچه در درجهٔ اول جلو این کار متعادل را میگیرد کلیسا است که آنها با خشونت، نظامش راانکار میکنند. کلیسا از کودتا پشتیبانی کرده بود و بزرگترین نیروی محافظه کاری اجتماعی بود. ضمناً مالکان و کاسبکاران (و نه تنها مالکان بزرگ بلکه حتی سرمایه داران کوچک نیز)، از ترس سوسیالیسم و تولید اغتشاش در جامعه، به کلیسا روی آورده بودند. وویو Veuillot روزنامه نویس کاتولیک و مدافع کلیسا چنین می نوشت:

لازم است که در جامعه اشخاصی وجود داشته باشند که زیاد کار کنند و زندگی محقری داشته باشند. فقر، قانون قسمتی از جامعه است. این قانون خا،اوندی است و باید از آن اطاعت کرد.

پاپ پی نهم، در ۳۰ ژانویه ۱۸۹۰ در نامه ای به کشیشانش، فرانسویان را به جهاد برضد انقلاب دعوت می کرد که از نظر او خطرناک و مضر بود. در مقابل، جوانان، مخالف دخالت کلیسا در امور اجتماعی بودند و ادعا می کردند که هرچه وابستگی ها بین کلیسا و دولت کمتر باشد، به همان نسبت ترقی و پیشرفت آسان تر خواهد بود.

بدینسان ناتورالیسم برای زولا در درجهٔ اول یک روش ضد کلیسائی است و پایان «تابو»های کهنه. اعادهٔ حیثیت جسم است یا بهتر بگوئیم روش تازه ای برای سخن گفتن از آن و زندگی بخشیدن به آن. تلقی ساده و طبیعی آن بنام تعادل فرد انسانی و مهمتر از آن برای تعادل جامعه. زیرا «زولا» هم مانند

«لوئی ژوردان» و «اوژنپاز» و روزنامه نویسان و نویسندگان متعدد دیگر هم نسلش معتقد بود که کلیسا نژاد مردم را خراب کرده و از قدرت فرانسه کاسته است. و مانند همهٔ آنها گذشته از آن که طرفدار توسعهٔ تحصیل همگانی و از میان بردن بیسوادی در میان مردم بود (زیرا پنجاه درصد از رأی دهندگان بیسواد بودند)، میخواست که جوانان به ورزش بدنی بیردازند و پسران سسربازان آینده و دختران مادران آینده ای داشته باشند.

### ناتوراليسم وعلم

پیشرفت علوم، و بخصوص از میان آنها دو علم «فیزیولوژی» و «زمین شناسی»، فکر زولا رابشدت بخود مشغول کرده و انقلابی در درون او بوجود آورده بود. تئوری های ناتورالیسم را زولا در سال های بین ۱۸۶۹ (تاریخ ارتباط زولا با کنگرهٔ علمی «اکس آن پروونس» Aix\_en\_Provence) تا سال ۱۸۸۰ (تاریخ انتشار اثر تئوریک معروف او با عنوان «رمان تجربی» سال ۱۸۸۰ (تاریخ انتشار اثر تئوریک معروف او با عنوان «رمان تجربی» میان چون عده ای از روزنامه ها دائماً به او حمله می کردند، زولا هم با پشتکار و شور فراوان به دفاع از خود می برداخت، خصوصیات رمان را آن گونه که خودش در نظر گرفته بود تشریح می کرد و به این که منقدان بدخواه یا سطحی، عقاید او را تحریف می کنند اعتراض می کرد:

نخست این که ناتورالیسم در ادبیات بدعت عجیبی نیست که محصول مخیلهٔ جاه طلبانهٔ یک کاندیدای ریاست مکتب باشد. هیچ متن تئوریکی نیست که زولا در آن ادعا نکرده باشد که چیزی بنام «مکتب ناتورالیست» در ادبیات وجود ندارد ر این مکتب خیالی نمی تواند رئیسی داشته باشد. می گفت «ناتورالیسم یک روش است یا ساده تر بگوئیم یک تحول»، در عین حال ادامهٔ مطلوب آثار عده ای از پیشگامان است و از طرف دیگر، نتیجهٔ طبیعی مرحلهٔ تازه ای از تمدن.

زولا ناتورالیسم را ناشی از عقاید دیدرو Diderot میداند. «علم گرائی» این مدیر دائرة المعارف معروف فرانسه، در برابر «ایده آلیسم احساساتی روسو»

دیدر و را به صورت پیشگام عقیده ای درمی آورد که ادعای وارد کردن روش تیجربی علوم را در ادبیات دارد. «زولا» می گوید: «با دیدرو، پدر پوزیتیویستهای امروزی ما، روش های مشاهده و تجربهٔ تطبیقی در ادبیات زاده می شود.» همانطور که رومانتیک ها، اخلاف «روسو» و بدنبال او شاتو بریان، لامارتین، هوگو، و ژرژسان بودند، ناتورالیست ها هم اخلاف «دیدرو» و بدنبال او، استاندال، بالزاک، فلوبر، و برادران گنکور هستند. زولا عقاید خود را بخصوص در مقابل روش رومانتیک ها قرار می دهد و آنها را هنرمندانی می داند که بدون کوچکترین آگاهی همان استیک کلاسیک را بکار می برند: «تیپ ها را حفظ می کنند که کریند و تجرید تعمیم یافتهٔ فورمول کلاسیک را؛ و دلشان را به این خوش می کنند که لباس دیگری به آن بپوشانند.» ایدآلیسم رومانتیک درست نقطه مقابل آن «رئالیسم علمی» است که زولا پیشنهاد می کند. او علت شکست رومانتیسم را در این می بیند که این مکتب با جامعهٔ نو و تمایل عمومی آن به علم، تطابقی در این می بیند که این مکتب با جامعهٔ نو و تمایل عمومی آن به علم، تطابقی نداشت.

زولا میگوید: «جوامع هستند که تحولات ادبی را ایجاد میکنند.» آفرینش ادبی هر عصری نظیریک اثر عظیم ناشناخته است که اندیشهٔ مهم ولی ناگزیر تمامیت آن نسل رهبریش کرده و بوجود آورده است. و نیز میگوید:

«یک نویسنده هرچند که دارای نبوغ باشد، کارگر ساده ای است که سنگ خود را بردوش میکشد و به تناسب نیروئی که دارد ساختمان بنای سالمند ملی را ادامه میدهد.» ناتورالیسم یک وضع انقلابی و هرج و مرج طلبانه نیست، بلکه حاصل یک تحول طبیعی است. قرن نوزدهم در درجهٔ اول قرن علم است:

«ناتورالیسم محصول طبیعی جامعهٔ دموکراتیک جدید است. تمدن روشنفکرانهٔ جدید ما مهمترین مشخصه اش افزایش اعجاب آور آگاهی های ما دربارهٔ طبیعت است. نویسندهٔ امروز، اگر از نظر نبوغ هم برابر با گذشتگان باشد، شکی نیست که اثری غنی تر و درست تر از اسلافش به وجود خواهد آورد و کار او به واقعیت نزدیکتر خواهد بود.»

آنچه زولا پیشنهاد می کند در درجهٔ اول عبارت است ازوارد کردن

روش های علوم طبیعی به ادبیات و همچنین استفاده از اطلاعات تازه ای که این علوم بدست داده است. راهنمای او در این مورد آثار علمی روزگارش است که زمینه های مختلف زندگی و روش های علمی مورد استفاده را تحلیل کرده است. مهمه مختلف زندگی و روش های علمی مورد استفاده را تحلیل کرده است. مههه مترین ایس آثار عبارتند از «رسالهٔ وراثت طببیسعی» (Traité de I'Hérédité Naturel) اثر لوکا ۱۸۵۰ می ۱۸۵۰)، تسرجمهٔ «اصل انسواع» دارویس (۱۸۹۲) و بسویش «مقسدمه بسر طب تسجسربی» (عاصل انسواع» دارویس (۱۸۹۲) و بسویش «مقسدمه بسر طب تسجسربی» (عامل انسواع» دارویس (۱۸۹۲) و بسویش «مقسدمه بسر طب تسجسربی» (عامله Bernard اثر کلود برنار العام این اثر اخیر استفاد می کند. با اینکه به هنگام نوشتن اولین رمان ها و ابراز اولین طرح های عقاید خود، با این اثر آشنا نشده بود ولی پس از خواندن آن ناگهان صورت کامل و روشن افکاری را که هنوز در مغزش مبهم و ناپخته بود در آن یافت، بطور یکه از آن پس تصمیم گرفت در پناه قاطعیت این دانشمند نابغه قرار بگیرد و از آن پس هر دلیل و برهانی را که می آورد ناشی از این اثر بود.

«کلودبرنار» ادعا می کرد که روش علمی قاطعی که در مورد «اجسام بی جان» بکار می رود باید در مورد «اجسام زنده» نیز قابل تطبیق باشد و زولا ادعا کرد که این روش باید با «زندگانی عاطفی و ذهنی» تطابق داده شود. هدف روش تجربی «بیدا کردن روابطی است که پدیده ای را به «علت» نزدیک آن مربوط سازد و شرایط لازم را برای تظاهر این پدیده بیدا کند.»

برای رسیدن به این نتیجه باید به مشاهده و کاوش جزئیات پرداخت. پیش از زولا، روش مشاهده در ادبیات بوسیلهٔ «بالزاک»، استاندال و فلوبر بکار برده شده بود. زولا نظریهٔ خود را با این جمله بیان میکند.

«کسی که از روی تجربه کار میکند، باز پرس طبیعت است» و میگوید:
«رمان عبارت از گزارش نامهٔ تجارب و آزمایش ها است!» به این ترتیب معتقد است
که نویسنده باید تخیل را بکلی کنار بگذارد زیرا: «همانطور که سابقاً میگفتند
فلان نویسنده دارای تخیل قوی است، من میخواهم از این پس بگوئید که دارای حس
واقع بینی است. چنین تعریفی دربارهٔ نویسنده بزرگتر و درستتر خواهد بود. موهبت

#### ۴۰۹ / مکتبهای ادبی

دیدن خیلی کمتر از موهبت آفریدن، در اشخاص مختلف وجه مشترک دارد.»

اما این مشاهده و دید در عین حال باید با تجربه توام باشد، یعنی نویسنده حالاتی را در نظر بگیرد که بتواند روابطی را در میان دو وضع مختلف یک پدیده نشان دهد. همین روش تجربی است که «کلود برنار» میخواست در بررسی پدیده های زیست شناسی و تطبیق آنها با علم طب وارد کند. «زولا» دُر کتاب «رمان تجربی»، روش تجربی را برای رمان نویس ها چنین تشریح میکند: رمان نویس هم تماشاگر است و هم اهل تجربه. به عنوان تماشاگر حوادث را آنطور که مشاهده کرده است بیان میکند. برای این کار نخست مبداء عزیمت را معین میکند و برای حرکت اشخاص و پدیده های داستان خود زمینهٔ محکمی در نظر میگیرد. بعد بعنوان اهل تجربه، بنای تجربه را میگذارد. یعنی میخواهم بگویم قهرمان های خود را بعنوان اهل تجربه، بنای تجربه را میگذارد. یعنی میخواهم بگویم قهرمان های خود را پدیده های مورد مطالعه جلوه کند. در جای دیگری میگوید: «رمان ناتورالیستی پدیده های مورد مطالعه جلوه کند. در جای دیگری میگوید: «رمان ناتورالیستی واقعی است که رمان نویس با استفاده از تجارب خود روی افراد بشر انجام می دهد.»

بکار بردن این روش ایجاب میکند که دنیای اخلاقی بصورت مادی و ماشینی ادراک شود و «زولا» چنین فرض میکند که: «دنیای بشری نیز تابع همان جبری است که بر سایر موجودات حکمفرماست.» این عقیده که پایهٔ فلسفی ناتورالیسم ادبی شمرده میشود، بیش از هر چیز دیگری سر و صدای دشمنان زولا را بلند کرد. این عده همچنین زولا را بسبب تشبیه کار رمان نویس به آزمایش های دانشمندان عیب میکردند. زیرا رمان نویسی که روش تجربی در پیش میگیرد، بیشتر شبیه دانشمند است تا شاعر و هنرمند. از گفتهٔ خود زولا بهتر می توانیم به مطلب فوق پی ببریم: «اکنون علم وارد قلمروما میشود. ما رمان نویسان در این مرحله از کارمان تشریح کنندگان وضع فردی و اجتماعی بشریم. همان طور که فیزیولوژی دان دنبالهٔ کار فیزیک دان و شیمی دان را گرفته است، ما هم با مشاهدات و تجار بمان کار فیزیولوژی دان را دنبال میکنیم... خلاصه، همان طور که شیمی دان یا فیزیک دان، روی مواد بی جان کار میکند و فیزیولژی دان اجسام زنده را مورد آزمایش فیزیک دان، روی مواد بی جان کار میکند و فیزیولژی دان اجسام زنده را مورد آزمایش

قرار میدهد، ما هم باید روی صفات و مشخصات و هوسها و تهورات و رفتار و عادات افراد و اجتماعات بشری کار کنیم.»

اولین اثری که «زولا» براساس این نظریهٔ تجربی و «جبر علمی» نوشت «ترزراکن» «Thérèse Raquin» است. زولا در مقدمهٔ ایس کتاب چنین مینویسد: «در ترزراکن مشخصات اخلاقی و روحی اشخاص را تشریح نکردم بلکه به تشریح وضع مزاجی آنها پرداختم. عشق های قهرمانان من ارضای احتیاجی است. فتلی که مرتکب میشوند نتیجهٔ زنای آنهاست و همان طور که گرگها کشتن گوسفند را گردن مینهند آنها هم این نتیجه را میپذیرند. و بالاخره چیزی که مجبور شده ام آنرا پشیمانی بنامم، زائیدهٔ بی نظمی سادهٔ عضوی و سرکشی اعصاب تحریک شده و پشیمانی بنامم، زائیدهٔ بی نظمی سادهٔ عضوی و سرکشی اعصاب تحریک شده و ناراحت آنهاست.» و در جای دیگر چنین میگوید: «هدف من بیش از هرچیز هدف علمی بود. من اغتشاشات عمیق مزاج دموی را در برخورد با طبع سودائی نشان دادم... من با کمال سادگی، همان کاری را که جراح روی اجساد انجام می دهد روی دو موجود زنده انجام دادم.

### مسألة وراثت

مسألهٔ دیگری که ناتورالیستها وارد رمانهای خود کردند و با اصرار زیاد بر آن تکیه زدند، تأثیر وراثت در وضع روحی اشخاص بود. زیرا معتقد بودند که شرائط جسمی و روحی هرکسی از پدر و مادرش باو رسیده است.

در مورد مسألهٔ وراثت، «زولا» از «لوکا» و کتاب «رسالهٔ وراثت طبیعی» او الهام گرفت و براساس این نظریه، مجموعهٔ رمان معروف روگون ماکار Rougon Maquart را در بیست جلد تحت عنوان «تاریخ طبیعی و اجتماعی یک خانواده در زمان امپراطوری دوم» نوشت. در این سلسله کتابها زولا زندگی یک خانوادهٔ کوچک را تشریح کرده و شجره نامه ای برای فرزندان این خانواده ترتیب داده و آنها را به شاخه های متمایزی تقسیم کرده است.

داستان این سلسله کتاب، عبارت از رشد و تکثیر شاخه های این شجره است. در نظر اول شباهتی بین افراد این خانواده نمی توان یافت ولی در باطن

#### ۴۰۸ / مکتبهای ادبی

رشتهٔ محکمی آنها را به یکدیگر بسته و شبیه هم ساخته است. فرزندی که در نتیجهٔ رابطهٔ نامشروع از مادری بدکاره به دنیا می آید الکلی و جنایتکار می شود و در مورد دیگران نیز همین شرایط صادق است.

### مشخصات آثار ناتوراليستي

بدينسان ناتوراليسم به صورت قيامي عليه بيشداوري ها وقراردادهاي اخلاقی و مذهبی یا به میدان میگذارد. سانسوری را که حامعه بر بخشی از مظاهر طبیعت و زندگی اعمال کرده است درهم میشکند. از چیزهائی سخن میگوید و مناظری را تشریح میکند که تا آنروز در آثار ادبی راه بیدا نکرده بود و همین مشخصهٔ ناتورالیسم است که پای بندان عرف و عادت و قراردادهای اخلاقی را به خشم می آورد و برضد خود تحریک میکند. سخن گفتن از زشتی ها و فجایع فقر و بی عدالتی که نخست با آثار دیکنز آغاز شده بود ولی جامعهٔ بورژوازی میخواست آن را ندیده بگیرد، در کار زولا بـه اوج میرسد. و در کشورهای دیگر نیز تو**رگ**نیف و جرج اليوت وهاو بتمان به آن مي پردازند. تاكري Thackeray استوبيسم و پیشداوری های ملمی و خودستائی و جیاه طلبی اجتماعی را به مسخره میگیرد. در تئاتر، سودرمان Suderman از عرف قراردادی شرف و افتخار انتقاد می کند وابیس Ibsen نقاب از چهرهٔ دوروئی و ریا برمی دارد. اختلاف عمیقی را که بین حقیقت و زندگی اجتماعی وجود دارد برملا میکند و موانعی را که در برابر رشد آزاد فرد قد علم می کنند نشان میدهد. ناتورالیست ها چیزهای ننگ آلود، مضحک و شرم آور و حقیر شدن عشق بر اثر سودجوئی ها را به کرسی اتهام مینشانند و برای نخستین بار عشق به صورت خواست جسمانی و جنسیت بعنوان یک تجربهٔ مشروع در آثارشان مطرح می شود. بدینسان می توان گفت که ادبیات نا تورالیستی در مجموع انتقاد تلخی است از مبانی جامعه. و چون این جامعه ای که شور صادقانهٔ رومانتیسم و روحانیت عمیق مذهب را از دست داده است کوشش دارد با چنگ و دندان به نوعي اخلاق ايدآليستي بحسبد، دربرابر اين سدشكني ها از خود عكس العمل نشان مهدهد. حملات شديد به زولا وطرفدارانش ومحاكمة فلوبر، بودلر و اسكار وایلد از همین جا ناشی است.

اما بر اثر همین روش که ناتورالیسم در پیش گرفته است، عده ای از مظاهر جامعه در آثار ناتورالیستی حق تقدم پیدا میکنند. ماجرای اغلب داستانها به صورتی جریان می یابد که گوئی هیچ چیز دیگری بجز پلیدی، پریشانی، بی عدالتی و ننگ وجود ندارد. ناتورالیسم به تبع منطق عکس العمل برضد دید رومانتیک، ایدآلیستی یا فقط رسمی، دنیا را تنها در مظاهری خلاف همهٔ آنها خلاصه میکند و با اینکه اغلب این کار را تحت عنوان رئالیسم و واقع نگری انجام می دهد ولی در نهایت، حاصل کار به صورت نوعی وقاحت تحریک آمیز، انتقادی انقلابی و یا برداشتی بدبینانه و «فلاکت گرا» از انسان درمیآید.

تصمیم به برملا کردن همهٔ واقعیت به آنجا میکشد که فقط ابتذال روزمره تحلیل شود. تصمیم به دیدن هرآنچه در انسان هست منجر به این می شود که همه انسان ها را به صورت موجوداتی ببینبم که بقول هدایت: «همهٔ آنها یک دهن بودند که یک مشت روده به دنبال آن آویخته و منتهی به آلت تناسلیشان دهن بودند که یک مشت روده به دنبال آن آویخته و منتهی به آلت تناسلیشان می شد.» توجه فراوان به اینکه تسلیم خرافات نشویم، حالت افراطیش عبارت از این است که هرگونه ایمان و اعتقادی را خرافات بشماریم. «آزادی» تنها برای اینکه یک احساس خودبخودی درونی است انکار می شود: زندگی انسانی در زنجیر بیرحمانهٔ جبر تاریخی، تکامل زیست شناسی، وراثت جسمانی و اجتماعی قرار داده شده است. ناتورالیسم که در تئوری علیه پیشداوری ها قیام کرده و زیر عنوان رئالیسم و واقع گرائی به میدان آمده است، چنان از روی تصمیم های قبلی جهت گیری میکند که ناچار دید آزاد و راحتی را که از واقعیت داریم واژگون جهت گیری میکند که ناچار دید آزاد و راحتی را که از واقعیت داریم واژگون میکند و حتی شاید خود واقعیت را هم واژگونه جلوه میدهد. انسان رمان ناتورالیستی، زیر فرمان شرائط جسمانی خود قرار دارد. «زولا» میگوید: «وضع مزاجی اشخاص را مطالعه کنیم نه اخلاق و عادات آنها را... آدم ها زیر فرمان مراجی اشخاص را مطالعه کنیم نه اخلاق و عادات آنها را... آدم ها زیر فرمان اعصاب و خونشان قرار دارند...»

«نیچه در این باره میگوید: «یکی از کشف های مهم این قرن این است که انسان عبارت از ضمیر نیست بلکه یک سیستم عصبی است.»

#### ۱۰ / ۱۸ مکتب های ادیی

بدینسان وضع جسمانی بعنوان اصل پذیرفته شده است و وضع روحی را باید اثر و سایه ای از آن بشمار آورد. یعنمی تظاهرات روحی، نتیجه ای از شرائط جسمی است.

پس همهٔ احساسات و افکار انسان ها نتیجهٔ مستقیم تغییراتی است که در ساختمان جسمی حاصل می شود و وضع جسمی نیز بنا به قوانین وراثت، از پدر و مادر به او رسیده است.

یعنی اگر دریکی از اجداد نقص و یا اختلال جسمی وجود داشته باشد این نقص رفته رفته زیاد شده از نسلی به نسل دیگر می رسد و باعث میگردد که نسل های بعدی، الکلی یا فاحشه شوند و یا نقص های روحی دیگری پیدا کنند.

### ناتوراليسم واخلاق واجتماع

زولا ادعا میکند که اثر علمی، یعنی رمان جدید، در عین حال یک اثر اخلاقی است. هر چند که اکثریت منتقدان در آثار زولا تمایلی شدید به بی پردگی و غیراخلاقی بودن کشف میکردند، خود او روی این ادعای خود اصرار میکرد. بعقیدهٔ زولا، رمان نویس کار خالص دانشمند را انجام نمی دهد. البته در برابر وضع و مشخصاتی که تحلیل میکند، بی طرفی و نفوذناپذیری بیرحمانهٔ یک دانشمند را مراعات میکند، با وجود این همانسان که «کلودبرنار» بیرحمانهٔ یک دانشمند را مراعات میکند، با وجود این همانسان که «کلودبرنار» گفته است «تجربه گرباز برس طبیعت است» زولا هم اضافه میکند که «رمان نویس باز برس آدم ها و عواطف آنها است» و اگر قرار است قاضی بیطرف باشد چگونه می تواند در مورد مسائل اخلاقی بیطرف نباشد؟ گذشته از آن رمان نویس باید:

مکانیسم پدیده ها را در انسان بداند، ساختمان و طرز عمل تظاهرات ذهنی و حسی را به همان گونه که فیزیولوژی تحت تأثیر وراثت و عوامل محیط برای ما تشریح میکند، نشان دهد. بعد انسان زنده را در محیط اجتماعی نشان دهد... و با تأثیرگذاری برروی پدیده ها و تسلط برآنها، عملاً برمحیط اجتماعی اثر بگذارد.

رمان نویس با کشف قوانین زندگی اجتماعی به سیاستمداران و

دست اندرکاران اصلاحات اجتماعی امکان خواهد داد که دست به عمل بزنند و جامعه را اصلاح کنند. زولا به تهمت «جبری و تقدیری بودن» که به فلسفهٔ او میزنند بشدت اعتراض میکند و اعلام میدارد که: «ناتورالیسم در ادبیات، تشریح دقیق است و پذیرفتن و تصویر کردن آن چیزی است که وجود دارد.» او به پیشرفت اجتماعی معتقد است و میخواهد راههای آن را هموار کند. هدف اخلاقی شدید و سختگیرانه ای دارد و در این مورد نیز تابع فرمول «کلودبرنار» است: اخلاق امروزی، در جستجوی علل و اسباب است، میخواهد آنها را تحلیل کند و باتوجه به امه و دست به عمل بزند.»

### زبان آثار ناتوراليستى

«امیل زولا» در مقاله ای تحت عنوان «ناتورالیسم در تئاتر» چنین مینویسد:

اکنون به مسئلهٔ «زبان» میرسیم. ادعا میکنند که سبک خاصی برای تشاتر وجود دارد. میخواهند که این سبک کاملا با زبان عادی محاوره متفاوت باشد؛ آهنگین تر و عصبی تر از آن، با نفحه ای بسیار بلند، تراش خورده مانند الماس که طبعاً نور چلچراغها برآن بدرخشد در روزگار ما مشلا آقای «آلکساندردوما پسر»، نمایشنامه نویس بزرگی شمرده می شود. «کلمات» او مطنطن است. مانند فشفشه ها شلیک می شوند و در میان کف زدن های تماشاگران با هم فرود می آیند. ضمناً همهٔ اشخاص اثر او به یک زبان صحبت میکنند: زبان پاریسی نکته سنج، آکنده از مخالف خوانی ها که همچون خدنگی، خشک و خشن پرتاب می شود. من منکر زرق و برق این زبان نیستم، زرق و برقی سطحی! آما حقیقی بودن آنرا انکار میکنم. هیچ جیزی خسته کننده تر از زهرخند مداوم جمله ها نیست من انتظار نرمش بیشتر و طبیعی بودن را دارم. چنین زبانی هم بهتر نوشته شده و هم چندان نوشته نشده است. صاحب سبک های واقعی این عصر رمان نویس ها هستند. باید سبک بی نقص، زنده و اصیل را در آثار «گوستاوفلو بر» و «برادران گنکور» جستجو کرد. وقتیکه نثر آقای «دوما» را با در آثار «گوستاوفلو بر» و «برادران گنکور» جستجو کرد. وقتیکه نثر آقای «دوما» را با

#### ۲۱۲ / مکتب های ادبی

نه شور و حالی. آنچه من میخواهم در تئاتر ببینم، خلاصه ای است از زبان محاوره. اگر نمی توان یک مکالمه را با همه تکرارها و اطناب ها و سخنان بیهوده اش به صحنه برد، می توان حالت و لحن گفتگورا، روحیهٔ خاص هرگوینده را، و خلاصه این که واقعیت را در حد ضرورت حفظ کرد...

بدینسان ناتورالیسم زبان محاوره را نخست در رمان و بعد در تئاتر وارد ادبیات میکند. نویسندگان ناتورالیست میکوشند در نقل مکالمهٔ هرکسی، همان جملات و تعبیراتی را بکار برند که خود او استعمال میکند. و این یکی از مهمترین جنبه های واقع گرائی ناتورالیست ها است که پس از برچیده شدن خود مکتب و از میان رفتن مؤسسان آن نیز، در میان نویسندگان قرن بیستم روز بروز رواج بیشتری پیدا میکند. به این ترتیب می توان زولا و پیروان او را اسلاف همهٔ نویسندگان بزرگی شمرد که امروزه زبان محاوره را در نوشته های خود بکار می برند.

### شرح جزئيات

اما این ادعای زولا که دربارهٔ زبان گفتگوست سهم کوچکی از نوشتهٔ ناتورالیستها، به تبع استادشان فلوبر «توصیف به صورت هنری خودکفا درمی آید که محصول تحقیق دقیق برای گردآوری اسناد و مدارک و وصف جزئیات در هرگونه روایتی است.»

ر. م. البرس در کتاب تاریخ رمان امروزتحلیلی از این خصوصیت آثار ناتورالیستی دارد که نقل قسمتی از آن میتواند بسیار روشنگر باشد:

«نویسندهٔ ناتورالیست که ادعای واقع گرا بودن دارد، به جای اینکه مثل بالزاک واقعیت مفهوم اجتماعی یا روانی را ارائه کند، روی مناظر «تزئینی» و یا «جالب» تکیه میکند. از یک سو ادعای ادبیاتی تقریباً علمی دارد و از سوی دیگر ادعای «مطالعه» ای اجتماعی، روان شناختی و یا مطالعهٔ آداب و اخلاق. اما در پشت سر این دانشمند اثبات گرا یک شاعر اسکندرانی پنهان شده است که برای تکمیل اثر خود به توصیف و تحلیل هرآنچه پیش آید دست می زند، فقط به برای تکمیل اثر خود به توصیف و تحلیل هرآنچه پیش آید دست می زند، فقط به

شرطی که این توصیف متصنع و ماهرانه و مزین باشد و [به قول رولان بارت]، این تصنع سبک، نوعی «شبه نگارش» به وجود آورده است که از فلو بر ریشه گرفته ولی به طرحهای مکتب ناتورالیست پیوسته است. این سبک نگارش مو پاسان، زولا و آلفونس دوده که می تواند نگارش واقع گرایانه خوانده شود درواقع نوعی سرهم کردن نشانه های مشخص است (...) تا آنجا که هیچ نوشته ای از این نوشته که ادعای توصیف کاملاً نزدیک به طبیعت را دارد، ساختگی ترنیست ۱

«درواقع، رئالیسم تحلیلی، به بهانهٔ «ارائهٔ دقیق»، درپیچ و خم خوش خلمتی این «توصیف به خاطر توصیف» خود را ضایع میسازد و اصطلاحات فنی و توصیفی را بر روی هم انباشته میکند، چنانکه گوئی نویسنده گمان کرده است که یک دیکتهٔ دورهٔ عالی برای دانش آموزان آینده فراهم میکند که میتوان عنوان آن را چنین نوشت: «یک نمایشگاه کالاهای زنانه در کوچهٔ نوو سنت اوگوستن [نمونه از رمان شادی بانوان اثر امیل زولا نقل شده است]:

«نخست ترتیبات پیچیده ای مفتون شان ساخت: در بالا چترهائی که بطور اریب گذاشته شده بود و گوئی سقفی برای یک کلبهٔ روستائی ساخته بود. زیر آن جوراب های ابریشمی که به میله ها آویزان بودند، نیمرخ مدور نرمه های ساق پا را نشان می دادند که بر بعضی از آنها نقش دسته گلهای سرخ پراکنده بود و بعضی دیگر با بافت های گونا گون مشکی مشبک، سرخ با حاشیهٔ گلدوزی شده... و بالا خره روی قفسه، دستکشها با انگشت های بلندشان با کف دست ظریف با کره های بیزانسی و با آن لطف بی چین و شکن پارچه های مصرف نشده، قرینهٔ هم انداخته شده بود. اما آخرین جعبه آئینه، مخصوصاً آنها را جذب کرد. نمایشگاهی بود از پارچه های ابریشمی، ساتن و مخمل، با سیر و روشن شان نرم و لرزان رنگها، با ظریف ترین آهنگ رنگ گلها: بالا تر از همه مخمل ها بود، به رنگهای مشگی ژ رف و سفید ماستی. بالا تر از همه مخمل ها بود، به رنگهای قرمز و آبی، با چین و شکن های

<sup>1.</sup> Roland Barthes; Le degré zero de Décriture, P.96, L.e Scuil, 1959,

تند که مانند رنگ باختن محبتی بی پایان، به تدریج کم رنگ می شد. بازهم پائین تر، ابریشم ها، به صورت باریکه های رنگین کمان و تکه های برکشیده به شکل تخم مرغ ها، چنانکه گوئی بر دور اندامی... پیچیده شده باشند در زیر انگشتان ماهر فروشنده ها جان گرفته بودند و در میان هر آهنگ و هر جملهٔ این موسیقی رنگین جعبه آئینه، رشتهٔ باریک و پیچانی از شال گردن کرم رنگ، مانند همنوائی خفیفی ادامه داشت. ۱»

«ملاحظه می فرماثید که چگونه با همهٔ صناعت توصیف رنگین و واژگان توضیح و تشریح، همهٔ جزئیات را (البته با عجله و عاری از ذوق) از نظر گذرانله است؟ حالا به فکر ایراد گرفتن از آسان جوئی ها نباشیم (مثلاً «سیر و روشن شدن نرم و لرزان رنگها» یا «در زیر انگشتان ماهر فروشنده ها»). اما نویسندهٔ ما، مانند دانش آموز مدرسهٔ ابتدائی که نقاشی میکند، از عبارت مخمل هائی «به رنگ ماستی» و جملهٔ دقیق «برکشیده به شکل تخم مرغ ها» و تصویر ظاهراً قوی «چنانکه گوئی بر دور اندامی پیچیده باشد»، چه لذتی برده است؟ سراسر آن هنری است سبک و بی فایده، که واژگان دانش آموزان را در جهت ناخواسته ای هنری است سبک و بی فایده، که واژگان دانش آموزان را در جهت ناخواسته ای امروزه دانش آموزان ده تا سیزده ساله را به جان می آورد و آنها را از اینکه برخورد ساده و طسعی را زبان فرانسه را باد بگرند منحرف می سازد...» ۲

در هریک از مجلدات روگن ماکارسخن از هر کار و هر محیطی که به میان بیاید، چنان شرح کامل جزئیات آن محیط یا آن کار و حرفه را شاهد می شویم که حیرت آور است. به عنوان مثال در آغاز رمان نانا چون با محیط پشت پردهٔ تئاتر سروکار داریم، هیچ مطلب نگفته ای دربارهٔ آن محیط و کابین های آرایش هنر پیشگان و طرز رفتار و آرایش و برخوردهای آنها با همدیگر و دیگران باقی نمی ماند. بعد در فصل دیگری که مسابقات اسب دوانی مطرح است، از آغاز

<sup>1.</sup> Emile Zola: Au Bonheur des dames, T. 1, P. 4, Fasquelle, 1948.

<sup>2,</sup> R. M. Alberé : Histoire du roman Moderne, PP, 49,51 Albin Michel, Paris, 1962.

ت پایان مسابقه، از خصوصیات و طرز آماده کردن اسبه اگرفته تا عکس العملهای تماشاگران و جزئیات شرط بندی ها و تقلب ها و غیره همه چیز شرح داده می شود. ا

### گروه مدان Le Groupe de Médan

در تاریخچهٔ ناتورالیسم فرانسه، تشکیل گروه «مدان» اهمیت زیادی دارد.

امیل زولاکه در آن روزگار با تهیدستی و فقر شدیدی دست به گریبان بود و بالاخره با انتشار آثاری نظیر «آسوموار» L'Assommoir پول کافی بدست آورد و توانست ملکی به نام «مدان» Médan بخرد. در این زمان زولا از طرفی در معرض حملات شدیدی قرار داشت و از طرف دیگر عدهای از نویسندگان جوان به حمایت از او برخاسته بودند. این عده که برای دفاع از پیشوای خود بر گرد او جمع می شدند و جلساتی تشکیل می دادند عبارت بودند از پل الکسی P.Alexi جمع می شدند و جلساتی تشکیل می دادند عبارت بودند از پل الکسی المهرای ولا و از مردم «اکس» بود و یگانه کسی بود که تا آخر به زولا و روش او وفادار ماند، گی دو موپاسان المهرای دولا آورد و با او آشنا ساخت، هانری سئار Henry céard (۱۹۲۱–۱۹۲۹)، هویسمانس آشنا ساخت، هانری سئار Henry céard (۱۹۲۱–۱۹۳۸). این آویسندگان جلساتشان را در خانهٔ زولا در پاریس و در بهار و تابستان در ملک «مدان» تشکیل می دادند. این عده برای اینکه به کمک هم به پیروی از روش مکتبشان اثری ایجاد کنند تصمیم به انتشار کتابی گرفتند. این کتاب مجموعه داستانی بود به به اینکه و کهنان در ساک Soirées de Médan «شبهای مدان» Soirées de Médan که هریک از داستانی بود به به میان در ایمانی در استانی بود به به میان در ساک داستانی بود به به میان «شبهای مدان» Soirées de Médan داستانی بود به به در به به در به به در به در به در به به در به به در به

۱. تنها همین شرح جزئیات اسبدوانی بیش از پنجاه صفحه است که نقل همهٔ آن امکان ندارد.
 برای آشنائی با این شرح جزئیات، قسمتی از آن فصل را در شمار «نمونه هائی از آثبار نویسندگان ناتورالیست» آورده ایم.

#### ۴۱۹ / مکتب های ادبی

داستانهای آنرا یکی از نویسندگان مزبور نوشته بود و در همین مجموعه بود که موپاسان داستان معروف «بول دوسویف» Boule de Suif خود را انتشار داد. این مجموعه در سال ۱۸۸۰ با مقدمهٔ تند و پر سر و صدائی از امیل زولا منتشر شد و بدنبال آن بود که زولا مقالات و نظریات و آثار انتقادی خود را انتشار داد و اصول عقاید خود را بیان کرد.

#### عقایدی چند...

در سال ۱۸۷۸ «گوستاو فلوبر» ضمن نامه های متعددی به عقاید زولا اعتراض کرد و نوشت: تعجب می کند از اینکه چرا دوست نویسنده اش نمی تواند ببیند که در «تجارب» او هیچ چیز جبری نیست بلکه هرچه وجود دارد همان است که خود او بمیل خود وارد کرده و آنچه نوشته همان است که دلش خواسته است آنطور باشد.

در نامه ای که «هانری سثار» در سال ۱۹۱۸ انتشار داد چنین نوشت:

«وقتی که من کتاب «مقدمه ای بر طب تجربی» اثر «کلود برنار» را برای مطالعه به زولا دادم میخواستم به او که ادعا میکرد کار نویسنده باید نظیر کار دانشمند باشد نشان دهم که طرز کار دانشمندان چه اندازه دقیق و حساب شده است. و با تذکر اشتباهات متعددی که معمولا ممکن است در طرز تفکر نویسندگان دیده شود، میخواستم او را از عواقب چنین تصمیمی برحذر دارم. کوشیدم به او نشان دهم که حتی در کتابهای خود او وقتیکه قهرمانان داستان همدیگر را دوست یا دشمن میدارند، بهم نزدیک یا از هم دور میشوند به هیچوجه از اصول وقوانین علمی پیروی نمیکنند، بلکه قلم نویسنده است که بطور اختیاری هر رفتاری را که بخواهد به آنها می دهد.»

دربارهٔ این نامه «رنه دومنیل» R. Dumesnil نویسندهٔ کتاب «رئالیسم» چنین میگوید:

«اگر امیل زولا نصیحت «هانری سئار» را گوش می کرد، کتاب «رمان تجربی» را نمی نوشت و به این صورت شاید اثر خود را ازاینکه آلت نظریات علمی

غلطی باشد و خواندن آن پس از دهها سال مایهٔ ناراحتی خوانندگان شود، نجات میداد. این نظریات عادی و ابتدائی برروی اثرزولاکه بخودی خود و خارج از این بحثها دارای ارزش و اعتباری است، سایه ای می اندازد.»

در یادداشتهای «برادران گنکور» بتاریخ ۱۹ فوریهٔ ۱۸۷۷ مطالب ذیل دیده می شود:

«فلوبر دست به حملهٔ شدیدی زده و همهٔ نظریات و کارهای امیل زولا را بباد حمله گرفته است. و زولا به او تقریباً چنین جواب میدهد: «شماها ثروت کوچکی دارید که از اشکالات زیادی نجاتتان میدهد اما من مجبور بودم هرگونه کتابی بنویسم! آری، نوشته های ناچیز!... آه خدای من، من هم مانند شما کلمهٔ «ناتورالیسم» را مسخره میکنم، اما با وجود این آن را تکرار خواهم کرد، زیرا به هر چیز باید اسم تازه ای داد تا مردم آن را تازه تصور کنند... من نخست میخی برداشتم و روی مرمردم گذاشتم، سپس چکشی بدست گرفتم و با یک ضربت، میخ را یک سانتیمتر در سرمردم فرو بردم، سپس با ضربهٔ دیگری میخ را به اندازهٔ دو سانتیمتر داخل مغز او کردم... چکش من همان جار و جنجال در روزنامه ها و سر و صدائی است که دربارهٔ آثارم راه می اندازه...»

دانیل مورنه Daniel Mornet نویسندهٔ «تاریخ ادبیات فرانسه» دربارهٔ ناتورالیسم چنین میگوید:

«از چنین مسلک ادبی که متکی بر اصول علمی تردیدآمیز و بچه گانه ای بود، فقط رمانهای مضحکی ممکن بود بوجود آید. اما زولا چنان نبوغ شعری و چنان مخیلهٔ قوی دارد که خیلی برتر از این نظریات بیهوده قرار گرفته است... زولا قدرت مشاهدهٔ فوق العاده ای دارد و اگر نتوانسته است به مشخصات اخلاقی و روحی قهرمانان خود توجه داشته باشد، در عوض، محیط خارج را خوب مشاهده و تشریح کرده است. مثلا در آسوموآر رختشویخانه را و در فصل «اعتصاب» از کتاب ژرمینال Jerminale جوش و خروش و قیام کارگران معدن را با توانائی عجببی مجسم میسازد... ولی در سایر نویسندگان ناتورالیست، دیگر اثری از سبک «زولا» باقی نمانده است و اغلب آنها دو باره به رئالیسم گرائیده اند. این عده فقط کوشیده اند که از

میان عرف و عادت مردم، آنچه به هوسها و تمایلات جنسی نزدیک تر است، یعنی اغلب فسادها و بدیهای آنها را تصویر و تشریح کنند.»

«گذشته از آن، خود زولا نویسندهٔ مبارزی بود، یأس و نومیدی در او راه نداشت و به جبری که در کتابهای خود آن همه برآن تکیه کرده بود تسلیم نمیشد. بزرگترین دلیل این موضوع حادثهٔ «دریفوس» بود که زولا برای نجات متهم بیگناهی در برابر زمامداران فاسد و سرمایه داران قلدر عصر خود قیام کرد و فریاد «متهم میکنم» او دنیائی را به لرزه درآورد.

نکتهٔ جالبی که در اینجا باید به آن اشاره کرد این است که اشتباه زولا و اعتماد شدید او به «علوم تجربی» در واقع اشتباه قرن او بود. قرن نوزدهم از این بابت قرنی عجیب بود. ماشین بخار و چراغ گاز را آخرین کشف بشر می شمردو همهٔ دانشمندان بزرگ عصر به این نتیجه رسیده بودند که هیچ راز نامکشوفی در عالم و در انسان وجود ندارد. در نظر آنها همه چیز مادی و ملموس بود و کار «کلود برنار» به آنجا کشیده بود که یقین داشت بزودی مواد تشکیل دهندهٔ اندیشه را از در ون مغز انسان بیرون خواهد کشید و جلوچشم همه تجزیه خواهد کرد و فرمول آن را خواهد نوشت.

در فصل اول کتاب خواندنی و عجیب Louis Pauwels و ژاک برژیه (سحرگاه ساحران) که لوئی باولز Louis Pauwels و ژاک برژیه Jacques Bergier در سال ۱۹۹۰ انتشار دادند مطالب حیرت آوری دربارهٔ این (اشتباه قرن) دیده می شود. بد نیست چند عبارت آن فصل را در اینجا نقل کنیم: «افسوس که تاریخ نام او را ثبت نکرده است. او مدیر «دفتر ثبت اختراعات» امریکا بود. و هم او بود که نخستین بار این هیاهو را به راه انداخت. در سال ۱۸۷۵ استعفانامهٔ خود را برای وزیر بازرگانی فرستاد و دلیلی که در آن برای استعفای خود ذکر کرده بود این بود که دیگر چیزی برای اختراع کردن باقی نمانده است. دوازده سال بعد از آن، مارسلن برتلو Marcelin Bertelot شیمیدان بزرگ چنین نوشت: «جهان از این پس هیچ رازی ندارد...»

همه درها به روی هرگونه تصوری دربارهٔ کشف تازه ای در علوم بسته

می شد... در سال ۱۸۹۵ «برونتیر» با اطمینان خاطر از «افلاس علم» سخن گفت. در همان زمان پرفسور «لیپمان» Lippmann مشهور به یکی از شاگردانش اعلام کرد که علم فیزیک تمام شده، طبقه بندی و منظم و کامل شده است و او بهتر است که به سراغ علم دیگری برود. همین شاگرد که هلبرونر Helbronner نام داشت بعدها اولین استاد «شیمی فیزیک» اروپا شد و کشفیات قابل ملاحظه ای دربارهٔ «هوای مایع»، اشعهٔ ماوراء بنفش و «فلزات نرم» انجام داد...»

در چنین قرنی و در میان چنین دانشمندانی بود که زولا با اطمینان خاطربنای «رمان تجربی» خود را گذاشت. بطوریکه بعدها وقتیکه از یک متخصص شنید قوانین «وراثت» که پایهٔ علمی اثر معروف او «روگون ماکار» بوده بهیچوجه قطعی و مطمئن نیست و هرلحظه امکان دارد که بر اثر کشفیات تازه ای تغییر کند بشدت دچار تعجب شد. و باز به همین اندازه حیرت کرد وقتی باو گفتند که علم در قلمرو «شناسائی انسان» بسیار کم پیشرفت کرده است و رمان نویس به هیچوجه نمی تواند ادعا کند که قوانین این امر را پیدا کرده است!...

### درعالم تئاتر

زولا که در سال ۱۸۷۹ در روزنامهٔ Bien Publique و در سال های بعد نیز در مجلهٔ «ولتر» (Voltaire) نقد تئاتر می نوشت، می خواست که مبارزهٔ قاطع ناتورالیستی را به روی صحنه نیز بکشاند. اما اولین کارهای تئاتری او نیز مانند کار برادران گنکور (هانریت مارشال ۱۸۲۵ Henriette Marechal) چندان امید بخش نبود. ناچار در این مورد نیز به روگون ماکار روی آورد و در سال ۱۸۷۹ اجازه داد که آسوموار را به صحنه ببرند. اقتباس تئاتری این اثر با استقبال روبرو شد و امکان داد که بیشتر آثار رمان نویسان ناتورالیست، (نانای زولا، «ژاک» آلفونس دوده در ۱۸۸۸، ژرمینال زولا و ژرمینی لاسرتوبرادران گنکور در ۱۸۸۳) به صحنه برود. برای بازسازی شرح صحنه ها و جزئیاتی که رمان زولائی را تشکیل

میدادند، طبعاً لازم می آمد که در این اقتباس های تئاتری تابلوهای «طبیعی» فراهم شود از قبیل هتل فقیرانه یا رختشویخانه های «آسوموار» و یا بحران های وحشتناک (مانند سقوط کو پویا بحران های مرضی آخر عمر او). اما چون صحنه تئاتر امکان اینکه مانند رمان از عهدهٔ تشریح این صحنه ها برآید ندارد، نمایشنامه به صورت ملودرام در می آید. موفقیت زودگذر این اثرها بیشتر به علت کنجکاوی مردم برای دیدن شکل تئاتری یک اثر مشهور بود و از سال ۱۸۸۷ به بعد نیز بر اثر نبوغ آنتوان.

«تئاتر آزاد» (Le Théatre\_Libre) بر اثىر ظرافت و طبيعى بودن صحنه ها، رفتار خودمانى هنر پيشه ها و خوددارى آنها از قلنبه گوئى، همه را به حيرت مي انداخت.

یکی از علل موفقیت آنتوان آن بود که در این تشاتر بیشتر آثار نمایشنامه نویسان خارجی، مانند هاو پتمان Huptmann، ایبسن Ibsen و استریندبرگ Strindberg، را به صحنه می آورد. زیرا ناتورالیسم فرانسه هر چند که نظریه پرداز خود را پیدا کرده بود و زولا اثری با عنوان ناتورالیسم در تئاتر (۱۸۸۱) نوشته بود، در عالم تئاتر موفقیت چشمگیری نداشت.

آنچه مسلم است اگر هانری بک H. Becque نمایشنامهٔ معروف خود بنام Les Corbeaux (کلاغان) را نمی نوشت، امروز در هیچ تاریخ ادبیات از تئاتر ناتورالیستی نامی برده نمی شد. «کلاغان» داستان زن یک کارخانه دار ثروتمند است که باتفاق سه دخترش در میان کلاهبرداران و جقه بازان افتاده است، بالاخره یکی از دختران او مجبور می شود که با یکی از آن اشخاص پست ازدواج کند.

ولی البته «هانری بک» از پیروان «زولا» و از طرفداران مکتب علمی و تجربی او نبود. بلکه ناتورالیسم مخصوص بخود داشت و پیوسته میکوشید که از روش خود دفاع کنید و میگفت: «من چندان علاقه ای ندارم که به قاتلان و مصروعان و باده نوشان و فدائیان ارئیت و قربانیان نسل بپردازم.» دربارهٔ نظریه هائی که زولا و دوستانش برای ناتورالیسم بیان کرده اند عقیده داشت که

حقیقت احتیاجی به تئوری ندارد، و عبارت از چیزی است که انسان می بیند و احساس میکند و آن را بدون احتیاج به عرف و قاعده ای بیان میکند.

بطور کلی مبارزات پر حرارت ناتورالیست ها در عالم تئاتر گرچه خود با موفقیت زیادی پایان نیافت و آثار برجسته ای از آنان باقی نماند ولی نباید فراموش کرد که آزادی عمل فراوان برای نمایشنامه نویسان آینده فراهم ساخت و در نتیجهٔ کوشش های فوق العادهٔ همان نویسندگان است که امروزه نمایشنامه های ژان آنوی J. Anouih و مارسل امه M. Aymé و ژان پسل سارتر J. P. Sartre و آلسبر کامو A. Camus

# روش دیگر نویسندگان ناتورالیست

حتم نویسندگانی که با خود زولا همکاری داشتند و از اوپیروی مه کردند، اصول فلسفی و علمی او را مورد تقلید قرار ندادند و فقط از روش ادبی او بیروی کردند و دیگر دریی آن برنیامدند که به دنبال شجرهٔ ارثی اشخاص برونيد و زنيدگي وراث اشخياص الكليي وعصبي را مورد مطالعه قرار دهند. و نخواستند که رمان خود را به صورت رسالهٔ علمی دانشمندانه در بیاورند و نوشتن آن را تجربه ای برای علم فیزیولوژی احتماعی بدانند. بلکه در همان روش ادبی که خود زولا هم از نویسندگان رئالیست نظیر فلوبر و گنکور گرفته بود، افراط و مبالغه کردند. این نو پسندگان ادعا کردند که در رمان هرگونه فرض و تصوری دروغ محض است؛ از این رو بحز آن حیزهائی که با کمال دقت مشاهده شده است، هیچ چیز دیگری را نباید وارد رمان کرد، حتی حوادث عجیبونادری راهم که در زندگی واقعی اتفاق میافتد، نباید به کتاب خویش راه داد، زیرا چنین حوادثی بیشتر شباهت به در وغ دارد. محتوی رمان باید عبارت از حوادث ر وزمرهٔ عادی و پیش یا افتادهٔ زندگی باشد، باید از همین چیزهائی باشد که نه آغاز دارند و نه پایان، حوادثی که همیشه و در همه جا و برای همه کس اتفاق می افتد. این را هم اضافه کردند که زندگی روزمرهٔ همه کس ازغرائز ناچیز یا پست و یا از زشتی ها تشکیل شده است. زیبائی و خصال نیکو، یا خیال وتصوری بیش نیست

ویا اگر هم واقعیتی داشته باشد، استثنائی و نادر است و نمی تواند موضوع رمان قرار گیرد. رمان باید پستی ها و دوروئی های مزورانهٔ زندگی اجتماعی را که براساس معایب و خودخواهی ها بنا شده است، نشان دهد. اهمیت و زیبائی رمان بسته به این است که بیشتر به زشتی و بی ارزشی دنیا وفادار بماند. از این روپیروان زولا که اصول مکتب علمی و تجربی او را فراموش کرده بودند، به صورت نویسندگان رئالیستی درآمدند که کارشان به افراط کشیده بود و فقط نغمهٔ زشتی ها و بدیها را ساز می کردند.

باین ترتیب گذشته از عدهٔ زیادی که به مخالفت با ناتورالیسم برخاسته بودند و با نوشتن آثار متعدد اخلاقی و ایدآلیستی و علمی و تاختن به ناتورالیستها میکوشیدند بنای این مکتب را درهم بریزند، خود نویسندگان ناتورالیست نیز اصول مکتب خویش را انکار کردند و تا اندازه ای به رئالیسم «فلوبر» و «گنکور» عودت نمودند.

در این میان بیانیه ای نیز تحت عنوان «بیانیهٔ پنج نفر» در آن پنج تن از نویسندگان جوان زولا را بشدت مورد حمله قرار دادند و ادعا کردند که پیشوای ناتورالیسم روزبروز از برنامهٔ خود قدم فراتر می نهد بطوریکه ناتورالیسم را به صورت آشیانهٔ مسائل مستهجن درآورده است و فریاد برداشتند که باید هرچه زودتر به داد نسل جوان رسید که «فردا خیلی دیر است!»

اما این بیانیه که شامل حملهٔ مستقیم به «زولا» بود موفقیتی کسب نکرد؛ حتی دشمنان زولا هم روی موافقی به آن نشان ندادند.

# تأثير ناتوراليسم

اکثر نویسندگان که سنگ ناتورالیسم را به سینه میزدند بزودی از اصول آن روگرداندند. بجای توصیف و تشریح «حقیقت حقیر زندگی» هریک به شیوهٔ خود دست بدامن تغزلات شاعرانه زدند و دوروئی اجتماع و تزویر و سالوس طبقهٔ حاکم را به پای میز محاکمه کشاندند. با هزاران نمونهٔ گوناگون موضوع «بول

دوسویف ۱» موپاسان را در آثار خود پروراندند و اشخاص «متقی و پرهیزگاری» را نشان دادند که هنگام نیاز به زن فاحشه ای رو میزنند و پس از رفع نیاز او را به باد ناسزا میگیرند.

طرفداری یک جانبهٔ این «ادبیات بیطرف» بزودی آن را از چشم مردم انداخت و پس از آن از ناتورالیسم تقریباً بجز تمایلات رئالیستی آن، چیزی باقی نماند. با این حال ناتورالیسم با همهٔ خامی و نارسائی سیر رمان نویسی را در قرن بیستم تغییر داد.

نخست آنکه رمان به استناد مدارک و مصالح واقعیت نوشته می شود. دیگر آنکه رمان نویس در عالم درون و گوشهٔ عزلت بسر نمی برد؛ و اگر هم چندگاهی به خلوت دل پناه ببرد باز ناچار است ترک انزوا کند تا به تماشای زندگی روزمره برود و در زیر ظواهر امور، غرائز و هوسهائی را که سررشتهٔ حقیقی زندگی هر فردی را بدست دارند جستجو کند، در نظر چنین رمان نویسی، زندگی حقیقی همان زندگی چند تن راحت طلب تن آسای اشراف منش نیست، زیرا این زندگی چیزی جز دروغ و تصنع ندارد؛ بلکه زندگی اکثریت مردم، زندگی افراد بیشمار و ساده دل در خور توجه و دقت اوست، و هنر یعنی تصویر زندگی همین مردم ساده و عامی.

نکتهٔ دیگر آنکه رمان نویس باید از قراردادها و سنن مصنوعی و پایدار ماندهٔ قدیم حذر کند: یعنی حادثهٔ داستان، بجای این که ماجراهای عجیب و غریب کودکانه ای را مانند خیمه شب بازی نشان دهد یا با خیال پردازی سهل و ساده ای پیروزی اخلاقی فضیلت را وصف کند و خواننده را همواره با توهم نیکی و نیکوکاری بفرید، باید سیرپیچیده و بغرنج و بی آغاز و پایان زندگی را باز نماید.

این ناتورالیسم مستند و اجتماعی و بدبین و طنزآمیز و انتقادی دامنهٔ نفوذ خود را تا زمان ما کشانده است.

۱. به «نمونه های ناتورالیسم» در پایان این فصل مراجعه شود.

پس از خانوادهٔ روگون ماکار، رمانهای طولانی دیگری آفریده شده اند: خانوادهٔ فورسایت از جان کالسوورثی، خانواده تیبو از روژه مارتن دوگارو خانوادهٔ باسکیه از ژرردوهامل. هریک از این رمانها داستان زندگی یک خانواده را بازمیگوید. برخی از وسوسه های ناتورالیستی (مرگ، سقوط، جنگ، پریشانی) بعدها در اکسپرسیونیسم آلمان، به صورت رویای تب آلودی در می آید.

در ادبیات فرانسه نیز این وسوسه ها همراه با زبان عامیانهٔ محلات فقیرنشین که نخست هویسمانس Huysmans (۱۹۰۷ – ۱۹۰۷) و برادران گنکور وارد آثارشان کرده بودند، مانند سیلابی از قلم توانای لوئی فردینان سلین لار آندره بازی میشود. رئالیست های سوسیالیست فرانسوی نیز (آندره استیل A. Stil و روژه گارودی (R. Garaudy) به رغم مخالفت تئوریک شان تحت تأثیر ناتورالیست ها هستند.

پس از اینکه دوران علم گرائی سپری می شود، و به تدریج با پیشرفت هنر رشانانویسی، خود نویسنده هم از میان برمی خیزد، ثبت مستند وقایع و افشاء ظاهراً بی طرفانهٔ همهٔ رنجها و همهٔ خشونت ها باقی می ماند. بدین ترتیب باید گفت که عده ای از بزرگترین نویسندگان امریکائی (دوس پاسوس، استینبک، کالدول) و ایتالیائی (سیلونه، لوی Levi، ویتورینی) و بالاخره نئور ئالیسم ایتالیا، گوشهٔ جشمی به روش ناتورالیست های اولیه دارند.

## ناتورالیسم در کشورهای دیگر

نفوذ ناتورالیستهای فرانسوی در انگلستان بسیار کم مشهود شد، زیرا تصور بی پردهٔ صحنه های داستان به ترتیبی که در آثار ناتورالیستها دیده می شود با روح انگلیسی سازگار نبود. نباشر اولین ترجمهٔ آثار «زولا» محکوم به زندان شد. در میان نویسندگان این دوره فقط یکنفر را می توان استثناء کرد و آن «جرج مور» George moor (۱۸۵۳ –۱۸۵۳) است که نویسندهٔ رئالیست سدشکنی بود و جوانی خود را در پاریس بین نویسندگان و هنرمندان پیشرو بس برده بود. یکیی از آثار «میور» که Exther Waterr نام داردیسک اثر

ناتوراليستى است.

در ادبیات هلندی ناتورالیسم بشدت رواج یافت. ذوق ملی آمادهٔ قبول تحلیل واقعیات بود و عکس العمل شدیدی بر ضد رمان محافظه کار و قراردادی بوجود آمده بود. وان لانپ ۷an Lannp با نوشتن کتاب ۲۸۹۵ (۱۸۲۵) بود این افراطی در رئالیسم کرد که جنجال و سر و صدا بر پا شد. اما پایه گذار واقعی ناتورالیسم هلند امانتس ۱۸۶۸ (۱۹۲۳ –۱۹۲۳) بود که از «تن» پیروی میکرد و میخواست هنر نیز مانند علم آزاد و بی پروا باشد. دارای ذوق تحلیل درست بود و سبکی ساده و صریح داشت. در رمانهای خویش تا حد زیادی مدیون «سه نوول» تورگنیف است و معروفترین رمانهایش «مادموازل لینا» (۱۸۸۸) است که در معرض حملات متعدد قرار گرفت. نویسندهٔ دیگر این دوره آلترینو و از فلوبر و زولا و بخصوص برادران گنکور تقلید میکرد. چون در فکر اضطراب و مرگ بود زندگی اشخاص علیل و افرادی را که اسیر غرایز خویش هستند مورد تحلیل قرار میداد و نشته ای آهنگذار و بی نقص داشت. وی داستانهائی از قبیل مارتا Martha و شت.

نفوذ «تن» و «زولا» قدرت تصویر بیرحمانه و تیرهٔ واقعیات را به این ملت بخشیده بود. از اینرو این مرحله در ادبیات هلندی بصورت جریان مهمی درآمد که رمان هلندی را پرمایه تر و واقعی تر ساخت.

در آلمان درآن مرحله ای که رمان به صورت عادی و مبتذلی درآمده بود، تئوریها و روش کار زولا بخوبی استقبال شد. ناتورالیسم که نهضت جدیدی بود بخصوص در برلن با علاقه پذیرفته شد. نخستین نویسنده ای که به این مکتب متمایل گشت «کرترز» Kretzer است که «زولای آلمان» لقب گرفت. وی در آثار خویش بیشتر تحت تأثیر «دیکنز» بود و سبکی بسیار ادیبانه داشت. بیان کنندهٔ تشوریهای ناتورالیسم آلمانی نویسنده ای بنام «هولتس» Holz بیان کنندهٔ تشوریهای ناتورالیسم آلمانی نویسنده ای بنام «هولتس» ۲۸۲۳ (۱۹۲۹ سات که طرفدار ضبط دقیق حرکات و گفتارها یا بهتر بگوئیم «عکاسی واقعیتها» است. هولتس در سال ۱۸۸۹ به کمک نویسندهٔ دیگری

# ۲۲ کا / مکتب های ادبی

بنام شلاف Schlaf سه داستان تحت عنوان «پاپا هاملت» Papa Hamlet پیروی از همین سبک (Réalisme Photographique) نگاشت. بطور کلی ناتورالیسم در آلمان با سروصدا و تشکیل انجمن های ادبی و انتشار رساله ها و تأسیس تئاترها توأم بود. از میان نمایشنامه نویسان این دوره در آلمان هاو بتمان تأسیس تئاترها توأم بود. از میان نمایشنامه نویسان این دوره در آلمان هاو بتمان گوناگون دارد اما شهرت او با نمایشنامهٔ ناتورالیستی «پیش از سپیده دم» (۱۸۸۹) آغاز شد که فاجعه ای مربوط به تأثیر ارثی الکلیسم بود. این نمایشنامه که در آن هم تأثیر «زولا» و هم تأثیر (ایبسن) دیده می شد جنجالی بر پاکرد و بر سر آن کشمکش ها شد. «هاو پتمان» موفقیت بزرگ خویش را با نمایشنامه های «جشن صلح»، «مرد تسمها» و «نساجان» Tisserands (۱۸۹۲) بدست آورد. نمایشنامهٔ جسورانه و هیجان آور اخیر، فاجعهٔ بردگی و تیره روزی کارگران سیلزی نمایشنامهٔ جسورانه و هیجان آور اخیر، فاجعهٔ بردگی و تیره روزی کارگران سیلزی

در ایتالیا نیز در این دوره رمانهای رئالیستی مربوط به آداب و اخلاق در مرحلهٔ ابتذال بود از این رو جوانان متهور و جسور به این فکر افتادند که از ناتورالیسم فرانسه الهام بگیرند. آنان که فاصلهٔ زیادی با دید «او بژکتیف» داشتند از آزادی جدید برای مبارزه با «ایدآلیسم خنک و اخلاق قراردادی» که بر ادبیاتشان حاکم بود استفاده میکردند. اما هیچ یک از آنها نویسندگان درجه اولی نشدند. و این مرحله «وریسم» Verisme در ادبیات ایتالیا موفقیتی نیافت. زیرا ذوق ایتالیائی بهیچوجه ادبیات عینی (Objective) را نمی توانست بپذیرد و در اولین فرصت جنبههای غنائی و یا هزل آمیز را به آن می افزود.

# نمونه هائى ازآثار نويسند گان ناتوراليست

1 مقالات تئوریک

فصلی از: رمان تجربی نوشتهٔ امیل زولا

امیل زولا مجموعه ای از مقالات خود را دربارهٔ رئالیسم و ناتورالیسم و نیز رمان و تئاتر در کتابی با عنوان «رمان تجربی» گردآوری و منتشر کرده است. یکی از مقالات مهم این کتاب، مقاله ای است در هشت قسمت با عنوان «در باب رمان» ما در اینجا قسمت اول آن مقاله را که «حسّ واقعیت» نام دارد و فرق رمان تخیلی و رمان ناتورالیستی را با کمال وضوح شرح داده است ترجمه و نقل میکنیم.

### حس واقعيت

زیباترین مدحی که در گذشته می شد از یک رمان نویس به عمل آورد، این بود که بگوئیم: «نیروی نخیل دارد.» امروزه چنین مدحی تقریباً انتقاد شمرده می شود، زیرا که شرایط رمان بکلی عوض شده است. نیروی تخیل دیگر صفت اساسی رمان نویس نیست.

آلکساندر دوما و اوژن سونیروی تخیل داشتند، ویکنور هوگو در نتردام دو پاری شخصیت های تخیلی و داستان بسیار هیجان انگیزی آفریده است. ژرژساند در مو پرا Mauprat توانسته است تمام یک نسل را با عشق های خیالی قهرمانانش به هیجان بیاورد. اما کسی ندیده است که به بالزاک و استاندال نسبت تخیل بدهند؛ از قدرت و استعداد آنها در کار مشاهده و تحلیل سخن گفته اند. آنها بزرگند زیرا عصر خودشان را تصویر کرده اند، نه بدین سبب که داستان ها ابداع کرده اند، این تحول را آنها ایجاد

کرده اند و به دنبال آثار آنها، دیگر تخیل در رمان به حساب نمی آید. رمان نویسان بزرگ معاصر ما، گوستاو فلوبر، ادمون و ژول دوگنکور و آلفونس دوده را در نظر بگیرید، هنر آنها در آنچه تحلیل می کنند نیست، بلکه در این است که طبیعت را با همهٔ حدّتش مجسم کنند.

من در مورد این خلع مقام تخیل اصرار دارم، زیرا مشخصهٔ رمان جدید را در همین امر میبینم. تا زمانی که رمان سرگرمی ذوقی و تفریحی بود که از آن بجز لطف و جاذبه انتظار دیگری نمی رفت، معلوم است که مشخصهٔ بزرگ آن، قبل از هر چیزی وجود ابداع فراوان در آن بود. حتی وقتی هم که رمان تاریخی و رمان متعهد به میان آمد، بازهم تخیل بود که برای تجسم زمان های گذشته و یا ساختن شخصیت هائی که میبایستی از حقوقشان دفاع کرد و یا دلائلی که در این دفاع به کار می رفت، با همهٔ قدرت عمل می کرد. با رمان ناتورالیستی، یعنی رمان مشاهده و تحلیل، شرائط به سرعت تغییر کرد. البته باز هم رمان نویس دست به ابداع می زند، اما او در واقع یک طرح و یک درام ابداع می کند، اما درام ساده ای است، اولین داستانی است که زندگی روزمره برای او فراهم می کند و در امر صرفه جوئی اثر، جای مهمی را اشغال نمی کند. حوادث در این رمان گسترش طبیعی شخصیت ها هستند. مسئلهٔ مهم این است که مخلوقات زنده ای را وارد میدان عمل کنیم که در برابر خوانندگان، کمدی انسانی را به طبیعی ترین صورتی بازی کنند. همهٔ سعی نویسنده بر این است که امر تخیلی را طبیعی ترین صورتی بازی کنند. همهٔ سعی نویسنده بر این است که امر تخیلی را بشت سر واقعیت پنهان کند.

گفتن اینکه رمان نویسان معاصرمان چگونه کار میکنند، اطلاع جالبی خواهد بود. آنها تقریباً همهٔ آثارشان را بر پایهٔ یادداشت هائی که مدت های مدید گردآورده اند، بنا میکنند. آنبان وقتی که با دقتی وسواس آمیز، زمینی را که باید بر آن راه بروند، مطالعه میکنند، وقتی که از همهٔ منابع خبر می گیرند و اسناد متعددی را که مورد نیازشان است در دست دارند، تبازه آن وقت است که نوشتن را آغاز میکنند. طرح اثر را خود این اسناد برای او آورده اند، زیرا اغلب پیش می آید که حوادث بطور منطقی هرکدام در جای خود قرار می گیرند. تقارنی برقرار می شود و داستان از مجموعهٔ همهٔ مشاهدات و ملاحظات گردآوری شده و همهٔ یادداشت های فراهم آمده به وجود می آید. هریک از آنها طبق روال زندگی شخصیت ها، دیگری را به دنبال می آورد و

گره گشائی و پایان نیز چیزی نیست مگر نتیجهٔ طبیعی و ضروری آن مجموعه. ملاحظه میکنید که در چنین کاری سهم مخیله چقدراندک است، ما دیگر، مثلاً، از ژرژساند بسیار دور شده ایم. میگویند که او یک کاغذ سفید پیش روی خود میگذاشت، از تصور اولیه ای که در مغز داشت آغاز میکرد و بدون توقف پیش میرفت، و فقط به مخیلهٔ خودش متکی بود که برای او هر چند صفحه که میخواست فراهم میکرد تا یک جلد اثرش تکمیل شود.

یکی از نویسندگان ناتورالیست، میخواهد رمانی دربارهٔ عالم تثاتر بنویسد. از همین اندیشهٔ کلی آغازمی کند، بی آنکه هنوز حادثه ای یا شخصیتی را در نظر داشته باشد. اولین تلاش او این خواهید بود که در بادداشت های متعدد هر اطلاعی را که مىتواند دربارهٔ این عالمي كه ميخواهد تصور كنيد، گرد بياورد: فلان هنر بيشه را م , شناسد ، در فلان صحنه شرکت کرده است ، اینها بهترین اسناد هستند زیرا در درون او پخته شده اند، بعد وارد میدان عمل می شود، مطلع ترین آدمها را وادار می کند که حرف بزنند، كلمات، داستان ها و چهره ها را ثبت مىكند؛ تازه اين همه كارنيست. بعد به سراغ اسناد مکتوب خواهد رفت و هرآن چیزی را که می تواند برای کارش مفید باشد خواهد خواند. آخر س، از مكان ها بازديد خواهيد كرد، چند روزي دريك تئاتر به سر خواهید برد تا همهٔ گوشه و کنار آن را بشناسد، حندین شامگاه را در لژیکی از هنر پیشه ها به سر خواهد برد و هرقدر که می تواند خود را به محیط و فضای آنجا عادت خواهد داد و وقتی که همهٔ این اسناد و مدارک تکمیل شد، رمان او، همانطور که قبلاً گفتم، خودبه خود ایجاد خواهد شد. رمان نو بس کاری نخواهد داشت حز اینکه حوادث را در جای خود قرار دهد. از مجموعهٔ آن چیزهائی که شنیده است طرح سادهٔ درام را در خواهد آورد. و داستانی را که برای بر یا داشتن اسکلت فصل هایش به آن احتیاج دارد. دیگر غریب بودن این داستان نیست که اهمیت دارد، برعکس، هرچه بیشتر عادی و کلی باشد، بیشتر تیپیک خواهد بود. به حرکت در آوردن شخصیت های واقعی در محیطی واقعی، دادن یک پاره از زندگی انسانی به دست خواننده. همهٔ رمان ناتوراليستى يعنى اين!

حال که دیگر تخیل صفت اساسی رمان نویس نیست، پس چه چیزی جای آن را گرفته است؟ پیوسته یک صفت اساسی لازم است. امروزه صفت اساسی رماننویس، حس واقعیت است و من به این نتیجه میخواستم برسم.

حس واقعیت، احساس کردن طبیعت است و بازسازی آن چنانکه هست. در وهلهٔ اول چنین به نظر می رسد که هرکسی دو چشم برای دیدن دارد و هیچ چیزی به اندازهٔ احساس واقعیت بین همه مشترک نیست.

با وجود این هیچ چیزی کمیاب تر از آن نیست. نقاش ها این را خیلی خوب میدانند. برخی از نقاش ها را در برابر طبیعت بگذارید، آن را به غریب ترین صورت دنیا خواهند دید. هرکدام آن را تحت رنگ مسلطی ملاحظه خواهد کرد. یکی آن را به سوی رنگ زرد خواهد راند، دیگری به سوی بنفش و سومی سبز. در مورد اشکال هم، همان پدیده ها روی خواهد داد. یکی اشیاء را مدوّر میکند. دومی زوایای آن را چند برابر میسازد. بدینسان هر چشمی دیدی خاص دارد. و بالاخره چشم هائی هم هستند که اصلاً چیزی نمی بینند. آنها بی شک عیبی دارند، عصبی که آن چشم ها را به مغز ارتباط می دهد دچار فلجی است که هنوز علم مشخص نکرده است. آنچه مسلم است این است که آنها بیهوده جنب و جوش زندگی را در اطرافشان نگاه میکنند. زیرا هرگز این است صحنه ای از آن را بازسازی کنند.

من نمیخواهم در اینجا از هیچ رماننویس زنده ای نام برم و همین امر کارم را دشوار میکند. زیرا دادن نمونه مسئله را روشن میکرد. اما هرکسی می تواند ملاحظه کند که برخی از نویسندگان حتی پس از بیست سال زندگی در پاریس، بازهم شهرستانی مانده اند. آنها در تصویر ولایت خودشان مهارت دارند، اما به محض اینکه یک صحنهٔ پاریسی را به دست میگیرند، گیر میکنند و موفق نمی شوند که احساسی درست از محیطی که سالها در آن به سر برده اند، به دست دهند. این مورد اول از فقدان نسبی حس واقعیت است. بی شک احساس های دورهٔ کودکی بسیار تند و تیز بوده است، چشم، مناظری را که نخستین بار تکانش داده، ضبط کرده است. سپس فلج آغاز شده و هرقدر که پاریس را نگاه میکند چیزی نمی بیند و در آینده هم هرگز نخواهد

ناگفته نماند که موارد بسیار فراوان از فلج کامل وجود دارد. چهبسا که رمان نویس گمان میکند که طبیعت را میبیند و حال آنکه آن را نمی بیند مگر از خلال اعرجاج های متعدد. آنها اغلب حسن نیت کامل دارند، خودشان را متقاعد میکنند که

هرآنچه لازم بوده در تصویرشان آورده اند و اثر، نهائی و کامل است. و این از اعتقادی برم آید که آنها به انباشتن رنگ ها و صورت های غلط بر روی هم داشته اند. طبیعت آنها چیز وحشتناکی است که به تصور حفظ حمده اش کوحکتر با بزرگترش کرده اند. برغم کوشش هایشان همه چیز با رنگ های ساختگی و با اطناب بیان میشود، همه چیز روزه میکشند و همدیگر را له میکنند. (آنها شاید میتوانستند اشعار حماسی بسرایند، اما هرگز نخواهنـد توانست یک اثر حقیـقی بیافریننـد، زیرا جراحت چشم هایشان مـانع آنهاست، زيرا وقتي كه انسان حس واقعيت نداشته باشد نمي تواند به آن دست يابد.) من قصه گویان جذاب و فانتزی پردازان محبوب می شناسم و گویندگان شعر منثور که کتابهایشان را سخت دوست دارم. آنان در کار نوشتن رمان دخالت نمیکنند و در خارج از دنیای واقع، اثـرشان بسیار شیـرین است. حس واقعیت فقط زمانی مطلقاً ضرورت دارد که انسان بخواهد به تصویر زندگی بیردازد، آنگاه از میان تصوّراتی که ما امروزه داریم، هیچ چیزی نخواهد توانست جای آنرا بگیرد. نه سبکی که با شور و علاقه برداخته شده، نه دقت در کلام و نه تلاش های بسیار برارزش. شما دارید زندگی را تصویر میکنید، قبل از هرچیزی آن را آنگونه که هست مشاهده کنید و برداشت دقیق آن را به دست بدهید. اگر این برداشت عجیب و غریب است، اگر صحنه ها بي تناسبند، اگر اثر به كاريكاتور بدل مي شود، حالت حماسي يا عاميانه ييدا كرده است، باید بدانید که آن اثر مرده به دنیا آمده است و محکوم به فراموشی فوری است. حِنانكه بايد، به حقيقت دست نيافته است و هيچ دليل وجودي ندارد.

این حس واقعیت را به نظر من، به آسانی می توان در کار نویسنده تشخیص داد. برای من این حس سنگ بنائی است که همهٔ قضاوت های من بر مبنای آن صورت می گیرد. وقتی که رمانی را میخوانم، در صورتی محکومش می کنم که به نظرم می رسد نویسنده حس واقعیت ندارد. چه در عمق گودالی باشد و چه برفراز ستارگان، چه پست باشد و چه بلند، برای من فرق نمی کند. حقیقت صدائی دارد که معتقدم انسان دربارهٔ آن اشتباه نمی کند. جمله ها، عبارات، صفحات و همهٔ کتاب باید صدای حقیقت را بدهد. خواهند گفت که باید گوش ظریف داشت، اما فقط باید گوش درست داشت، نه بیشتر. و خوانندهٔ عادی که معمولاً از ظرافت احساس هم بهره مند در آثاری که صدای حقیقت می دهند، به خوبی این صدا را می شنود، کم کم به

این آثار نزدیک می شود، و حال آن که دربارهٔ آثار دیگر، آثاری که صدای ناساز و اشتباه می دهند بزودی سکوت برقرار می شود.

همانطور که سابقاً دربارهٔ یک رماننویس میگفتند: «او نیروی تخیل دارد.»، من میخواهم که امروزه بگویند: «او حس واقعیت دارد.» چنین تعریفی والاتر و درست تر خواهد بود. موهبت دیدن، خیلی کمتر از موهبت آفریدن، همگانی است.

برای اینکه سخنم را بهتر به گوش ها برسانم، به بالزاک و استاندال برمیگردم، هردو استادان ما هستند. اما اعتراف میکنم که من نمی توانم همهٔ آثار آنها را با ارادت مؤمنی که بدون آزمودن تسلیم می شود قبول کنم. من آنها را فقط در عباراتی بزرگ و عالی می یابم که حس واقعیت دارند.

من در سرخ و سیاه هیچ چیزی را برتر از تحلیل عشق های «ژولین سورل» و «مادام دورنال» نمی یابم. باید به روزگاری اندیشید که این رمان نوشته شد، یعنی اوج رومانتیسم که قهرمانان آثار با بی سرو ته ترین تغزل ها به هم عشق می ورزیدند، و حال آنکه در این کتاب، پسر و زنی را می بینیم که مثل همه کس به هم علاقمند شده اند، با همهٔ بلاهت و ژرفای چنین عشق هائی و با همهٔ افت و خیزهای واقعیت. تصویری والاست. من این چند صفحه را با همهٔ صفحاتی که در آنها استاندال روحیهٔ ژولین را پیچیده تر میکند و در پیچ و خم های عالم سیاست که آنهمه دوست دارد وارد می شود، عوض نمی کنیم. امروزه او به این سبب بزرگ است که در هفت یا هشت صحنه جرأت کرده است که وصف واقعی و جنبه های قطعی زندگی را وارد اثر کند.

 رمان نویس بجز همین مخیله امتیاز دیگری نداشت، در ادبیات ما فقط یک مورد مرضی و قابل مطالعه شمرده می شد.

اما خوشبختانه بالزاک، بجر آن مخیله، حس واقعیت را هم داشت و گسترده ترین حس واقعیتی که تا کنون دیده شده است. شاهکارهای او شاهد این مدعا هستند. در اثر فوق العادهٔ او، دختر عموبت، «بارون هولو» بطور غول آسائی حقیقی است. و اوژنی گرانده سراسریک شهرستان را در دوران معینی از تاریخ ما دربر گرفته است. همچنین باید از بابا گوریو، برهم زن و پسر عموپونس و آثار متعدد دیگر او که از بطن جامعهٔ ما بیرون آمده اند نام برد. افتخار جاودانهٔ بالزاک در این آثار است. او رمان معاصر را پایه گذاری کرده، یکی از اولین کسانی است که این «حس واقعیت» را وارد عالم ادب کرده و به کبار برده است و همین حس به او امکان داده است که دنائی را در آثار خود محسم کند.

با اینکه تنها دیدن کافی نیست، باید منعکس کرد. از این روپس از «حس واقعیت»، شخصیت نویسنده نیز شرط است. رمان نویس بزرگ باید حس واقعیت را همراه با قدرت بیان شخصی داشته باشد.

۲ رمان ها و داستان ها

L'Assommoir آسوموار (۱۹۰۲–۱۸٤۰) اميل زولا

#### خلاصة كتاب

«کوپو» Coupeau که حلبی ساز شرافتمندی است موفق می شود با دختر رختشوئی بنام «ژروژ» Grrane که دوسیتش دارد ازدواج کنند. در سایهٔ کار منظم هردو آنها وضع زندگی خانوادهٔ کوچکشان روزبروز بهترمی شود و پولی که در صندوق پس انداز ذخیره میکنند رفته رفته بیشتر می گردد. اما در این اثناء روزی «کوپو» در حین کار از جای بلندی می افتد و پایش می شکنند. معالجهٔ این شکستگی مدت زیادی طول میکشد. پس از مدتی که از بستر برمی خبزد، چون وضع مزاجیش برای کار آماده نیست، مشغول ولگردی می شود و در نشیجهٔ تشویق عده ای از وفیقان بد، عادت میکند که مرتباً به میخانه برود.

پس از مدتی، از پولهائی که به هزار وحمت گرد آورده بودند. اثری تمیماند. اما آهنگر خوس فلبی به نام «گویه» نصماند. اما آهنگر خوس فلبی به نام «گویه» نصمان که بطور پشهایی «زرور» را دوست دارد، پولی به آنها فرض می دهد و آنها با این پول سر و سامانی به دکان خود می دهند. «ژروز» رختشوئی خستگی ناپذیر است و لباسهائی که می شوید در تمبزی و سفیدی نظیرندارد. ولی در مقابل «کوپو» به تنبلی و مشروب خواری معناد شده است. زن مدتی می کوشد که از این وصع حلوگیری کند و شوهرش را از این راه برگرداند، ولی کوششهای او نتیجه ای نمی دهد. میخانهٔ «آسوموار» (آلبت قتل) که «کوپو» مرتباً بآنجا میرود، آخرین دینارهای پس انداز آنها را می بلعد. «ژروز» دکان خود را از دست می دهد و مثل سالهای گذشته بطور روزمرد برای مردم کار میکند و رونه رفته رفته بدی سقوط می رود. این خانوادهٔ کوچک که با بی برولی و ففر

دست بگریبان است دچار وضع فجیعی می شود. «کو بو» از زنش بول میخواهد و چون زنش باو جواب نفی میدهد شوهر در مقابل چشمان متجسس دخترشان «نانا» که از دیدن بدی ها احساس لذت می کند شروع به کتک زدن زنش میکند و اثاث خانه را به بازار می برد و می فروشد و پول آنرا به میخانه چی میدهد. «ژروز» نیز بالاخره تاب مقاومتش در مقابل اینهمه بد بختی و تیره روزی به پایان میرسد و او هم شروع به میخواری می کند. روزی برای پیدا کردن شوهرش بمیخانه (آسوموار) می رود و با تفاق «کو پو» و رفقای ولگرد او گیلاسی مشروب «آنیزت» می خورد. «آنیزت» داش را بهم می زند و آرزومی کند که مشروب تند تری بخورد و میخورد. اکنون از گوشهٔ چشم به گیلاسهای عرق نگاه می کند.

## ترجمهٔ صفحه ای از متن کتاب:

\_ این که میخورید چیست؟

«کو پو» جواب داد:

\_ این؟ این کافور «باباکلمب» است. خوب نیست اینقدر بیخبر بـمانی، بیا یک جرعه بتو بدهم.

از گیلاسی که به سوی او دراز شد، جرعه ای خورد و دندانهایش بهم قفل شد. «حلبی ساز» در حالیکه از خنده روده بر می شد گفت:

دها! گلویت را سوزاند؟... بیک جرعه سربکش! هر گیلاسس یک سکهٔ شش فرانکی از جیب دکتر بیرون میکشد!

در گیبلاس دوم، دیگر «ژروز» آن گرسنگی را که اذیتش میکرد احساس نکرد. اکنون دیگر با «کوپو» کنار آمده بود و او را به گناه بدقولی توبیخ نمی کرد. میتوانستند روز دیگری به «سیرک» بروند. اصلا بازی این اشخاصی که سوار بر اسبها چهارنعل می رفتند چندان نکتهٔ جالبی نداشت!... در میخانهٔ «بابا کلمب» باران نمی آمد و هرچند که دستمزد روزانه توی الکل حل میشد ولی در عین حال مایع صاف و درخشانی نظیر طلا توی معده اش سرازیر میشد. کائنات را به پشیزی نمی شمرد، زندگی هیچوقت برای او این همه لذت بخش نشده بود و از اینکه بر اثر این لذت فقط نیمی از درد تمام شدن پولها را احساس میکرد، تسلی می یافت. خیلی راحت بود، بهتر از آنجا کجا می توانست برود! حتی اگر گلولهٔ توپ در کنارش منفجس می شد، از جای خود تکان نمی خورد.

در میان حرارت مطبوعی می بخت. نیم تنه اش به پشتش چسبیده بود، از لذتی که تمام اعضایش را سست می کرد، بهخود شده بود، آرنجها را به من تکیه داده و حشمانش را به نقطهٔ محهولی دوخته بود. در بکی از میزهای محاور او دو مشتری، یکی درشت هیکل و زمخت و دیگری حاق و کوتوله، از شدت مستی همدیگر را بغل کرده بودند و او از تماشای آنها لذت میبرد. آری، او به «آسوموار»، به صورت بابا کلمب که شبه یک خبک روغن خوک بودی به مشتر بهائی که بیت هایشان را مرکشیدند و نعره می زدند و به زمین تف می کردند، به چراغ گازهای بزرگ که آئینه ها و شیشه های عرق را شعله ور مي ساخت،نگاه مي كرد و مي خنديد. يوي مشروب ديگر ناراحتش نمي كرد. برعكس دماغش را غلغلك ميداد و حتى برايش خوشايند بود. يلكهاي چشمش بسته میشد و بی آنکه احساس نفس تنگی کند، نفس های مقطعی میزد و خواب آرامی برتمام وحودش مسلط میشد. پس از سومین گیلاس کوچک، حانه اش را روی دستها رها کرد. بحز «کوبو» و رفقای او دیگر کسی را نمیدید. اکنون صورتهایشان کاملا نزدیک هم بود. برروی گونه هایش نفسهای گرم آنها را احساس میکرد. ریشهای کثیف آنها را نگاه میکرد، گوئی میخواست موهای آنها را بشمارد. در این ساعت شب، همه شان مست لا يعقل بودند. «مه بوت» كه هنوزييب خود را از ميان دندانها بيرون نیاورده بود، مانند گاو تنبلی جدی و ساکت بود و دهانش کف کرده بود. «بیبی لاگریاد» هم شرح میداد که چطوریک بطری شراب را بیک جرعه سر کشیده است.

در این اثناء «بک ساله» که به لقب «بواسان سواف» معروف بود گردونهٔ قمار را آورده بود و با «کویو» سریول شراب بازی میکرد:

\_ دویست! چه بخت بدی! همیشه نمره های خوب نصیب تو می شود!

عقر بهٔ گردونه جیرجیر میکرد: تصویر «الههٔ ثروت» که زن قرمز درشت اندامی بود و در پشت شیشه ای نقش شده، میچرخید و از آن بجز لکهٔ گرد قرمزی که شبیه لکهٔ شراب بود، چیز دیگری دیده نمی شد.

ــ سيصد و پنجاه!... آه، خدا لعنت كند! ديگر من بازي نميكنم.

«ژروز» هم دلش برای بازی لک زده بود! پشت سر هم گیلاس خود را سرمیکشید و «مهبوت» را «بچه جان» خطاب میکرد. پشت سر او شیر بشکهٔ شراب که باز شده بود مرتباً کارمیکرد و صدای آن مانند صدای رودخانهٔ زیرزمینی شنیده می شد... دلش میخواست این صدا قطع بشود و چون از رسیدن باین آرزو ناامید می شد، دچار خشم می گشت. میخواست روی بشکهٔ بزرگ بپرد و چنانکه گوئی با جانوری می جنگد، آن را لگد کوب سازد و شکمش را سوراخ کند. همهٔ مناظر در هم و آشفته می شد. احساس می کرد که بشکه از جای خود تکان می خورد و با پاهای مسینش او را می گیرد و اکنون رودخانه ای از درون جسم او عبور می کند.

سپس همه چیز در اطراف او شروع به رقصیدن کرد و چراغهای گاز مثل ستاره سوسو می زدند. «ژروز» کاملا مست شده بود.

#### خلاصة بقبة كتاب

سم مهلک الکل تأثیرات خود را در آنها می بخشد. «کوپو» پس از گذراندن چند بحران در بیمارستان «سنت آن» در بخش مخصوص دیوانگان الکلی در اتاق انفرادی جان می دهد. «ژروز» نیز به آخرین حد تنگدستی و ذلت می افتد و دریک انبار زیر شیروانی برروی مشتی علف که رختخواب او را تشکیل می دهد، آخرین نفس خود را برمی آورد. جسد او را دو روزپس از مرگش براثر بوئی که از کله اش می آید پیدا می کنند.

# تپلی Boule de Suif (۱۸۹۳ – ۱۸۵۰)Guy de Maupssant گی دومو پاسان ترجمهٔ محمد قاضی

#### خلاصة كتاب

فرانسه در اشعال آلمانیها است. دلیجانی که حامل عده ای از افراد طبقات

مختلف فرانسهٔ آن دوره است یعنی اشراف، بورژواها، یک دموکرات هوچی، چند راهبه و بالا خره یک فاحشه از «روآن» حرکت میکند. مسافران دلیجان باین فاحشه حقیر که «پول دوسویف» (تبلی) نامیده می شود، اهمیتی نمی دهند، حتی او را تحقیر میکنند. ولی سبد «تبلی» پر از خوراکی است و همسفران او از گرسنگی مشرف به مرگند. گرسنگی آنان و بذل و بخشش «تبلی» باعث میشود که دشمنی ها از یاد برود و همه بهم نزدیک شوند. لحظه ای بعد، یک افسر آلمانی فقط برای ایدکه دلش خواسته است، جلو دلیجان را میگیرد و چون «تبلی» را می بینند، زاو خوشش می آید. محرومیت از ادامهٔ مسافرت، همهٔ طبقات را متحد م سازد و کلیهٔ مسافران بجنب و جوش می افتند. حتی راهبه های

خوش قلب نیز «تپلی» را راضی میکنند که با افسرآلمانی خوش رفتاری کند. چون راضی میشود و بلطف او دلیجان دوباره براه می افتد، مسافران دلیجان که شکمشان سیر شده و از جانب افسرآلمانی نیز خیالشان راحت شده است از «تپلی» رومیگردانند و نسبت باو ابراز تنفر میکنند. «تپلی» بجز گریه چارهٔ دیگری ندارد و صدای گریهٔ او با صدای سوت جوان دموکرات که لاینقطع سرود مارسیز را میزند، مخلوط میشود. اکنون صحنهٔ صرف غذا در دلیجان را با ترجمهٔ آقای محمد قاضی نقل میکنیم:

دلیجان چنان آهسته راه میپیمود که در ساعت ده صبح هنوز چهار فرسخ نرفته بود. مردها سه بار پیاده شنند تا سربالایی های تند جاده را پیاده طی کنند. کم کم دلشان به شور می افتاد زیرا بنا بود ناهار را در تت صرف کنند و اکنون امید نداشتند که غروب هم به آنجا برسند. همه مترصد بودند قهوه خانه ای بر سر راه ببینند که ناگهان دلیجان در چالهٔ پر برفی افتاد و بیرون کشیدن آن دو ساعت تمام به طول انجامید.

اشتها هردم افزون می شد و حواسها را مغشوش می کرد؛ و چون نزدیک شدن پروسی ها و عبور دسته های ارتش فرانسه تمام کسبه را ترسانه و رمانه و بود مشروب فروشی یا قهوه خانه ای هم در سر راه دیده نمی شد.

آقایان برای به دست آوردن خوراکسی به کلبه های دهقانی مزارع کنار جاده شتافتند ولی در آنجا حتی نان هم پیدا نکردند، زیرا دهقانان که اعتماد به کسی نداشتند از ترس غارت سربازان، که چیزی برای خوردن گیرشان نمی آمد و هرچه سراغ می کردند به زورمی گرفتند، آذوقهٔ خود را مخفی می کردند.

نزدیک ساعت یک بعدازظهر، لوازو اعلام کرد که واقعاً احساس گرسنگی شدیدی میکند. مدت ها بود که سایرین نیز مانند او از گرسنگی رنج میبردند و احتیاج شدید به سدجوع، که هردم رو به تزاید می نهاد، نطق همه را کور کرده بود.

گاه گاه یکی از مسافران خمیازه ای میکشید و یکی دیگر بلافاصله از او تقلید میکسرد؛ و بدین ترتیب هریک به نوبهٔ خود برحسب اخلاق و آداب دانی و وضع اجتماعی خویش دهانی با سروصدا یا با ادب و نزاکت بازمیکردند و در همان دم جلو آن حفرهٔ گشاده را که بخار از آن بیرون می زد با دست می گرفتند.

تپلی چندین بارخم شد، گفتی چیزی زیر دامان خود جستجومی کرد. لحظه ای مردد ماند و به اطرافیانش می نگریست و سپس آهسته و آرام قد راست می کرد. چهره ها پریده و منقبض بود. لوازو اظهار کرد که حاضر است هزار فرانک به بهای یک تکه گوشت ران خوک بپردازد. زنش حرکتی اعتراض مانند کرد و سپس آرام گرفت. هر وقت صحبت از ولخرجی به میان می آمد او همیشه ناراحت می شد و حتی در این زمینه شوخی هم سرش نمی شد. آقای کنت گفت: «راستش اینکه من هم حال خوشی

# ٠ ٤٤ / مكتب هاى ادبي

ندارم. تعجب می کنم که من چطور به فکر آوردن غذا نبوده ام.»

و هرکس خود را بدین نحو سرزنش میکرد.

با این وصف آقای کورنوده قمقمه ای پر از مشروب «رم» داشت. تعارف کرد ولی تعارف او به سردی رد شد. فقط لوازو دو جرعه نوشید و وقتی قمقمه را پس داد تشکری کرد و گفت: «این هم خوب است، لااقل معده را گرم می کند و اشتها را فریب می دهد.»

الکل او را بر سر نشاط آورد و پیشنهاد کرد که به پیروی از داستان مسافران کشتی که مردم به آواز میخوانند، حاضران مسافری را که از همه چاق تر است بخورند. این اشارهٔ غیرمستقیم به تپلی، کسانی را که مؤدب تر بودند ناراحت کرد. کسی جواب نداد. فقط کورنوده لبخندی زد. دو خواهر مقدس اکنون از تسبیح گرداندن و دعا خواندن بازایستاده و هردو دست در آستین های بلند خود فرو برده، آرام و بیحرکت نشسته و چشمان خود را به زیر انداخته بودند و بی شک عذابی را که بر ایشان نازل کرده بود به آستان او عرضه می کردند.

بالاخره ساعت سه بعدازظهر چون به وسط بیابانی رسیده بودند که تا چشم کار میکرد دشت و صحرا بود و حتی ده کوره ای هم به نظر نمی رسید تپلی یک دفعه خم شد و از زیر نیمکت خود سبد بزرگی را که در حولهٔ سفیدی پیچیده بود بیرون کشید.

اول یک بشقاب کوچک چینی و یک لیوان ظریف نقره و بعد قابلمهٔ بزرگی را که دو جوجهٔ کامل تکه تکه کرده و چربی گرفته در آن بود بیرون آورد. باز در سبدش چیزهای خوب دیگری مثل شیرینی تازه و میوه و نان قندی و خوراکی های دیگر، همه پیچیده و مرتب، دیده میشد، و این همه برای یک مسافرت سه روزه تهیه دیده شده بود تا در مسافرخانه ها احتیاج به خوردن چیزی پیدا نشود. گردن چهار بطری از وسط بسته های خوراکی بیرون آمنه بود. تپلی یک بال جوجه را برداشت و با کمال ظرافت، همراه با یکی از آن گرده نان های کوچک که در نرماندی به «رژانس» معروف است به خوردن پرداخت.

همهٔ نگاه ها به سوی او کشیده شد، سپس بوی غذا پیچید و سوراخ دماغ ها را بازکرد و آب فراوانی به دهان ها انداخت که توأم با پیچیدن صدای انقباض آرواره ها در زیر گوشها بود. نفرت و تحقیر خانم ها نسبت به این دخترک وحشیانه شد، چنانکه آرزو می کردند او را بکشند یا خود او و لیوان و سبد خوراکی هایش را از توی دلیجان به روی برف ها بیندازند.

لیکن لوازو قابلمهٔ جوجه ها را با چشم می بلعید. آخر گفت: «خوشبختانه خانم بیش از ما احتیاط به خرج داده است. اشخاصی هستند که همیشه فکر همه چیز را می کنند.»

تپلی سر برداشت و به او نگاه کرد و گفت: «میل داریند بفرمایید آقا! سخت است که انسان از صبح تا این ساعت ناشنا بماند.»

لوازو تعظیمی کرد و گفت: «راستش خانم، من نمی توانم تعارف شما را ردکنم، چون دیگر قادر به خودداری نیستم. آدم در جنگ باید جنگی باشد، اینطور نیست خانم؟»

و سپس نگاهی به اطراف انداخت و بازگفت: «در روزهای وانفسا مثل چنین روزی برخورد با کسانی که به آدم احسان میکنند لذت دارد.»

لوازو روزنامه ای را که همراه داشت روی زانوپهن کرد تا شلوارش کثیف نشود و با نوک چاقویی که در جیب داشت یک ران جوجه را که چربی روی آن برق میزد بلند کرد، یک تکهٔ آن را به دندان کند و سپس با چنان لذت و اشتهایی به جویدن پرداخت که آه عمیقی حاکی ازیأس و اندوه از داخل دلیجان برخاست.

لیکن تپلی به لحنی متواضع و مهربان به خواهران مقدس تعارف کرد که خوردن ماحضرش شرکت کنند. هردو فی الفور پذیرفتند و پس از زمزمه ای تشکرآمیز، بی آنکه سر بردارند، به سرعت بنای خوردن گذاشتند.

کورنوده نیز تمارف همسایهٔ خود را رد نکرد و با خواهران مقدس، با پهن کردن روزنامه روی زانوان خود یک نوع میز ناهارخوری درست کردند.

دهان ها لاینقطع باز و بسته می شاند و می بلعیاند و می جویاند و بیرحمانه فرومی دادند. لوازو در آن گوشه که نشسته بود امان نمی داد و آهسته زنش را هم تشویق می کرد که از او تقلید کند. خانم تا مدتی مقاومت کرد ولی بالاخره پس از احساس یک انقباض شاید در روده ها تسلیم شد. آن وقت شوهر لحن خود را مؤدب تر کرد و از «مصاحب زیبا» ی خویش پرسید که اگر اجازه می فرمایید لقمه ای هم برای بانو لوازو بگیرم.

#### ۲ ٤٤ / مکتب های ادبی

تپلی گفت: «بلی، آقا، حتماً حتماً!» و با لبخندی شیرین قابلمه اش را جلو او نگاه داشت.

وقتی بطری اول شراب «بوردو» را باز کردند دچار سرگردانی عجیبی شدند، چون یک لیوان بیشتر در بساط نبود. ناچار همان لیوان را بعد از پاک کردن به هم پاس میدادند. فقط کورنوده برای جلب توجه تپلی، دهانش را به آن نقطه از لیوان که هنوز از رطوبت لبهای همسایهٔ خوشگلش تر بود چسباند.

در این هنگام کنت و کنتس دوبره ویل و آقا و خانم کاره لامادون که مابین جمعی خورنده گیر کرده بودند و بوی غذا هم کلافه شان کرده بود چنین عذاب وحشتناکی را که نام تانتال ازنده به آن است تحمل می کردند. ناگهان زن جوان مدیر کارخانجات ریسندگی آهی کشید که همهٔ سرها به سوی او برگشت. رنگ صورت او از برف های صحرا سفید ترشده بود. چشمانش بسته شد و سرش به زیر افتاد. از هوش رفته بود. شوهرش دیوانه وار همه را به کمک خواست. همه دستپاچه شده بودند که ناگاه آن خواهر مقدس، که مس تر بود، سر مریض را در بغل نگاه داشت و لیوان تپلی را به لبهای او برد و چند قطره شراب در دهانش ریخت. بانوی زیبا تکانی خورد و چشم باز کرد و لبخندی زد و به لحنی محتضرانه اظهار کرد که اکنون حالش بسیار خوب است. ولی برای آنکه این صحنه تکرار نشود خواهر مقدس مجبورش کرد که یک لیوان از آن شراب بردو بنوشد و سپس به گفته افزود: «این از گرسنگی است و هیچ چیز دیگر نیست!»

آنگاه تپلی با چهرهٔ سرخ و برافروخته و با حال دستپاچگی نگاهی به چهار مسافر که هنوزناشتا مانده بودند کرد و گفت: «خدایا! نمنیدانم جرأت بکنم به این آقایان و این خانم ها هم تعارف بکنم...»

و بلافاصله از ترس توهين ايشان ساكت شد.

۱. Tantal: پادشاه لیدی که خدایان را دعوت کرد و پسر خود را برای ایشان سربرید و ژوپیتر خدای خدایان به کیفر این عمل او را محکوم کرد که تا زنده است تشنه و گرسنه درپای درختان میوه دار و در وسط شطی آویخته باشد ولی هرگز آب به لبش نرسد و دستش از شاخه های میوه کوتاه باشد. عذاب تانتال در ادبیات ضرب المثل است. \_م.

هم برادرند و باید به هم کمک کنند! یا الله خانم ها! تعارف نکنید! رد احسان جایز نیست! از کنجا معلوم که جایی برای بیتوتهٔ شب پیدا کنیم؟ با این راهی که ما می رویم تا فردا ظهر هم به «تت» نخواهیم رسید.»

لوازو رشتهٔ سخن را به دست گرفت و گفت: «عجبا! در جنین مواقعی همه با

همه در تردید بودند و کسی جرأت نمیکرد مسؤولیت گفتن «بلی» را به گردن بگیرد.

لیکن کنت قضیه را حل کرد. روبه سوی دخترک چاق و چله و کمرو برگرداند و حالت نجیب زادهٔ بزرگواری به خود گرفت و به او گفت: «خانم، ما با کمال حقشناسی تعارف شما را قبول میکنیم!» نانا Nana امیل زولا ترجمهٔ عبدالله توکل

برای آشنائی با رمان نانا بهتر است به نقل عبارتی از ژان پل سارتر اکتفاء کنیم. سارتر می گوید: «تیبوده از ولا را نویسنده ای حماسی می شمرد. این درست است. اما در عین حال باید او را نویسنده ای اساطیری نیز به شمار آورد. زیرا اغلب شخصیت های او در عین حال اسطوره هستند. به عنوان مثال «نانا» که فاحشه مشهوری در دوران امپراطوری دوم شده است، از طرفی دختر «ژروز» است، اما پیش از هر چیزی یک اسطوره است: آفتی است از نسل پرولتاریای درهم شکسته که انتقام طبقهٔ خود را از مردان طبقهٔ حاکم می گیرد...»

یکی از این مردان طبقهٔ حاکم که همهٔ دارائی خود را به پای نانا ریخته و از هستی ساقط شده است «کنت دو واندوور» است که آخرین امیدش رابه شرکت دادن اسبهایش درمسابقهٔ اسبدوانی و شرط بندی بر سرآنها بسته و رسوائی به بار آورده است. در صفحاتی از این فصل مسابقه که در اینجا (از ترجمهٔ چاپ نشدهٔ عبداله توکل) نقل میکنیم شاهد شرح جزئیات مسابقه و نیز پایان فجیع زندگی کنت هستیم.

<sup>1.</sup> Thibaudet

<sup>2.</sup> J. P. Sartre, Plaidoyer pour les intellectuele, Toisieme conférence, L., Ecrivain est\_il un intellectuel? P. 96, Idées / Gallimard, paris, 1972.

<sup>3.</sup> Comte de Vandeuvres

## قسمتهائي ازفصل يازدهم

آن روزیکشنبه، مسابقهٔ جهانی اسبلوانی پاریس، در زیر آسمان منقلب و دم گرفتهٔ نخستین روزهای گرم ماه ژوئن، در «بوادو بولونی» و صورت می گرفت. صبح، آفتاب در میان مهی نارنجی سربرزده بود، اما در حدود ساعت یازده که کالسکه ها به میدان اسبلوانی «لونشان» می میرسیلند، باد جنوب ابرها را رُفته بود، بخارهای خاکستری رنگ مثل شقه های دراز کنیار می رفت، روزنه هائی به رنگ نیلی تند که به سوی آسمان باز می شد، از این سر تا آن سر افق گسترش می یافت، و در فروغ اشعهٔ خورشیدی که از خلال دو پاره ابر بر زمین می تافت، همه چیز، جمعیتی که کم کم از ازدحام کالسکه ها، سوارها و پیاده ها انباشته می شد، زمین مسابقه ای که هنوز تهی بود. به اتفاق سایبان داور، تیر مقصد، تیرهای اعلان شماره ها، و پس از آن، در رو برو، در میانهٔ محوطهٔ توزین، پنج صفه ای که قرینهٔ یکدیگر بود و غرفه های آجری و تخته ای شان طبقه به طبقه روی هم نهاده شده بود، ناگهان برمی افروخت. و فراتر از این چیزها، دشت پهناور که پیرامونش را درختان کوچکی فراگرفته بود و در سمت غرب، پشته های سراپا بیشهٔ «سن کلو» و «سورن» آکه نیمرخ عبوس «مون والرین» بر آن تسلط داشت، سدی در برابرش برمی افراخت، شناور در آفتاب نیمرون والرین» بر آن تسلط داشت، سدی در برابرش برمی افراخت، شناور در آفتاب نیمرون گسترش می یافت.

نانا که چنان به هیجان آمده بود که تو گفتی این مسابقهٔ بزرگ سرنوشتش را روشن خواهد کرد، خواست که درپای نرده بغل تیر مقصد جای بگیرد. بسیار زود و پیش از بسیاری دیگر، سوار کالسکهٔ نقره نشان خود آمده بود که یکی از هدایای «کنت موفا» و بود. کالسکه ای که به شیوهٔ کالسکهٔ «دوک دومون» به چهار اسب سفید و بسیار زیبا بسته شده بود و در آن میان برپشت دو اسب، جلودارانی می دیدی. هنگامی که به اتفاق دو جلودار برپشت اسبهای سمت چپ، و دو فرّاش بی حرکت ایستاده در پشت کالسکه، در آستانهٔ چمن پدیدار شده بود، ازدحامی در میان جماعت به بار آمده بود، تو گفتی که ملکهای میگذشت. آنچه برتن داشت، رنگهای اصطبل بود، تو گفتی که ملکهای میگذشت. آنچه برتن داشت، رنگهای اصطبل «واندوور»، رنگ آبی و رنگ سفید، بود که در لباسی شگرف تجسم یافته بود. نیمتنهٔ

<sup>1.</sup> Bois de Boulogne 2. Longchamp

<sup>3.</sup> Saint\_Cloud 4. Suresnes 5. Mont\_Valerien

<sup>6.</sup> Comte Mufa 7. Duc d. Aumont

#### ٤٤٦ / مكتب هاى ادبي

بی آستین و به اندازهٔ دست و دامن ابریشم آبی قالب تن که درپشت کمربه شکل چنبرهای درشت برآمده بود... پس از آن، پیراهن اطلس سفید، آستین های اطلس سفید، حمایل از اطلس سفید به شکل صلیب و همه آراسته به مغزی سیمینی که در زیر آفتاب برق می زد. و گذشته از همهٔ این چیزها، بی باکانه، برای آنکه بیشتر به چابکسواری شباهت داشته باشد کلاه بی لبهٔ آبی رنگ و آراسته به پر سفیدی بر روی تودهٔ گیسویش گذاشته بود که حلقه های زرینش، به مانند گیس بافتهٔ حنائی درشتی بر وسط پشتش فرومی ریخت.

ساعت زنگ میمروز را می نواخت. برای مسابقهٔ «جایزهٔ بزرگ» می بایست بیشتر از سه ساعت در انتظار ماند. هنگامی که کالسکه پای نرده جای گرفت، نانا چنان به فراغت لنگر انداخت و همهٔ قیدها را کنار گذاشت که گفتی در خانهٔ خودش بود. این هوس به سرش زده بود که [سگش] «بیژو» و [بچه اش] لوئی کوچولو را با خود بیاورد. سگ که در دامنش غنوده بود، با همهٔ گرما، از سرما می لرزید. در صورتی که بچه که به روبان ها و دانتل ها آراسته شده بود، قیافه ای بینوا و گنگ داشت که در هوای آزاد رنگ باخته بود و مثل موم زرد شده بود. با اینهمه، زن جوان بی آنکه در بند مردم این پهلو و آن پهلو باشد، به صدای بسیار بلند با ژرژ و فیلیپ هوگون گپ می زد، که روی نیمکت دیگر، میان چنان توده ای از دسته گلهای سفید و گلهای آبی که روی نیمکت دیگر، میان چنان توده ای از دسته گلهای سفید و گلهای آبی «فراموشم مکن» نشسته بودند که دیگر تا شانه ها دیده نمی شدند.

چنین میگفت:

ـــ و چون به ستوهم می آورد، در را نشانش دادم.... و دو روز است که قهر کرده است.

از کنت موفیا حرف می زد، اما یگانه نکته اینجا بود که علت راستین این نخستین مشاجره را به دو جوان نمیگفت....

در خلال این احوال، چمن پرمی شد. کالسکه هایی، پشت سر هم، از دروازهٔ آبشارا، در صفی فشرده و پایان ناپذیر می آمدند. کالسکه هایی بسیار بزرگ، مثل

«بولین» که با بنجاه مسافر خودش از بولوار استالیائی ها به راه افتاده بود و اکنون می خواست که در سمت راست صفه ها بایستد. سیس، کالیک های «شکاری»، کالسکه های حهار حرخهٔ رو باز، کالسکه های حهار حرخهٔ دو سایبانه ای مثل دسته گل و آمیخته به درشکه های زهوار در رفته ای که اسبانی مردنی تکانشان می دادند، و كالسكه هاى جهاراسيه اى كه جهار اسيشان را به حلو انداخته بودند، و دليجان هايي که صاحب هایشان، دربالا، روی صندلی های سقف، نشسته بودند و بشخامت ها را گذاشته بودنید که تو بمانند و سیدهای شامیانی را نگهدارند. و از این گذشته کالسکه های عنکبوت گونهٔ بسیار سبک و یک اسبه ای که از حرخهای بسیار بزرگشان برقی چون برق یولاد می تافت، درشکه هایی بسته به دو اسب بشت سرهم، رو بازو سبک به ظرافت حرخها و دنده های ساعت، که درمیان صدای زنگوله ها تیز می رفتند. گاه به گاه اسب سواری می گذشت، موجی از بیاده ها، هراسان از میان کالسکه ها می دوید. در روی علف، نا گهان غرش دوردستی که از خیابیان های «بوا» می آمد، در میان خشرخشی گنگ گسسته می شد، دیگر به حز همهمهٔ حماعت رو به فزونی، و فر بادها و نداها و صداهای تازبانه ای که در هوای آزاد به راه می افتاد، حیزی شنفته نمی شد. و، هنگامی که خورشید، در زیر زخمه های باد، دوباره بر لبهٔ ابری نمایان می شد، رگه های زربن بر میدان مسابقه می تافت و زین ها و برگ ها و تنه های رنگ و روغن خوردهٔ کالسکه ها را می اندوخت و لب های زنان را فروغی آتشگون می داد. در صورتی که، میان این غیار روشنایی، کالسکه رانان روی صندلی های بسیار بلند خودشان با تازیانه های بزرگشان می سوختند.

و اما «لابوردت» از کالسکهٔ چهارچرخهای پیاده می شد که «گاگا» و «کلاریس» و «بلانش دوسیوری» جائی در آن برایش نگه داشته بودند. و چون میخواست که به عجله از زمین مسابقه بگذرد و به محوطهٔ توزین برود، نانا ژرژ را واداشت که صدایش بزند و چون پیش آمد زن جوان خنده کنان پرسید:

\_مظّنهٔ من حند است؟

از «نانا»ی کره مادیان حرف می زد. از آن نانا که در مسابقه برای جایزهٔ

### ۸ ٤٤ / مكتب هاى ادبى

«دیان» آن به شکستی ننگین داده بود و حتی در آوریل و مه گذشته در مسابقهٔ جایزهٔ «دکار» و «گراندپول ده پرودوی» که هردو را «لوزینیان»، اسب دیگر اصطبل واندوور، برده بود، مقام دوم را هم به دست نیاورده بود. و هماندم، لوزینیان بت اعظم شده بود. و از روزیش، بی منت، بر سرش دوبه یک شرط بسته می شد.

لابوردت جواب داد:

ــ هنوز هم پنجاه بريک.

نانا که از این شوخی خوشش آمده بود، از پی حرف هایش گفت:

ــ وای! چندان ارزشی ندارم. پس، بر سر خودم شرط نمی بندم... نه، اگر به دار هم آویخته شوم این کار را نمیکنم! یک سکه هم بر سر خودم شرط نمی بندم.

لابوردت که بسیار عجله داشت، میخواست که برود. اما نانا صدایش زد. رهنمود و نصیحتی میخواست. او که با دنیای مربی ها و سوارکارها در ارتباط بود، دربارهٔ اصطبل ها اطلاعی مخصوص داشت و حدس هایش بیست دفعه درست از آب درآمده بود. لقب سلطان پیشگویان و جامع اخبار نهان به او داده شده بود.

زن جوان پشت سرهم میگفت:

ــ بگو ببینم، برسر کدام اسب ها باید شرط ببندم؟ مظنهٔ این اسب انگلیسی چند است؟

د «اسپیریت» ٔ را میگوئی، سه بریک... «والریوی دوم» هم سه بر یک... و اما اسبهای دیگر، «کوستیوس» بیست و پنج بریک، ازار چهل بریک، «بوم» می بریک «فرنژیپان» اده بریک دریک...

نه، برسر اسب انگلیسی شرط نمی بندم... من وطن پرست هستم... خوب، چه میگوئی شاید «والریوی دوم» باشد؟.. قیافهٔ «دوک دوکوربروز» اهمین چند لحظه پیش از شادمانی برافروخته بود... اه! پس از همهٔ این چیزها شاید این کار

1. Dian 2. Prix des Cars

3. Grande Poule des Produis

4. Spirit 5. Valerio II 6. Cosinus

7. Hasard 8. Boum 9. Pichenette

10 Frangipane 11 Duc de Corbreuse

را نکنم دربارهٔ شرطبندی پنجاه لویی بر سر «لوزینیان»، چه میگوئی؟

لابوردت به نحوی غریب به سوی او می نگریست. زن جوان خم شد و آهسته سؤالی از وی کرد. چه، می دانست که واندو و ربه وی دستور داده است که برایش با واسطه های مسابقه معامله هائی بکند تا بتواند در شرط بندی های خود آزادی بیشتری داشته باشد. و اگر اطلاعی به دست آورده بود، هرآینه می توانست به او بگوید. اما لابوردت توضیحی نداده، بر گردنش گذاشت که به شم وی اعتقاد داشته باشد. پنجاه لویی او را به هرگونه ای که صلاح بداند در راه شرط بندی به کار خواهد انداخت و او از این کار پشیمان نخواهد شد. و چون گذاشتش که برود، خوش و خندان فریاد زد:

ــهر اسبى كه بخواهى! اما نه بر سرنانا كه يابوست!

قهقهه ای در کالسکه به راه افتاد. به نظر جوان ها این بذله بسیار خوشمزه می نمود، در صورتی که لویی کوچولویی آنکه از مطلب سر دربیاورد، چشم های رنگ باخته اش را به سوی مادر خویش ــکه طنین دادهایش وی را به حیرت می انداخت ــ برمی گرداند....

... نجوائی به راه افتاد و گروه ها کنار رفتند. سروکلهٔ واندو و رپیدا شد. نانا چنین وانمود کرد که یکر شده است:

ــ اه! لطف فرموده اید که در این موقع آمده اید!.. و من در آرزوی دیدن محوطهٔ توزین می سوزم.

گفت:

بیس بیایید، هنوز وقت هست. می توانید گشتی بزنید. از قضا من توی جیبم بلیطی مخصوص بانوان دارم.

و بازو به بازویش داد و وی را که از مشاهدهٔ نگاه های آغشته به حسد لوسی و کارولین و زنبان دیگر به دنبال خویشتن کیف می کرد، با خود برد. در پشت سرش، پسران خانوادهٔ هوگون و لافا لواز که در کالسکه مانده بودند، بازهم با شامپانی او از مردم پنیرایی می کردند. نانا رو به آنان بانگ می زد که یکی دو دقیقهٔ دیگر برمی گردد.

اما واندوور که چشمش به لابوردت افتاده بود، صدایش زد. و دو سه جملهٔ کوتاه به یکدیگر گفتند.

## ۰ ۵۵ / مکتب های ادیی

- ــ همه چيز گرد آورده شد؟
  - \_ آری.
  - \_ تا چه مبلغی؟
- \_ هزار و پانصد لویی ، از این ور و آن ور.

چون نانا کنجکاوانه گوش تیز کرده بود، دهانشان را بستند. واندو ورکه بسیار دستخوش هیجان عصبی بود، همان چشم های روشنی را داشت که شررها از آن می جست و شبی که از آتش زدن خود و اسبهایش حرف می زد، وی را به هراس می انداخت. هنگام عبور از زمین مسابقه، زن جوان صدایش را پائین آورد و به لفظ تو با وی حرف زد:

ـــ راسنی، توضیحی به من بـده... چرا مظنهٔ کره مـادیانت بالا می رود؟ این مسأله هیاهویی به بار آورده است!

واندووريه رعشه افتاد وابن سخن ها از دهنش درآمد:

ـــ آه! و رمی زنند... این شرط بندها چه جماعتی هستند! وقتی که من اسبی دارم که گمان می برند برندهٔ مسابقه شود همه به سویش هجوم می آورند، و دیگر چیزی برای خودم نمی ماند. و چون اسبی که انتظار پیروزیش نمی رود مشتری پیدا کرد، دادشان درمی آید و چنان بانگ و فریاد برمی آورند که انگار زنده زنده پوستشان را می کنی.

نانا ازیی حرف هایش گفت:

ـــ برای اینکه می بایست به من خبر بدهی ، من شرط بسته ام. این کره مادیان بخت بیروزی دارد؟

خشمی ناگهانی ، بی دلیل بر او چیره شد:

ــ آه! دست از سرمن بردار... همهٔ اسبها بخت پیروزی دارند. آری، مظنه بالا می رود! برای آنکه یکی بر سرش شرط بسته است. چه کسی؟ نمی دانم... اگر قرار این باشد که تو با سؤال های سفاهت بار خودت مرا به ستوه بیاری، بهتر این است که رهایت کنم و بروم.

این لحنی که بکارمی برد نه مطابقتی با خلق و سلیقه اش و نه مطابقتی با عادت هایش داشت. نانا بیشتر از آنکه دلگیر شود، دستخوش تعجب شد. وانگهی

واندو و رخحل مانده بود. و حون زن حوان به لحني خشک خواهش مي کرد که مؤدب باشد، بوزش خواست. مدتى بود كه بدينگونه ناگهان گرفتار تغيير خلق مى شد. همه کس، در دنیای عیش و عشرت و محافل اعیان و اشراف باریس مے دانست که آن روز وابسین ورق خود را بیازی میکنید. اگر اسب هایش برنده نمی شدنید، و آن مبالغ گزافی را که برسرشان شرط بسته شده بود، باز هم به باد می دادند، مصیبت و اضمحلال بود. چوب بست اعتبارش، ظاهر رفیع زندگیش که از یای بند خورده شده بود و تو گفتی که شهوت رانی و بدهکاری زیرش را تهی کرده بود، درهم فرومی ریخت و طنین این درهم فروریختگی و ورشکستگی همه جا را فرامی گرفت. و همه کس هم می دانست که نانا آن بری دربایی آدمخوار، آن خانه براندازی بود که کارش را ساخته بود، وابسین زنی بود که بای در این ثروت به تزلزل افتاده نهاده بود و هیرچه مانده بود، رُفته بود. از هوس هایی دیوانه وار، از طلاهایی که به باد داده شده بود، از سفری که به «بادن بادن» رفته بود و نگذاشته بود که آنجا چیـزی برایش بمانـد که بتواند صورت حساب هتل را بیردازد، ازمشتی الماس داستانها گفته می شد که شبی درعالم مستی در آتش ریخته بود تا ببیند که مثل ذغال می سوزد یا نه؟ کم کم ، با آن اندام گوشتالودش، خنده های هرزه اش که یادگار ایام حومه نشینیش بود، برگردهٔ این نوباوهٔ چنان مفلس و چنان ظریف نژادی کهن سوار شده بود. و او، اکنون هست ونیستش را در او گذاشته بود و از پس که دستخوش ذوق شهوت و کثافت و سفاهت خویشتن شده بود که حتی نیروی آن روح شکّاکش را هم از دست داده بود. یک هفته پیش، نانا وعدهٔ قصری را در سیاحل نورمیاندی، مییان«لوهاور» و «ترووییل» ۱، ازوی گرفتیه بود. و وی واپسین آمرویش را در گرو آن می دانست که به عهد خویش وفا کند. یگانه مسأله این بود که نانا به ستوهش می آورد، و از بس که این زن را موجودی احمق می دید، هرآینه مى توانست بزندش....

...........

سرانجام از کلاه فرنگی بیرون می رفتند که واندو ور اندک سری برای واسطه ای دیگر تکان داد، و این یکی، آن وقت، جسارتی به خود داد و صدایش زد.

### ٤٥٢ / مكتب هاى ادبي

یکی از کالسکه رانان پیشین وی، و مردی بسیار درشت هیکل و بسیار چهارشانه بود که سینه ای به ستبری سینهٔ گاو و صورتی بسیار سرخ داشت و اکنون که بخت خویش را، با سرمایه ای که از منبع مشکوک به دست آورده بود، در مسابقه های اسبدوانی می آزمود، کنت برای تسهیل پیشرفت و کامیابی او کوشش به کار می برد، شرط بندی های نهانش را به عهدهٔ او می گذاشت و باز هم او را به چشم نوکری می نگریست که چیزی از وی پنهان داشته نمی شود. با همهٔ این حمایت ها، این مرد پشتِ سرهم مبالغی سنگین باخته بود، و وی نیز آن روز، با چشم هایی پر از خون، واپسین و رق خویش را بازی می کرد، و چین می نمود که در آستانهٔ حملهٔ صرع است.

واندوور بسيار آهسته يرسيد:

\_ خوب! مارشال، چه مبلغی شرط بسته اید؟

واسطه نیز صدایش را پایین آورد و جواب داد:

بنجهزار لویی شرط بسته ام. خوب است یا نه؟... و بـاید در حضورمبارک اعتراف کنم که مظنه را تنزل دادم و سه بریک شرط بستم.

واندو ورچنین نمود که دلگیر شده است.

ــ نه، نه، نمیخواهم این کار را بکنید، بی درنگ دو بریک شرط بندی کنید. دیگر حرفی ندارم، مارشال.

مارشال با تبسم فروتنانه همدستي، به دنبال حرف هايش گفت:

\_ اوه! اکنون این کارچه زیانی ممکن است برای جناب کنت داشته باشد؟ می بایست مردم را به سوی خودم بکشم تا بتوانم دوهزار لویی شما را به کار اندازم.

آن گاه، واندو و ربه سکوت واداشتش. اما، به هنگامی که دورمی شد، به یاد چیزی افتاد و افسوس خورد که دربارهٔ صعود مظنهٔ کره مادیانش سؤالی از وی نکرده است. اگر کره مادیان بخت پیروزی می داشت، او که دویست لویی به قرار پنجاه بر یک بر سر آن شرط بسته بود، به خوب مخمصه ای سی افتاد.

نانا که ذره ای از نجواهای کنت سر در نمی آورد، با اینهمه جرأت نیافت که توضیحی دیگر بخواهد. چنین می نمود که واندو ور گرفتار هیجان عصبی بیشتری شده است، و ناگهان زن جوان را به دست لابوردت که جلو سالن توزین پیدایش کردند، سیرد و گفت:

ــ شما با خودتان برش گردانید، من کار دارم... خداحافظ. و بای به درون نهاد....

اسبها، یکایک از پشت درختان بیرون می آمدند: بهتی پدید آمد، جماعت همهمه ای دامنه دار سرداد. والریوی دوم هنوز در صدر بود. اما اسپیریت خود را به آن رسانده بود و در پشت سرش لوزینیان سست شده بود، در صورتی که اسبی دیگر جایش را می گرفت. به حادثه ای که اتفاق می افتاد، هماندم پی برده نشد، رنگهای نیمتنه های سوارکاران به جای هم گرفته می شد. غریوها به راه افتاده بود.

ـ نانا است! نانا؟ برو پی کارت! میگویم که لوزینیان هنوز جای خودش را نگه داشته است... اه! آری، نیانیا است. از رنگ طلائی اش خوب به جای آورده میشود... اکنون می بینیدش! آتش گرفته است! آفرین نانا! چه حرامزاده ای! به! این چیزها معنی ندارد. در خدمت منافع لوزینیان است.

دوسه ثانیه ای این عقیده، عقیدهٔ همه بود. اما، کره مادیان، آهسته آهسته، به نیروی کوششی مستمر، همچنان پیش می افتاد. آنگاه هیجانی بیکران پدیدار شد. صف اسبهای واپس مانده، دیگر علاقه ای در دل ها برنمی انگیخت. مبارزه ای واپسین میان نانا، لوزینیان و والریوی دوم درگرفته بود. نام هایشان به زبان آورده می شد و پیشرفت یا سستی شان در جمله هایی بی ربط و جویده گفته می شد. و نانا که روی صندلی کالسکه رانش رفته بود و تو گفتی که به نیروی ناپیدا بالا برده شده بود، پاک رنگ باخته بود و دستخوش لرزه ای شده بود و چنان هیجانی بر دلش چنگ انداخته بود که خاموش مانده بود. در کنار او، لابوردت دوباره لبخند می زد.

فيليپ خوش و خندان گفت:

\_اسب انگلیسی به زحمت افتاده است، حالش خوب پیست.

لافالواز فرياد زد:

ـــ در هر حال، كارلوزينيان ساخته است. والريوى دوم پيش افتاده است... نگاه كنيد! هرچهارتاشان تنگ هم هستند.

یک حرف از همهٔ دهان ها بیرون می آمد:

\_ چه سرعتی! بچه ها! . . . چه سرعت بی پیری!

اکنون، گروه چهار اسب، مثل صاعقه به سوی او می آمد و تو می توانستی دزدیک شدن و نفس حیوان ها را چون خرخر دوردستی که ثانیه به ثانیه بلندتر می شد، حس کنی. همهٔ جماعت با شدّت و حدّت، به سوی نرده ها هجوم آورده بود. خودش سنگین، پیشاپیش اسب ها از سینه ها بیرون می جست و چون غرش امواج دریایی که به صخره های ساحل برمی خورد، نزدیکتر و نزدیکتر می آمد. آنچه در میان بود، اوج خشونت بازی ای بسیار سترگ بود، اوج هیجان صدهزار شاهدی بود که به سوی دغلفه، به سوی سودا، روی آورده بودند و در پشت این حیوان هایی که تاختشان میلیون ها پول را با خود می برد، در یک تب قیمار، در آر زوی یاری بخت می سوختند. با مشت های گره کرده، دهان های باز به همدیگر فشار می آوردند، همدیگر را لگد می کردند، هرکسی به کار خود بود، هرکسی با صدا و حرکت های دست، اسب محبوب خویش را برمی انگیخت و غریو همهٔ این مردم، مثل غریو حیوانی و حشی که در زیر ستره ها پدیدار برمی انگیخت و غریو همهٔ این مردم، مثل غریو حیوانی و حشی که در زیر ستره ها پدیدار شده بود، دمبلم روشنتر می شد:

ــ آمدند! آمدند! ...

اما نانا بازهم پیش می افتاد و اکنون که والریوی دوم پشت سر گذاشته شده بود، به فاصلهٔ دو سه گردن با اسپیریت در رأس گروه می تاخت. غرش رعد افزوده شده بود. اسبها می آمدند و توفان دشنام و ناسزا در کالسکهٔ دو سایبانی پذیرائی شان می کرد:

- هین، لوزینیان، بی غیرت گنده، یابوی کثیف!.. آفرین، اسب انگلیسی! بازهم بجنب، بازهم بجنب، جان من!.. این والریو اشمئزازآور است! آه! چه کثافتی! فاتحهٔ ده لویی من خوانده شد! دیگر جزنانا نمانده است! آفرین نانا! آفرین ماچه سگ!..

و نانا، روی صندلی کالسکه ران، ندانسته رانها و کمر را نوسان میداد، تو گفتی که خودش در این مسابقه دویده بود... چنین میپنداشت که این کارها کره مادیان را یاری میدهد. به هر نوسانی، خسته و کوفته، آهی از دل برمی آورد و با صدائی آهسته و آهنه به اضطراب میگفت:

ــ تند برو... تند برو... تند برو...

آنگاه جماعت شاهد صحنه ای بسیار زیبا شد. پرایس، که زیانه آخته، روی

رکابها ایستاده بود، با دستی آهنین برپیکرنانا مینواخت. این پسربچه ای که مثل چوب خشک بود، این صورت دراز و سرد و مرده، شرربار شده بود و، در جوشش تهوری دیوانه وار و اراده ای ظفرنمون، پاره هایی از قلب و روح خویش را به کره ما دیان می داد، حیوان را که خیس عرق شده بود و چشمهایش را خون گرفته بود، سر پا نگه می داشت و پیش می برد. همهٔ اسبها با غرشی چون غرش رعد گذشتند و نفسها را بریدند و هوا را رفتند، در صورتی که داور، بسیار خونسرد، چشم به تیرها دوخته، منتظر بود. سپس هلهله ای بیکران طنین انداخت. پرایس، به نیروی جدوجهدی واپسین، نانا را به تیر پایان رسانده بود و اسپیریت را به اندازهٔ یک سرو گردن پشت سر گذاشته بود.

خروشی برخاست که گفتی غرش مذ بود. نانا! نانا! غربو با شدت و سطوت طوفان می پیچید، اوج می گرفت و کم کم افق را، از اعماق «بوا» تا کوه والرین، از چمنزارهای لونشان یا جلگهٔ بولونی، می انباشت. روی چمن، شور و اشتیاقی دیوانه وار نمایان شده بود. زنده باد نانا! زنده باد فرانسه! مرده باد انگلستان! اشتیاقی دیوانه وار نمایان شده بود. زنده باد نانا! زنده باد فرانسه! مرده باد انگلستان! زنان چترهای آفتابی شان را می آختند. برخی از مردان به هوا می جستند، چرخ می خوردند و بدو بیراه می گفتند. برخی دیگر، با خنده هایی صرع زده کلاه هایشان را به هوا می انداختند. و در آن سمت میدان مسابقه، محوطهٔ توزین جواب می داد، هیجانی صفه ها را به جوش و خروش می آورد، در صورتی که، بر فراز این تودهٔ جاندار قیافه های زیر و آشفته، بازوهای پیچ و تاب خورده، و نقطه های سیاه چشمها و دهانهای باز، جز لرزش هوا به مانند شملهٔ ناپیدای تودهٔ آتش، چیزی به روشنی دیده نمی شد. این غریو دیگر گسسته نمی شد، هردم شدت می یافت، در انتهای خیابان های دوردست، در میان دیگر گسسته نمی شد، هردم شدت می یافت، در انتهای خیابان های دوردست، در میان مردمی که زیر درخت ها لنگر انداخته بودند، از سر گرفته می شد و دوباره در میان هیجان صفهٔ شاهی که ملکه در آن کف زده بود، افسانه می شد و گسترش پیدا می کرد. نانا! می کرد، او می گرفت.

آنگاه، نانا که در روی صندلی کالسکه رانش ایستاده بود و بلندتر شده بود، پنداشت که این هلهله برای وی به راه افتاده است. در حیرت از پیروزی خود، لحظه ای بی حرکت مانده بود و خیره خیره میدان مسابقه را مینگریست که چنان موجی انبوه از مردم پوشانده بود که علف دیگر در زیر دریای کلاه های مشکی دیده نمیشد. و چون همهٔ این مردم کنار رفتند و پرچینی گوشتی تا در خروج فراهم آوردند و دوباره به نانا درود فرستادند که با پرایس که شکسته و افسرده و تو گفتی که بی رمق به روی یالش افتاده بود، بیرون می رفت، به شدت بر رانهایش کوفت، همه چیز را فراموش کرد و احساس ظفر خویش را به صورت جمله هایی بی یروا به زبان آورد:

\_ آه! بی پیرها! منم، آری... منم... آه! بی پیرها! چه خوش بیاری حانانه ای!

و چون راه ابراز وجد و سروری را که بـر وی چـیره شده بود نمیدانست، لـویی کوچـولو را کـه در هوا، بـغـل «بوردنـاو» پیـدا کرده بود گـرفت و بـوسه اش داد. بـوردناو ساعتش را در جیب گذاشت و گفت:

ــ سه دقیقه و چهارده ثانیه.

نانا هنوزهم به نوای اسم خود که طنین آن از سرتاسر دشت به سویش فرستاده می شد، گوش می داد. ملتش بود که برایش کف می زد، در صورتی که خود، با گیسوان ستاره گون و پیراهن سفید و آبی اش که به رنگ آسمان بود، قامت افراشته در آفتاب، بر همه چیز تسلط داشت. لابوردت، به هنگامی که می خواست در برود، به وی خبر داده بود که مبلغ دوهزار لویی برده است، زیرا که پنجاه لویی او را، از قرار چهل بریک، بر سر نانا شرط بسته بود. اما هیجانی که این پول در دل و جانش به بارمی آورد کمتر از هیجان این ظفر دور از انتظاری بود که فروغ و درخشش آن ملکهٔ پاریس اش می کرد. همهٔ این زنان باخته بودند. روزمینیون، در غلیان خشمی، چترش را شکسته بود و کارولین اکه، و کلاریس و سیمون و حتی لوسی استوارت هم به رغم حضور پسرش، کارولین اکه، و کلاریس و سیمون و حتی لوسی استوارت هم به رغم حضور پسرش، زیرا که کفر همه شان از بخت بلند این روسپی خیکی درآمده بود، در صورتی که لا تریکون که در آغاز و پایان مسابقه در مقام ترسیم علامت صلیب برآمده بود، دلخوش از شم خویش، قامت بلندش را بالای سر ایشان برافراشته بود و مثل زنی جاافتاده و تجربه دیده، به تقدیس نانا می پرداخت....

مسابقه های اسبدوانی خاتمه می یافت... کالسکه ها، یکایک به راه می افتادند. با اینهمه، اسم واندوور، در میان مشاجره ها و مجادله ها، بر زبان ها می آمد. اکنون مسأله روشن بود: واندوور، از دوسال پیش، به تدارک «بازی» خویش

میپرداخت، و به این منظور «گرشام» را مأمور نگه داشتن دهنهٔ نانا کرده بود و لوزینیان را برای آن به صحنه آورده بود که در خدمت منافع کره ما دیان و پوششی برایش باشد. بازندگان از کوره درمی رفتند، در صورتی که برندگان شانه ها را بالامی انداختند. دیگر چه؟ به فرض اینکه چنین باشد؟ مگرچنین کاری مجاز نبود؟ مالک اختیار داشت که اصطبل خودش را به آن گونه ای که دلش می خواست بگرداند. امثال این بسیار دیده شده بود! به نظر اکثر مردم، واندو و ربسیار زرنگی نموده بود که هرچه توانسته بود به توسط دوستانش بر سرنانا شرط بسته بود، و این امر علت صعود ناگهانی مظنه را روشن می کرد. صحبت از شرط بندی دوهزار لویی به نرخ متوسط سی بریک، به معنی برای به مبلغ یک میلیون و دویست هزار فرانک، در میان بود، رقمی که وسعت و عظمتش مبلغ یک میلیون و دویست هزار فرانک، در میان بود، رقمی که وسعت و عظمتش احترام برمی انگیخت و عذر همه چیز بود.

اما شایعه های دیگری که بسیار سنگین بود و بیخ گوشی به زبان ها آورده می شد، از محوطهٔ توزین می آمد. مردمی که از آنجا بازمی گشتند، به تفصیل از این شايعه ها سخن ميگفتند. صداها اوج ميگرفت، داستان افتضاحي مخوف بلند بلند بازگفته می شد. کاراین واندووربیجاره ساخته بود. ضرب شست خویش را با حماقتی بی مزه، سرقتی آغشته به سفاهت تباه کرده بود، زیرا که به مارشال، واسطه ای بسیار نادرست، دستور داده بود که به حساب وی، دوهزار لویی بر سر باخت لوزینیان شرط بندی کند، به این منظور که آن مبلغ ناچیز هزار و اندی لویم خویش را که آشكارا شرط بسته بود به چنگ بياورد و اين امر دليل آن بود كه مغزش درميان وايسين طقطقهٔ اضمحلال دارائیش موی برداشته بود. و واسطه، که مسبوق بود دُردانه برنده نخواهد شد، در حدود شصت هزار فرانک سر این اسب درآورده بود، اما لابوردت که اطلاعی دقیق و مفصل به دست نیاورده بود، به سویش رفته بود و با وی که به سبب ناآگاهی از کنهبازی هنوزهم بر سرنانا پنجاه بریک شرط میبست، دویست لویی بر سر آن شرط بسته بود. مارشال که صدهزار فرانک بر سر کرهمادیان از کف داده بود و چهل هـزار زیان برده بود، و بـدینگونه همه چـیز را در زیریای خود در آستانهٔ فروریختن میدید، نا گهان که لابوردت و کنت را پس از پایان مسابقه، جلو سالن توزین با یکدیگر سرگرم صحبت دیده بود، همه چیز را دریافته بود و با خشم دیوانه وار کالسکه ران پیشین و خشونت آدم دزدزده مرافعه ای ترسناک در ملاء عام به راه انداخته بود و داستان را با

#### ۵۸ / مکتبهای ادبی

زشتترین عبارتها بازگفته بود و مردم را به دور خویش گرد آورده بود و از این چیزها گذشته، گفته می شد که هیئت داوری قصد تشکیل حلسه دارد.

نانا که فیلیپ و ژرژ از جریان قضایا آگاهش میکردند، دست از خنده و شوخی برنداشته، به اظهارعقیده میپرداخت. به هرحال محتمل بود. چیزهایی به یادمی آورد. از این گذشته، از قیافهٔ این مارشال خبائت می ریخت، با اینهمه هنوز شک داشت که سروکلهٔ لابوردت بیدا شد. بسیار رنگ باخته بود.

نانا آهسته يرسيد:

\_ خوب؟

همين قدر جواب داد:

\_ داروندار از دستم رفت!

و شانه ها را بالا مى انداخت: «اين واندووربچه است!» نانا حركتى كرد كه نشانهٔ ملال بود....

روز سه شنبه بود که نانا از هیجان ها و تأثیرهای پیروزیش به خود آمد. آن روز صبح با مادام لورا صحبت داشت که آمده بود تا از احوال لویی کوچولو که هوای آزاد دشت ناخوشش کرده بود، خبر به او بدهد. داستانی که پاریس را به خود مشغول داشته بود، هیجانی در دلش برمی انگیخت: واندو ورکه از میدان های مسابقه رانده شده بود و همان شب از باشگاه شاهی بیرون انداخته شده بود، فردای آن روز خویشتن را به اتفاق اسب هایش، در اصطبل خود آتش زده بود.

زن جوان تکرار میکرد:

- خودش این را به من گفته بود. این مرد حقیقهٔ دیوانه بود!. دیشب که این خبر به من داده شد، به هراس افتادم! میدانی، بعید نبود شبی مثل آب خوردن مرا بکشد... و از این گذشته مگرنمی بایست دربارهٔ اسبش چیزی به من گفته باشد؟ حداقل، می توانستم ثروتی به هم بزنم! به لابوردت گفت که اگرمن از این امرآگاه شوم، هماندم به آرایشگرم و جمعی از مردهای دیگر خبر می دهم. چه مؤدب تشریف داشت! آه! نه، راستش این است که من نمی توانم چندان بر مرگش افسوس بخورم.

پس از تفکرو تأمل، خشمگین شده بود. ازقضا، درست در همان اثناء

لابوردت به درون آمد. حساب شرط بندی های وی را تسویه کرده بود و چهل هزار فرانکی برایش آورده بود. این چیزها کاری جز افزودن خشم و دلگیریش نکرد، زیرا که هر آینه می بایست یک میلیون ببرد. لابوردت که در همهٔ این ماجرا خودش را به بیگناهی می زد، بی پروا واندو و را رها کرده بود. چنانکه می گفت، کار این خانواده های کهن از کار گذشته بود و به نحوی بی معنی دستخوش انقراض می شدند.

... آه! نه، آتش زدن خود به این صورت، توی اصطبلی بی معنی نیست، به گمان من، مردانه مرد... اوه! میدانی، من از معاملهٔ او با مارشال هواداری نمی کنم. خنده آور است. وقتی که به خاطر می آورم که بلانش این رو را پیدا کرده است که گناه همهٔ این چیزها را به گردن من بیندازد. جواب دادم: «مگر من به او گفتم که دزدی کند!» هه! به گمانم می توان از مردی پول خواست و با اینهمه او را به ارتکاب جنایت وانداشت... اگر به من گفته بود: «دیگر چیزی ندارم» هرآینه به او می گفتم: «بسیار خوب، بیا از هم جدا شویم.» و مسئله به همین جا خاتمه می یافت و دیگر بیخ پیدا نمی کرد.

عمه به لحنی سنگین گفت:

ـــ آری، درست است. وقتی که مردها دست از اصرار و سماجت برنمیدارند، و بال همه چیز به گردن خودشان است! نانا از بی حرف هایش گفت:

ــ و اما دربارهٔ راهی که رفت و صحنه ای که صحنهٔ پایان کار است، باید بگویم که بسیار زیبا بود! به قرار معلوم، بسیار مخوف بوده است و از تصور آن مو به تنم سیخ می شود. همه را دور کرده بود، با مقداری نفت به اصطبل رفته بود و در به روی خودش بسته بود... و چه می سوخت، تماشا داشت! تصورش را بکنید، بساطی به آن بزرگی که بیش و کم همه اش از چوب و انباشته از کاه و علوفه بود! می گویند شعله ها مثل برجهائی به آسمان می رفت... زیباترین منظره، منظرهٔ اسبها بود که نمی خواستند کباب شوند، شنیلم لگدمی انداخته اند، خودشان را به درها می کوبیده اند و شبهه هائی برمی آورده اند که حقیقهٔ مثل فریادهای انسان بوده است. آری مردمی که شاهد این صحنه بوده اند، هنوز هم تنشان از وحشت می لرزد.

## ۹۹۰ / مکتبهای ادبی

لابوردت بی اختیار صفیری خفیف زد که نشانهٔ ناباوری بود. مرگ واندوور را باور نمی داشت. یکی قسم میخورد که گریختنش را از پنجره ای دیده است. در آن لحظه ای که گرفتار اختلال مشاعر شده بود، اصطبل خود را آتش زده بود، اما همین که حرارت از حد تحمل گذشته به قرار معلوم مستی از سرش پریده است. مردی که رفتارش با زن ها آنهمه آغشته به حماقت بود، و آنهمه خسته و فرسوده شده بود، نمی توانست با جنین تهوری بمیرد.

نانا، دلشکسته و تلخکام، به گفته های او گوش می داد و حرفی جز این جمله بیدا نکرد:

\_ اوه! بدبخت بينوا! چه زيبا پاياني بود!

صحنه ای از نمایشنامهٔ Les Corbeaux کلاغان هانری بک Henry Becque (۱۸۸۲)

#### خلاصة نماسنامه

وین پرون Vigneron کارخانه دار شریف که با تلاش شخصی زندگی مرفهی برای زن و سه دختر و یک پسرش فراهم آورده است، به تازگی دست به کار ساختن خانه های چند طبقه زده است که کار حساسی است و مدیریت خود او را ایجاب میکند. در اثنایی که قرار است دختر کوچکِ او «بلانش» (زودتر از خواهران بزرگترش) با «ژرژ» پسر ما دام دوس ژینس Mme de Saint Genis ازدواج کند، پدر سکته میکند و می میرد. پسر به خلمت سربازی می رود و «کلاغان» برای کند، پدر سکته میکند و می میرد. پسر به خلمت سربازی می رود و «کلاغان» برای بطیلا هستی بیوه زن بیچاره و فرزندانش هجوم می آورند. تسیه Tessier شربک پرو دارند، هرکدام می خواهند خودشان به بهانهٔ حمایت از این زنان بیچاره زندگی آنها دارند، هرکدام می خواهند خودشان به بهانهٔ حمایت از این زنان بیچاره زندگی آنها دا خارت کنند. بیوه زن مجبور می شود کار ساختمان سازی را رها کند و کارخانه را بفروشد. خلاصه همه چیزشان را از دست می دهند و به خانهٔ محفری اسباب کشی می کنند. نامزد «بلانش» بیز به اغوای ما درش نامزدی خود را با او بهم می زند. در این صحنه ما در ژرژ آمده است که بلانش را به رها کردن پسرش تشویق کند.

# صحنة دهم

مادام دوسن ژینس (نه).) من باید با این دختر صحبت کنم و آشکارا به او اعلام کنم که ازدواجش عقب نیفتاده، بلکه منتفی شده است. برای او بهتر است. بداند که درچه وضعی قرار دارد. من هم به سهم خودم راحت تر خواهم بود. بالاخره لحظه ای را دیدم که ژرژ برای اولین بار در عمرش جلو من ایستاد. به دخترکش پابند بود و میخواست که با او ازدواج کند. خوشبختانه ازدواج دیگری به او پیشنهاد شد و من انتخاب را به عهدهٔ خود او گذاشتم: یا از من اطاعت كند و يا ديگر مرا نبيند. بالاخره تسليم شد. اما به یک جوان بیست و سه سالمه مگرمی شود اعتماد کرد. چه زبانی درآورده بود! و این ور پریده که حاضر نبود حتی تا مراسم عقد صبر کند، جزایش همین است.

# صحنة يازدهم

مادام دوسن ژنیس ــ بلانش

آه! مادام، حقدر از ديدن شما خوشحالم.

مادام دوسن ژنیس سلام، دخترم، سلام.

مرا ببوسيد. بلانش

بلانش

مادام دوسن ژنیس با کمال میل.

خودتان میدانید، مادام، که من خیلی دوستتان دارم. بلانش

مادام دوسن ژنیس آرام باشید بلانش عزیزم، امروز آمده ام که بطور جدی با شما صحبت کنم. مثل یک آدم بزرگ، که البته هستید، به من گوش کنید. در سن و سال شما، وقت آن است که آدم دیگر كمى عقل داشته باشد. (هردو مىنشيند.) فرزندم، پسر من شما را دوست دارد. با كمال صراحت ميگويم كه خيلي هم دوستتان دارد. حرف مرا قطع نكنيد. ضمناً ميدانم كه شما هم به سهم خودتان نسبت به او احساسي داريد، هيجاني تندو سبک، از آن نوع که دخترهای جوان به دیدن پسر خوشگلی دچارمی شوند.

آه، مادام، چطور راضی میشویدیک احساس بسیار جدی تر را

بلانش

النهمه يائين بياوريد؟

مادام دوسن ژنیس باشد. من اشتباه میکنم. این خیلی قشنگتر است. عشق بسیار مبهم و بسیار شاعرانه. اما شور عاشقانه هرچه شدید باشد، هرگز مدت طولانی دوام نمی کند و به جای خوبی نمی رسد. من ميدانم كه چه ميگويم. با سكهٔ عشق نمي توان يول صاحبخانه و نانوائی را پرداخت. میدانید که من ثروتی ندارم و پسرمن هم بجز شغلش هیچ چیزندارد. حوادثی که مایهٔ تأسف من است وضع خانوادهٔ شما را درهم ریخت و شاید که به حد صفر رساند. در این شرایط، از شما می پرسم، فرزندم، آیا عاقلانه است ازدواجی را صورت دهیم که هیچگونه تأمینی در آن نیست؟ (با شدت.) این ازدواج باید صورت بگیرد، مادام، و صورت

بلانش

بلانش

ميگيرد.

مادام دوسن ژنیس (با ملایمت.) صورت می گیرد. در صورتی که من بخواهم. شما موافقت ميكنيد، مادام. بلانش

مادام دوسن ژنیس گمان نمیکنم.

چرا، مادام، چرا، موافقت می کنید. عواطف چنان صمیمانه ای هست که حتی یک مادر هم حق ندارد با آنها مخالفت کند.

تعهداتی چنان جدی هست که یک مرد، اگر انجام ندهد شرافتش را از دست می دهد.

مادام دوسن ژنیس از چه تعهدی بحث می کنید؟ (سکرت.) اگر آنچه میخواهید بگوئید این است که بین شما و پسرمن قرار ازدواجی گذاشته شده بود، آن ازدواج تابع شرائطی بود و گناه من نیست اگر شما دیگر نمی توانید به آن شرائط عمل کنید. فرزندم، من میخواستم که شما در این باره فکر کنید. میخواستم که شما موقعیت تازهای را که به وجود آمده است و گناه کسی نیست، اما به ضرورت، امیدهای هر کداممأن را تغییر میدهد، بی سروصدا

بلانش

تحمل كنيد.

مادام، ژرژبا من اینطور حرف نمیزند. امیدهای او همانطور که بوده مانده است. از دست رفتن جهیزبهٔ من حتی یکدقیقه اورا متزلزل نکرده است و من میبینم که او برای ازدواج با من بی قرار است.

مادام دوسن ژنیس لطفاً پای پسر مرا به میان نکشیم. او هنوز خیلی جوان است و من همه روزه به او یاد میدهم که چکار کند و چطور حرف بزند.

بلانش زرژبیست و سه سال دارد.

مادام دوسن ژنیس بیست و سه سال! چه سن و سالی!

بلانش مادام، مرد در این سن و سال علائقش را، اراده اش را و حقوقش را دارد.

مادام دوسن ژنیس شما میخواهید از پسر من صحبت کنید. باشد، صحبت کنیم.

آیا دربارهٔ وضع روحی او مطمئن هستید؟ من قضاوتم دربارهٔ او

کاملاً با شما متفاوت است. طفلک بیچاره بین عواطفی که

برایش عزیز است و آینده ای که نگرانش است سرگردان مانده.
مدد است.

بلانش (به یک حرکت از جا برمیخیزد.) شما مرا گول می زنید ما دام.

مادام دوس ژنیس نه، فرزندم، نه، من شما را گول نمی زنم. من فقط افکار جدی را به پسرم یادآوری می کنم و اگر به آنها عمل نکند، از او ناراضی خواهم شد. بیائید کمی دورتر برویم. اصلاً ما هیچ می دانیم که در کلهٔ مردها چه فکرهایی هست؟ ژرژهم صادقتر از مردهای دیگر نیست. شاید فقط منتظر دستوری است از طرف من که خودش را از این وضع ناراحت کننده نجات بدهد.

بلانش بسیار خوب! این دستور را به او بدهید! مادام دوسن ژنیس اطاعت خواهد کرد.

نه، مادام!

بلانش

مادام دوسن ژنیس اطاعت خواهد كرد. به شما اطمینان می دهم كه او، خلاف ميل خودش، اطاعت خواهد كرد.

اگر این کار را یکنید، مادام، پسرتان اعترافی پیش شما خواهد بلانش كرد كه به احترام من تاكنون عقب انداخته است!

مادام دوسن ژنیس چه اعترافی؟ (سکوت.) بسیار خوب! می بینم که شما مدت زیادی رازداری مرا تقلید نخواهید کرد. پس ناچارید به این مسئلة بسيار حساس اعتراف كنيد. من همه چيز را مي دانم (بلانش که خود را باخته و سرخ شده است به طرف مادام دوسن ژنیس مسی دود و بسه زانسومسی افست. و سسرش را روی زانسوان او مشی گذارد، مادام دوس ژنیس، در حالی که سر او را با دست نوازش میکند، ادامه میدهد.) فرزندم، من نمیخواهم دنبال این بگردم که ژرژیا شما کدامیک دیگری را وسوسه کرده است. گناهکار اصلی من و مادر شما هستیم که دو بجه را که احتیاج به نظارت داشتند، گذاشتیم که باهم باشند. ملاحظه میکنید که من به یک لحظهٔ غفلت که در درجهٔ اول طبیعت و بعد جوانی شما آن را توجیه میکند، اهمیت چندانی نمیدهم. شما باید کاری میکردید که این خطا پوشیده بماند. پسرمن مرد مبادی آدابی است که راز شما را برملا نخواهد كرد حالا كه ابنطور است آبا شابسته است که شما یا او همهٔ زندگی نان را در نتیجهٔ یک حرف بی نتیجه ضایع کنید؟ و آیا بهترنیست که این مسئله را فراموش کنید؟ (از جا بلند مي شود.) هرگز.

بلانش

بلانش

مادام دوسن زنيس (او هم به نوبهٔ خود مي ايستد و تغيير لحن مي دهد.) شما تعجب نمیکنید که اگریسرم دیگر به ملاقات شما نیاید؟...

منتظرم تا بهتر بشناسمش...

مادام دوسن ژنیس انتظار دارید که او نسبت به مادرش نافرمانی کند؟

**بلانش** بلی، مادام، برای اینکه وظیفه اش را انجام دهد.

مادام دوسن ژنیس قبلاً لازم است که شما وظیفه تان را فراموش نکنید.

بلانش آزارم بدهید، مادام، تحقیرم کنید. من میدانم که حقم است.

مادام دوسن ژنیس ما دموازل، من پیشتر آماده بودم که دلم به حالتان بسوزد تا عصبانی تان کنم. با وجود این فکر میکنم که دختر کوچکی مثل شما، بعد از بدبختی که به سرش آمده، باید سرش را بیندازد یائین و حرف گوش کند.

بلانش خواهید دید مادام، که این دختر کوچک برای اینکه حقش را بگیرد، حه کارهائی ازش ساخته است.

مادام دوسن ژنیس مثلاً چکار میکنید؟

بلانش

قبلاً باید بدانم که پسر شما دو زبان دارد. یکی با شما و یکی با من. هنوز متهم نمی کنم. او از ارادهٔ شما خبر دارد و عقیدهٔ خودش را از شما مخفی می کند، اما اگر من با بی عرضه ای سرو کار دارم که پشت مادرش پنهان می شود، فکر نکند که به همین را حتی می تواند ولم کند. هرجا، هرجا که باشد منتظرش خواهم بود، وضعش را بهم خواهم ریخت، آینده اش را خراب خواهم کرد.

مادام دوسن ژنیس شما کار خودتان را خرابتر میکنید. شاید خودتان دلتان بخواهد. خوشبختانه مادرتان جلوی کارهای شما را میگیرد. چون فکر میکند که تنها یک لکهٔ ننگ در خانوداه اش کافی است و دیگر نباید یک رسوائی را هم به آن اضافه کند. خداحافظ

بلانش (جلواو را می گیرد.) نروید، مادام.

مادام دوسن ژنیس (با ملایمت.) ما دیگر حرفی باهم نداریم.

بلانش بمانید. من گریه میکنم. رنج میبرم. دست به دستم بزنید. تب دارم. مادام دوسن ژنیس میدانم، شما الان در حال هیجان عصبی هستید. میگذرد. و حال آنکه اگر با پسر من ازدواج میکردید، پشیمانی هردوتان ابدی میشد.

بلانش ما همدیگر را دوست داریم.

مادام دوسن ژنیس امروز. اما فردا چی؟

موافقت كنيد مادام، التماس ميكنم.

مادام دوسن ژنیس آیا باید کلمه ای را که کمی بیش به من گفتید، من هم برای شما تکرار کنم؟ (بلانش از او جدا می شود، در حالی که نشانه های شدید هیجان و رنج از خود نشان می دهد در سالن به این طرف و آن طرف می رود. بالاخره روی مبلی می افتد و یواش یواش به خود می آید.) خیلی متأسفم فرزندم، که در نظر شما اینهمه ظالم جلوه می کنم و شما را در این وضع رها می کنم. با وجود این من دلائل قطعی بر ضد شما دارم. زنی با سن و سال و تجربهٔ من که هرآنچه در این دنیا دینی است دیده است ارزش هرچیزی را می داند و دربارهٔ یک حیز به ضرر چیز دیگر مبالغه نمی کند.

بلانش

ىلانش

(خود را به پاهای او می اندازد.) به من گوش کنید ما دام، اگر پسر شما با من ازدواج نکند، من به چه روزی می افتم؟ این وظیفهٔ اوست. من هیچ وظیفه ای را اصیل تر و شیرین تر از این نمی دانم که کسی در قبال زنی که دوست دارد انجام بدهد. باور کنید که اگر مسئله فقط یک تعهد ساده بود، من خودم را آنقدرپائین می آوردم که کنار بروم. و قلبم را هم، آری، این قلب را هم می شکستم تا به کسی که لیاقتش را ندارد تقدیم نکنم. اما پسر شما باید با من ازدواج کند. همیشه تکرار می کنم که وظیفهٔ اوست. هرگونه ملاحظه کاری در مقابل این وظیفه رنگ می بازد. شما برای من از آینده حرف می زنید، آینده هرطور که او بخواهد خواهد شد. من فقط به فکر گذشته ام. گذشته ای که مرا

از خجالت و غصه خواهد كشت.

مادام دوسن ژنیس شما چقدر بچه اید. آدم در سن و سال شما مگر از مردن حرف مى زند! خوب، بلند شويد و شما هم به نوبهٔ خودتان به حرف های من گوش کنید. می بینم که شما پسر مرا بیشتر از آن دوست دارید که من فکر می کنم کسی بچهٔ بیجارهای را که آینده اش فلاکت بار است دوست داشته باشد. اما اگر من با ازدواج شما موافقت کنم، در ظرف یک سال و شاید ششماه، شما به خاطر ضعفی که نشان دادم مرا سرزنش خواهید کرد. عشق می گذرد و زندگی زناشوئی باقی میماند. میدانید که زندگی زناشوئی شما چه می شد؟ محقر، محتاج، مبتذل، با بچه هائی که شما خودتان باید شکم شان را سیر کنید. و شوهری ناراضی، که هر لحظه شما را به خاطر فداکاری که به او تحمیل کرده اید سرزنش خواهد کرد. کاری را یکنید که من از شما می خواهم. بهتر است که خودتان فداکاری کنید. در این صورت می بینید که خطور وضع عوض می شود. دیگرژرژنیست که شما را ترک میکند. بلکه شمائید که بطور کلی او را رها می کنید. او مدیون شما می شود. در قلب خودش جایگاهی ینهانی به شما می دهد که می توانید برای ابد حفظ کنید. مردها همیشه به خاطر زنبی که ولویک ساعت، بدون انتظار نفیعی وستشان داشته بود وفادار می مانند. حنان که چنین عشقی كمياب است. مي يرسيد كه آيندهٔ شما چه خواهد شد؟ من به شما مى گويم. تصويريسر من كه الان همهٔ فكر شما را اشغال كرده است كم كم محو خواهد شد. خيلي زودتر از آنچه خودتان تصور می کنید. شما جوانید، حذابید و به قدر کافی وسوسه انگیز. ده بیست موقعیت برایتان فراهم می شود و شما ازمیان آنها، نه درخشانترین بلکه مطمئن ترین شان را آنتخاب میکنید. و

آن روز به یاد من می افتید و می گوئید که «مادام دوسن ژنیس» حق داشت.

شما که هستید مادام که چنین نصایحی به من بدهید؟ پسرتان اگر این حرف ها را بشنود چه می گوید؟ من ترجیح می دهم

معشوقهٔ او باشم تا زن دیگران.

مادام دوسن ژنیس معشوقهٔ او؟ چه حرف جالبی می شنوم. ما دموازل، پسر من حرف هائی را که از دهان شما می پرد و دلیل دیگری است بر زودرسی تان خواهد شنید.

بلانش

بلانش نه مادام، نه، شما نباید این حرف را تکرار کنید. من از اینکه آن را به زبان آوردم از خجالت سرخ می شوم.

مادام دوسن ژنیس معشوقهٔ او! من دیگر همه چیز را به شما می گویم. چون که می توانید این چیزها را بشنوید. من هرگز به خاطر مسئلهٔ نفع مادی ازدواج شما را برهم نمی زدم. اما دلم می خواهد که همسر پسرم نه شکی دربارهٔ گذشته اش و نه نگرانی دربارهٔ آینده اش و جود داشته باشد (به طرف دربه راه می افتد.)

بلانش (او را متوقف میکند.) آه! آه! شما به من توهین میکنید مادام. بی دلیل و بی رحمانه!

مادام دوسن ژنیس ولم کنید بروم مادموازل! معشوقهٔ او! چه حرف ها می شنوم. زبان دخترهای گمراه!.. (بلانش را آهسته کنارمی زند و بیرون می رود.)

پس از این صحنه بلانش مشاعر خود را از دست می دهد. ژودیت دختر بزرگ که درس میسیقی خوانده است می کوشد از راه کار کردن خانواده را اداره کند، اما تلاش او به جائی نمی رسد. سرانجام ماری دختر دوم که خوش قلب و منطقی است دست به فداکاری غیرمنتظره ای می زند. با تسپهٔ پیر ازدواج می کند و با این کار خود خانواده را نجات می دهد. تسیه دست به کارمی شود و خانواده را از شر کلاغان دیگر حفظ می کند.



هنربرایهنر و مکتبپارناس

**Parnasse** 



خاتمه داد و مبداء تحولی در اوضاع سیاسی و اجتماعی فرانسه گردید. در دورهٔ «رستوراسیون» رومانتیسم بر ادبیات فرانسه حاکم بود و معمولا تاریخ نویسان سال ۱۸۳۰ را سال دورهٔ کمال و اوج قدرت رومانتیسم میدانند زیرا در همین سال بود که «ارنانی» روی صحنه آمد و «لامارتین» به عضویت فرهنگستان فرانسه انتخاب شد. اما همانطور که قبلا در فصل رومانتیسم گفتیم این سال در عین حال سال آغاز افول رومانتیسم نیز بشمار می رود. بسیاری از شاعران رومانتیک می دیدند مکتبی که تا این پایه بالا برده و تا این مرحله همراهی کرده اند به تدریج فرسوده و کم نیرو شده است و دیگر جلب توجه نمیکند. حقیقت این بود که مردم پس از تغییر وضع سیاسی و اجتماعی میخواستند بکلی با گذشته قطع رابطه

سال ۱۸۳۰ سال انقلاباتی است که دوران «رستوراسیون» ارا در فرانسه

۱. Restaurtion دوران اعادهٔ سلطنت به خانوادهٔ بوربون که از سال ۱۸۱۶ (سقوط ناپلئون) تا سال ۱۸۳۰ (سقوط شارل دهم) ادامه یافت.

خود بود که بر اثر کودتـای ژوئیه در روزهائی که بدنـبال آن آمد شکست یافت و

كنند، از اين رو رومانتيسم نيز خواه ناخواه محكوم به زوال وفراموشي بود.

«جریان ادبی دوران رستوراسیـون در اوج توسعه و در درخشان ترین مرحلهٔ

سنت بوو منتقد بزرگ فرانسوی در این باره حنین اظهار عقیده می کند:

### ٤٧٤ / مكتبهاى ادبى

طرد شد.»

پس از مدتی تردید، هنگامی که سر و صداها خوابید و مردم توانستند وضع موجود را روشن تر ببینند، مشاهده کردند که شاعران و نویسندگان رومانتیک همه عقایدی پیدا کرده اند که بکلی با نظریات سابقشان متضاد است و بهتر بگوئیم عقاید ادبی و هنری آنها تغییر جهت داده است.

در وهلهٔ نخست، بدنبال انقلاب ۱۸۳۰، همهٔ روشنفکران به این فکر افتادند که در اجتماع جدید وظیفهٔ مؤثری برعهده بگیرند، و اغلب متوجه احزاب سیاسی و مکتب های فلسفی شدند. به فاصلهٔ چند سال تقریباً همهٔ نویسندگان و شاعران، به معنی واقعی کلمه «روزنامه نویس» شدند و چند نفرشان به نمایندگی مجلس و مقام وزارت رسیدند.

#### هنر مفید

در این اثناء از طرفی با انتشار آثار «بالزاک» پایه های «رئالیسم» و «ناتورالیسم» گذاشته میشد (که در فصول پیش بحث کردیم.) و از طرف دیگر عدهای از فلاسفه و ادبیا که طرفدار هنر مفید L'art utile بودند، شاعران و نویسندگان را دعوت میکردند که آثار خود را در خدمت اجتماع و اخلاق و «پیشرفت اندیشهٔ بشری» بگمارند. این عده عبارت بودند از «کلاسیک ها» که هدف هنر را «آموزنده بودن» میدانستند و میگفتند که هنر باید برای تعلیم و راهبری افراد بشر مفید باشد، و فلاسفه که میخواستند نظم و نثر در خدمت پیشرفت اندیشهٔ بشری قرار گیرد و بالاخره اصلاح طلبان که میکوشیدند برای استقرار نظم جدیدتر و بهتر از هنر و ادبیات نیز کمک بگیرند.

قوی ترین این دسته ها، «پیروان سن سیمون» Les Saint ـ Simoniens بودند که بعضی از کلاسیک ها و نیز عده ای از رومانتیک ها را با خود داشتند و از هنرمندان میخواستند که در کوشش دسته جمعی روشنفکران برای بهتر ساختن شرائط زندگی شرکت کنند و هنر خویش را در خدمت پیشرفت جامعه قرار دهند. این گروه عقیده داشتند که برای توفیق در این آرزو کافی است که حس همدردی

### هنربرای هنر ومکتب پارناس / ٤٧٥

و همکاری در افراد تولید کنند: عشق و برادری و احساساتی نظیر احساسات مذهبی را برانگیزند. در این آئین، کار وعظ و خطابه به عهدهٔ هنرمندان بود و ادعا می کردند که هنرمندان بآیدرهبری جامعه را فریضهٔ خود بدانند.

بجز «هوگو» همهٔ نویسندگان و شاعران بزرگ رومانتیک درصف «پیروان سن سیمون» درآمدند. حتی «موسه»، شاعر گریان، اشکهای شاعر را مرحم زخمهای جامعهٔ بشری دانست.

### هنربرای هنر

هنر برای هنر، نه مکتب مشخصی است و نه گروه معینی گردهم آمده اند که تئوری ثابتی برای آن عنوان کنند و چون شاعران و نویسندگانی که ادعای هنر برای هنر داشتند هریک جداگانه نظریات شان را مطرح کرده اند، می توان گفت که این نظریات نیز اغلب با هم متفاوت است و شکل منسجم تر آن را بعدها می توان در مکتب پارناس مشاهده کرد که ادامهٔ تئوریک تر و صریحتر آن بود. به نظر می رسد که بنژامن کنستان نخستین کسی است که دریادداشت های خود به نظر می رسد که بنژامن کنستان نخستین کسی است که دریادداشت های خود از طبیعت خود دور می کند. در صفحات بعد خواهیم گفت که این ادعا عاری از طبیعت خود دور می کند. در صفحات بعد خواهیم گفت که این ادعا عاری از مسابقهٔ فکری و فلسفی نبود، بطوری که در سال ۱۸۲۸ ویکتور کوزن Cousin فیلسوف فرانسوی (۱۷۹۲ –۱۸۵۷) در درس هائی از تاریخ فلسفه همین فرمول را از سرگرفت.

اما ویکتورهوگو با اینکه قبلا به مسائل اجتماعی توجه داشت و بعدها نیز (در سال ۱۸۲۰) برای هنرمند وظیفهٔ اجتماعی قائل شد، در سال ۱۸۲۹دریکی از آثار خویش که «شرقیات» Les orientales نیام داشت توجه زیادی به قالب شعر ووزن وقافیه نشان داد و ضمن مقدمهٔ غرورآمیزی به «پیروان سن سیمون» جواب داد و آزادی در شعر را اعلام داشت و ادعا کرد که شاعر همیشه حق دارد «اثر بیهوده ای منتشر سازد که شعر محض باشد». هوگو در ضمن همین مقدمه اظهار داشت: «اگر با نظری بلند بنگریم در شعر موضوع خوب و بد وجود ندارد، شاعران

خوب و بد هستند. از طرف دیگر همه چیز موضوع شعر است، همه چیز مایهٔ هنر است، همه چیز مایهٔ هنر است، هر امری به کشور شعر حق ورود دارد. پس نباید پرسید که چه علتی شاعر را به اختیار موضوعی نشاط آور یا غم انگیز، وحشتناک یا دلاویز، واضح یا مبهم واداشته است. باید دید چگونه کار کرده نه آنکه در چه باب و چرا کار کرده است.»

عبارت «هنر برای هنر» نیز در همان سال از طرف «هوگو» اعلام شد و همو در اثنای مباحثات ادبی گفت: «صدبار میگویم: هنر برای هنر!»

چند نفر از شاعران و نقاشان و مجسمه سازان جوان بدور استاد گرد آمدند، مقدمهٔ «شرقیات» را کتاب مقدس هنر شمردند و ادعا کردند که مفید بودن یا دربند اجتماع بودن ارزش هنر را از میان میبرد و گفتند هنر خدائی است که باید آن را تنها به خاطر خودش پرستید و هیچگونه جنبهٔ مفید یا اخلاقی به آن نداد و چنین تصوراتی را از آن انتظار نداشت.

در میسان ایس جسوانان، تستوفیل گوتید از شعری ۱۸۱۱ (۱۸۷۲ – ۱۸۷۱) که از رومانتیک ها و از پیروان هوگوبود، بدفاع از شعری برخاست که بکلی با مسائل اجتماعی و اخلاقی و سیاسی بیگانه باشد. «گوتیه» که سابقاً نویسندهٔ رومانتیک پرهیجان و اندوه زده ای بود، بعدها چندین سفر به کشورهای مختلف کرد و پس از بازگشت، در رأس عده ای از جوانان که «هنر برای هنر» را شعار خود کرده بودند، قرار گرفت. این گروه ادعا میکردند که: هنر یگانه دلیل زندگی است و با وجود این به درد هیچ کاری نمیخورد، هنر بی فایده است و تنها وجود آن بخودی خود کافی است. میگفتند زندگی مشکل و پر از درد و رنج است و سرنوشت بشر روشن نیست؛ یگانه چیزی که میتواند ما را تسلی بخشد زیبائی است و هنر وقتی به کمال زیبائی میتواند رسید که از افکار اخلاقی و فلسفی و از تحولات پی درپی آنها و از بیان تمایلات پیچیده و آشفته بدور باشد. «تئوفیل گوتیه» در مقدمهٔ اشعار خود دربارهٔ «هنر» چنین نوشت: بدور باشد. «تئوفیل گوتیه» در مقدمهٔ اشعار خود دربارهٔ «هنر» چنین نوشت: بدور باشد هیست؟ زیبا بودن! آیا همین کافی نیست! مثل گلها، مثل عطرها، مثل برندگان، مثل همه چیزهائی که بشر نمی تواند به میل خود تغییر دهد و ضایع مثل پرندگان، مثل همه چیزهائی که بشر نمی تواند به میل خود تغییر دهد و ضایع

کند، بطور کلی هرچیز وقتی که مفید شد دیگر نمی تواند زیبا باشد، زیرا وارد زندگی روزمره می شود، شعر نشر می شود و آزاده برده می گردد. همهٔ هنر همین است. هنر آزادی است، حلال است، گل کردن است و شکفتگی روح است در بطالت. نقاشی و مجسمه سازی و موسیقی مطلقاً بدرد هیچ چیز نمی خورند...»

و باز در همان مقدمه نوشت: «ما مدافع استقلال هنریم. برای ما هنر وسیله نیست، بلکه هدف است. هر هنرمندی که به فکر چیز دیگری بجز زیبائی باشد، در نظر ما هنرمند نیست...»

همچنین در سال ۱۸۳۴ در مقدمهٔ کتاب مشهور خود «مادموازل دوموپن» همچنین در سال ۱۸۳۴ در مقدمهٔ کتاب مشهور خود «مادموازل دوموپن» Mlle de Maupin چنین نوشت: «فقط چیزی واقعاً زیبا است که به درد هیچ کاری نخورد. هر چیز مفیدی زشت است زیرا احتیاجی را بیان میکند و احتیاجات انسان، مانند مزاج بیچاره و عاجز او، پست و تنفرآور است.»

شاعر دیگر این مکتب تشودوردوبانویل Théodore de Banville است که خود میگوید قدم برجای پای تشویل گوتیه گذاشته است. این شاعر دنیا را پردههای نمایش و مردم را بازیگران آن میداند و به بازی و قیافهٔ آنها بیش از احساساتشان اهمیت میدهد. همچنین اقرار میکند که در فن شعر فقط به وزن و قافیه پابند است و از شعر گفتن هیچ منظوری بجز اقناع ذوق خود ندارد. میگوید: «قافیه همچون میخی زرین است که تخیلات شاعران را تثبیت میکند.»

# سابقة فلسفى وعقيدة فورستر

لااقل دو شرط از چهار شرطی که کانت برای ریبائی بیان میکند، می تواند زمینه ای برای ادعای هنر برای هنر در آینده مورد استفاده قرار گیرد. یکی از شرائط زیبائی از نظر کانت این است که لذت حاصله از درگ شیء زیبا خالی از هرگونه نفع و غرض باشد و مثالی که برای این مورد ذکر میکند این است که وقتی می گوئیم خانه ای زیباست، زیبائی این خانه را بطور مجزی از راحت بودن یا قابل سکونت بودن و یا استحکام آن در نظر می گیریم.

شرط دیگر که می توان گفت اغلب مدعبان هنر برای هنر بطور مستقیم یا

### ۱۷۸ / مکتبهای ادبی

غیرمستقیم از آن تأثیر پذیرفته اند «غائیت بدون غایت» است. یعنی متناسب بودن یک اثر با مقصود، بی آنکه هدف و غایتی در میان باشد، به این ترتیب، قسمت های مختلف یک اثر هنری هماهنگ می شوند و در ایجاد آن به عنوان یک کل همکاری می کنند و این خود یکی از سرچشمه های مفهوم «ساختار» کل همکاری است، زیرا به این معنی است که روابط بین عناصر تشکیل دهنده بسیار مهمتر از توجه به تک تک آن عناصر بطور مستقل است. کانت معتقد است که تنها با ارائهٔ این «هستی درونی» است که اثری می تواند مفید یا اخلاقی باشد نه با داشتن محتوای اخلاقی. با این دید، هر ادبیاتی که در آن به دادن پیام مستقیم اخلاقی متوسل می شوند از نظر کانت محکوم و بلااثر است.

و اما در روزگارما ای. ام. فورستر E. M. Forster (۱۹۷۰ – ۱۹۷۰) در مقاله ای با عنوان هنربرای هنر، دربارهٔ همین نظم درونی اثر هنری چنین می نویسد:

«در کجا این نظم دست یافتنی است؟ نه حتی در مقولهٔ نجومی، که سال های دراز، نظم در آن بر تخت نشانده شده بود. از زمان اینشتین، آسمان ها و زمین سخت شبیه یکدیگر شده است. دیگر نمی توانیم از برای هرج و مرج، نقیضی مسلم در آسمان شبانگاه بیابیم و همراه با جرج مردیت به ستارگان، به این سپاه قانون تغییرناپذیر بنگریم و یا به موسیقی افلاک گوش فرادهیم. نظم در آن جا نیست. چنین به نظر می رسد که در سراسر عالم فقط دو امکان از برای آن موجود باشد. اولین آنها که بازهم خارج از مصطلحات موردنظر من قرار دارد لله الهی است، هم آهنگی عرفانی که بر طبق همهٔ ادیان از برای کسانی که بتوانند در آن تأمل و تعمق کنند، در دسترس است. ما باید به اعتماد کواهی اهل بصیرت، امکان آن را قبول داشته باشیم، و وقتی آنان گواهی اهل بصیرت، امکان آن را قبول داشته باشیم، و وقتی آنان می گویند که این امر با نیایش دست یافتنی است (اگر اصولاً دست یافتنی باشد) سخن آنان را بپذیریم. یکی از شاعران این گروه گفته است: «ای ذات تغییرناپذیر، مرا تنها رها مکن». دیگری چنین سروده:

Ordina Ouesto amor, o tu che m, ami

وجود نظام المهی هرچنـ فراسوی سنجش است، هرگز مورد انکـار واقع نشده است.

امكان دوم از براي نظم، در مقولهٔ حمال شناسي قرار دارد، كه اینک موضوع سخن من است: یعنی نظمی که هنرمند می تواند در اثر خود بیافریند و اکنون باید به بحث دربارهٔ آن بیازگردم. ما همه قبول داریم که اثر هنری یک محصول منحصر به فرد است. اما چرا؟ منحصر به فرد است نه به واسطهٔ آن که استادانه با شریف با زیبا با دارای فکری روشن، یا اصیل، یا آرمانی، یا سودمند و یا تربیتی است (ممکن است هریک از این خصائص را دربرداشته باشد) اما از آن رو منحصر به فرد است که یگانه شیء مادی درعالم است که امکان دارد واجد هم آهنگی درونی باشد. همهٔ چیزهای دیگر با فشاری بیرونی تشکّل بافته اند و وقتى كه قالب آنها برداشته مي شود، فرومي ريزند. اثر هنري قائم به ذات است و هیچ حیز دیگر حنین نیست. حنین اثری حیزی را مى تواند تحقق بخشد كه جامعه غالباً وعده انجام دادن آن را داده اما وعده اش همیشه خدعه آمیز بوده و وفا نشده است. آتن قدیم نیز سرانجام همه چیز را درهم ریخت، اما آنتیگون یایدار است. رم دورهٔ رنسانس هم عاقبت همه حيز را آشفته ساخت ولي نقياشي سقف تالار «سيستين» صورت گرفت. حِيمز اول نيز آشفتگي ها به وجود آورد اما مکبث به وجود آمد، و با وجود لوئي چهاردهم، فدراز آن دوره باقي ماند. هنر براي هنـر؟ آري، من هم اكنون بيش از هرموقع ديگر چنين مي انديشم. اين يگانه محصول منظّمي است كه نژاد آشفته كاربشر به وحود آورده است. این فریاد هزار نگهبان، انعکاس صوت در هزارییچ وخم است، فانوس راهنماست که نمم توان آن را پنهان کرد: «این بهترین شاهدی است که ما می توانستیم از عظمت خود عرضه داریم»، «آنیتیگون برای

### ۱۸۰ / مکتبهای ادبی

آنتیگون»، «مکبث برای مکبث» ۱...

دربارهٔ همین مقاله، اشتفان کورنر S. Körner نویسندهٔ کتاب فلسفهٔ کانت اظهارنظر کرده و با نقل عبارتی از آن، به طور کلی اظهارنظر هنرمندان آفریننده را دربارهٔ فلسفهٔ هنر، غیرفنی و مبهم خوانده است. ناچار باید گفت که عقاید پراکنده و گاهی ادعاهای خودستایانه و عاری از مسئولیت نویسندگان قرن نوزدهم، چنانکه به برخی از آنها اشاره شد، غیر فنی تر و مبهم تر از نوشتهٔ فورستر بوده است. اینک عین عبارت اشتفان کورنر:

نخستین تعریف جزئی کانت از زیبائی ـ به معنای غائبت بدون غایت ــ به طور طبيعي در منظومهٔ فلسفي او جامي افتد و مبين همان چيزي است که بسیاری از هنرمیندان آفرینینده کوشیده اندیا عباراتی غیرفنی ــو بنابراین مبهـم ــ در توصیف کارهای هنـری بگویند. بهترین نمونه، سخنان آقای ای. ام. فورستر است که دربارهٔ [نمایشنامهٔ] مکبث چنین می نویسد: «عرض کنم، این نمایشنامه دارای چند جنبه است ــ آموزنده است و به ما جیزهائی دربارهٔ اسکاتلند بطوری که در داستان ها آمده است و چیزهائی دربارهٔ انگلستان در آن دوره و بسیاری جیزها دربارهٔ طبع بشر و خطراتی که با آن روبروست، یاد می دهد. می توانیم در سوابق تاريخي آن مطالعه كنيم يا ببينيم يرداخت آن از لحاظ نمایشنامه نویسی چیست و از حسن تعبیر و موسیقی الفاظ در آن لذت ببریم. تمام اینها به جای خود درست. ولی مکبث گذشته از اینها هم، برای خودش دنیائی است که به دست شکسیبر آفریده شده و وجودش مرهون زيان شاعرانهٔ خاصي است كه درآن بكار رفته است. از اين نظر، مكبث به خاطر خود مكبث است و غرض من از عبارت «هنر به خاطر هنر» همین است. کار هنری \_صرف نظر از هر چیز دیگری که

۱. ادوارد مورگان فورستر، هنر برای هنر، از کتاب جشواندازی ازادیات و هنر، ترجمهٔ دکتر غلامحسین یوسفی، محمدتقی (امیر) صدقیاتی، انتشارات معین، تهران ۱۳۷۰. ص ۱۷۷ ـ ۱۷۷.

### هنربرای هنرومکتب پارناس / ۴۸۱

ممکن است باشد\_ وجودی است وافی به نفس و کامل که با دمی که آفریننده است. از نظم درونی و ذاتی برخوردار است و ممکن است صورت برونی نیز داشته باشد. این طور است که شناختنش میسرمی شود. ۱

## مكتب پارناس

در حوالی سال ۱۸۹۰ هنگامی که بحث و مشاجرهٔ شدیدی دربارهٔ ادبیات درگرفته بود، عده ای از شاعران جوان که بر ضد رومانتیسم قیام کرده بودند و تحت تأثیر مشرب «هنر برای هنر» بودند، دور هم گرد آمدند و محافل ادبی برای خود تشکیل دادند. در رأس این شاعران لوکنت دولیل Lecomte de Lisle برای خود و باید او را قرار داشت که همه اطرافیان خود را تحت الشعاع قرار داده بود و باید او را بزرگترین نمایندهٔ این روش ادبی شمرد. در سال ۱۸۶۱ مجموعهٔ شعری مرکب از آثار این شاعران تحت عنوان اموده و آبال خوانندگان قرار گرفت پس از مدتی انتشار یافت و چون این کتاب مورد اقبال خوانندگان قرار گرفت پس از مدتی دومین و سومین جلد آن هم منتشر شد. رفته رفته این شاعران بنام پارناسین میاسین که به شاعران «پارناسین» اختصاص داده بود، کلمهٔ پارناسیس کتابی که به شاعران «پارناسین» اختصاص داده بود، کلمهٔ پارناسیس کتابی که به شاعران «پارناسین» اختصاص داده بود، کلمهٔ پارناسیسم Parnassime را نیز استعمال کرد.

# شعرپارناسين

بعقیدهٔ پارناسین ها، شعرنشانه ای است ازروح کسی که احساسات خود را خاموش ساخته است. شعر پارناسین به مخالفت با رومانتسم برخاست و با

١. اشتفان كورنر، فلسفة كانت، ترجمهٔ عزت اله فولا دوند، انتشارات خوار زمي، تهران ١٣٦٧ ص ٣٤٢ ــ ٣٤٣.

 «پارناس» نام کوهی است که بنا به افسانه های یونان قدیم آپولن Apollon خداوند شعر و نیز نهخواهری که فرشتگان نگهبان هنرهای زپبا بودند (Les Muses) در آن زندگی می کردند. این نام به مجموعه های شعر نیز اطلاق می شود.

#### ٤٨٢ / مكتبهاى ادبى

هرگونه شعر ذهنی (Subjectif) مخالفت کرد. شاعر پارناسین بهیچوجه نمیخواهد که شعرش محتوی امید و آرزو و خواهشی باشد فقط برای هنر محض احترام قائل است و به زیبائی شکل و طرزبیان اهمیت میدهد. محتوی اشعارش ساده و بی اهمیت است ولی قالب شعر با مهارت و استادی فوق العاده ای ساخته شده است و چون هر یک از پارناسین ها تعداد بسیار کمی شعر گفته اند آثارشان زیا و استادانه است.

اصولی که فوق العاده مورد توجه پارناسین ها است ومکتب آنها را از مکتبهای دیگر مشخص میکند، بشرح ذیل است:

١ \_ كمال شكل، چه از لحاظ بيان و چه از لحاظ انتخاب كلمات؛

٢ ــ عدم دخالت احساسات و عدم توجه به آرمان و هدف؛

٣ \_ زيبائي قافيه؛

٤ ــ وابستگی به آئین «هنر برای هنر»

از اینرو شعر شاعر پارناسین مانند مرمری صاف، بی نقص و درعین حال محکم است. هر کلمه ای را با دقت انتخاب میکند و به جای خود میگذارد و کمال مطلوب او این است که شعر را از لحاظ استحکام و زیبائی به پای مجسمه برساند. شاعر پارناسین عقیده دارد که شعر نه باید بخنداند و نه بگریاند. بلکه باید فقط زیبا باشد و هدف خود را در خود بجوید.

# توجه به دورهٔ کلاسیک

شاعر پارناسین که از «ذهنیت» (سوبژکتیویسم) فرارمیکند و همچنین زیبائی را بدون دخالت احساسات وسیلهٔ سعادت می شمارد، به ادبیات دورهٔ کلاسیک که بهیچوجه جنبهٔ ذهنی (سوبژکتیو) ندارد متمایل می شود و عالیترین نمونهٔ زیبائی مطلوب خویش را در هنریونان، در خدایان مرمری و در بناهای سفیدی که سایهٔ اندیشه ها و هیجانات آنها راتیره نساخته است می جوید.

شاعر در عصری که به خیال او زشتی بر زیبائی پیروز شده است، توسن خیال را بسوی قرونی که در نظرش سراپا جلال آفرینش و زیبائی مینماید می تازد. لوکنت دولیل آثار هومر و سوفوکل و هوراس را ترجمه کرده از اینرو در آثار خود نیز به قرون نخستین برگشته است. این شاعر کشورهای مختلفی را دیده و به سرزمین های گوناگون سفر کرده است، ولی وطن اصلی او یونان قدیم است، یونان «هومر» و «سوفوکل»!... به عقیدهٔ او شرط کمال هنر، سکون و آرامش روح شاعر و مصراعهای آهنگ دار است که می تواند تابلوهای مجللی را جلو چشم مجسم سازد.

# یأس و نومیدی درآثار پارناسین ها

«لوکنت دولیل» سردستهٔ پارناسین ها شاعر نومیدی است که زندگی را با یأسی مطلق و علاج ناپذیر مینگرد. به عقیدهٔ او همه چیز عبارت از وهم و خیال و جریان بی پایان حوادث است. هیچ چیزی را نمی توان متوقف ساخت. هیچ چیزی وجود ندارد. حتی خدا! فقط مرگ وجود دارد. خطابه هائی دربارهٔ مرگ و صدای ترحم آمیزی که در اشعار او نسبت به زندگان بلند است، روح زخم خوردهٔ شاعر را بما می شناساند.

معتقد است که بدی زائیدهٔ زندگی است، از اینرو تا حد امکان باید کم زندگی کرد (عجیب تر اینکه خود او هفتاد و شش سال زندگی کرده است!) باید هیجان را در خود کشت، گریبان خود را از دست «بیماری امید» نجات داد و روح را از تمام آرزوها و هوس ها دور نگاه داشت.

نکته ای که باید در اینجا ذکر شود این است که خود شاعر نیز پابند این هذیان ها نیست و نمی تواند باشد. به ظاهر می خواهد در برابر جامعه و سنن و امید به آینده و چیزهای دیگر بی اعتنا و بی حس و بی طرف باشد ولی این بی اعتنائی به کینه مبدل می شود و با هیجانی که در ظاهر با آن مخالف است به مخالفت با جامعه برمیخیزد. مردم را «احمق» می نامد و مسیحیت را دین ظالمانه و فریبائی می شمارد. به ظاهر می خواهد فقط زیبائی قالب را در آثار خود حفظ کند و شعر را تنها برای زیبائی شکل آن بگوید، ولی همهٔ اشعارش پر از فلسفه های منحرف و اظهاریاس و بدبینی است.

#### ٤٨٤ / مكتبهاي ادبي

# روش دیگر پارناسین ها

پس از «لوکنت دولیل» تواناترین شاعر این مکتب ژوزه ماریا دوهردیا است و José \_ Maria de Heredia معنی پارناسین است و اشعارش بیش از «لوکنت دولیل»، «تئوفیل گوتیه» را به خاطر می آورد، شعر درخشان او گوئی به دست جواهرسازی زینت یافته است. هریک از «سونه» امام Sonnet های زیبای او مانند صفحهٔ گرامافون معظمی است که در محیط تنگ و کوچک آن، مباحث تاریخی و اساطیری با خیال پردازی هنرمند توانائی ضبط شده است.

این شاعر فقط یک کتباب شعر بنام Les Trophées دارد و اشعارش از لحاظ ساختمان بی نظیر است.

# شعر او بژکتیف عینی

بالاخره شعر اوبژکتیف نیز با آثار پارناسین ها درآمیخته است و آن عبارت از همان شعر ناتورالیستی است که توأم با رمان ناتورالیستی بوجود آمده است. شعری است که در آن، «من» وجود ندارد، یعنی شاعر فقط تماشاگر و بیان کنندهٔ صحنه ها است.

این شعر با زندگانی خانوادگی و با واقعیت ها گرچه عادی و پیش پا افتاده و حتی زشت هم باشند، تطبیق میکند و استاد این نوع شعر فرانسوا کو په F. Coppée است که «زولا» او را به سبب (برافراشتن پرچم ناتورالیسم در شعر) تبریک گفته است ولی رنه لالو R. Lalou منتقد معاصر فرانسوی، معتقد است که «کو په» استحقاق چنین تعریفی را ندارد زیرا حتی آن قسمت کوچکی از اشعار خود را نیز که به پیروی از سبک ناتورالیستها گفته با اصول این مکتب تطبیق نداده است.

«کویه» نخستین کتاب خود 'Reliquaire' را به «استاد عزیزش

لوکنت دولیل» تقدیم کرده و با این که موضوع اشعارش از مسائل روزمرهٔ زندگی گرفته شده است، در بعضی از آثار خود، مخصوصاً در قطعهٔ Les Humbles شاعری یارناسین است.

### ادبیات مدنی (GRAJDAMSKII) در برابر هنر برای هنر

«تو می توانی شاعر نباشی / اما مجبوری که شهروند باشی.» این دو مصرع نگراسف Nekrassov (۱۸۷۷ – ۱۸۲۱) که شعار همهٔ معاصرانش شد، بیانگر روش روشنفکران روسی در نیمه دوم قرن نوزدهم، یا دقیقتر بگوئیم، بین سالهای ۱۸۹۰ و ۱۸۹۰ است. «ادبیات مدنی» با «هنر برای هنر» مقابله می کند و خواهان اینست که دربارهٔ اثر ادبی نه با معیار زیبائی شناسی، بلکه از نظر سودبخشی داوری شود: اثر باید فایدهٔ اخلاقی، اجتماعی یا سیاسی داشته باشد. نظریه پردازان این جریان ادبی، بلینسکی Belinski (۱۸۱۱ – ۱۸۹۸) در سالهای نظریه پردازان این جریان ادبی، بلینسکی Tchenychyski) و دابرولیوبف آخیر عمر، چرنیشفسکی ۱۸۲۱ – ۱۸۲۸) و دابرولیوبف آخیر عمره و دارد، از زیبائی که در واقعیت وجود دارد، از زیبائی در هنر برتر است.» ادبیات مدنی که ناشی از افکار مترقیانهٔ آن دوران است، عکس العملی است در برابر ایدآلیسم دههٔ چهل و همزمان مترقیانهٔ آن دوران است، عکس العملی است در برابر ایدآلیسم دههٔ چهل و همزمان است با پیایان عمر هنر اشرافی و ورود «روشنفکران پیشرو مردمی» است با پیایان عمر هنر اشرافی و ورود «روشنفکران پیشرو مردمی» یشوایان این نهضت شمرده می شوند.



# چند نمونه از اشعار پارناسین ها

خرگوش ها Thèodore de Banville از: تئودور دو بانویل (۱۸۹۱ – ۱۸۲۳)

قطعهٔ «خرگوشها» (Lapins) از جمله اشعار طنزآمیزبانویل است که در آن اهمیت زیادی به «قافیه بازی» داده شده ولی مطلب شعر چندان ارزشمند نیست. چون در اینجا بیشتر قالب و قافیهٔ شعر مورد نظر است، هرگاه فقط ترجمه آن نقل می شد، نشان دادن مشخصات آن به هیچوجه امکان نداشت، ناچار عین شعر را به عنوان نمونه نقل می کنیم و ترجمهٔ آن را نیز از لحاظ نشان دادن نوع محتوی می آوریم.

#### Lapins

Les petits lapins, dans le bois, Folâtrent sur l'herbe arrosée Et. comme nous le vin d'Arbois, Ils boivent la douce rosée

Cris foncé, gris clair, soupe au lait, Ces vagabonds dont se dégage, Comme une odeur de serpolet; Tiennent à peu près ce language: Nous sommes les petits Iapins, Gens étrangers à l'ecriture, Et chaussés des seuls escarpins Oue nous a donnés la nature.

N'ayant pas lu Dostoeïwsky,
Nous conservons des airs peu rogues,
Et certes, ce n'est pas nous qui
Nous piquons d'être psycholoigues

Nous sommes les petits lapins.

C'est le poil qui forme nos bottes,

Et, n'ayant pas de calepins,

Nous ne prenons jamais de notes,

Nous ne cultivons pas kant,
Son idéale turlutaine
Rarement nous attire. Quant
Au fabuliste La Fontaine.

Il feut qu' on l'adore à genoux,

Mais nous preferons qu' on se taise,

Lorsque méchamment on veux nous

Raconter une pièce à thése

En depit de Schopenhauer, Ce Cruel malade qui tousse,

### هنربرای هنرومکتب پارناس / ۴۸۹

Vivre et savourer le doux air

Nous semble uue chose fort douce.

Et dans la bonne odeur des pins Qu' on voit ombrageant clairières, Nous sommes les petits lapins Assis sur leurs petits derrières.

# خرگوش ها

خرگوش های کوچک، در بیشه، روی علف های مرطوب جست و خیز می کنند و همانطور که ما شراب «آربوا» می خوریم آنها شبنم شیرین را می آشامند.

به رنگ های خاکی سیر، خاکی روشن، زرد پریده، این ولگردانی که گوثی بوی سوسنبر میدهند، به زبان حال چنین میگویند:

> «ما خرگوش های کوچکیم، از کتاب و قلم بی خبریم و از مال دنیا نعلینی بپا داریم که طبیعت به ما بخشیده است.

چون از «داستایوسکی» چیزی نخوانده ایم،

### ۰ ۶۹ / مکتبهای ادبی

باد در آستین نمی اندازیم، و البته کیادهٔ روانشناسی نمیکشیم.

ما خرگوش های کوچکیم. چکمهٔ ما پشم است و چون دفتر بغلی نداریم هیچوقت یادداشت برنمیداریم.

دلمان برای «کانت» لک نزده است آرمان تکراری او چنگی به دل ما نمیزند. اما در مورد لافونتن قصه گو

> باید زانوزد و او را پرستید ولی اگر بخواهند با شیطنت برایمان فلسفه ببافند ترجیح میدهیم که سکوت کنیم.

برخلاف شوپنهاور، این بیمار بی رحم سرفه ای زندگی کردن و کیف کردن از هوای مطبوع به نظر ما بسیار شیرین است.

> و درمیان بوی خوش صنوبرها که براین محوطه سایه انداخته اند. ما خرگوش های کوچکیم که روی دم کوچولومان نشسته ایم.

### Les Conquérants از J.M. de Heredia ژوزه ماریا دوهردیا (۱۹۰۵ – ۱۸۲۵)

Comme un vol de gerfauts hors du charnier natal,

Fatigués de porter leurs misères hautains,

De palos, de Moguer, routiers et capitaines

Partaient, ivres d'un rêve héroïque et brutal.

ils allaient conquérir le fabuleux métal

Oue Cipango mûrit dans ses mines lointaines.

Et les vents alizés inclinaient leurs antennes

Chaque soir, espérant des lendemains épiques.

Aux bords mystérieux du monde occidental.

L'azur phosphorescent de la mer des Tropiques.

Enchantait leur sommeil d'un mirage doré

Ou, penchés à l'avant des blanches caravelles. ils regardaient monter en un ciel ignoré

Du fond de l'ocean des etoiles nouvelles.

چون مرغان شکاری که از آشیان پریده باشند از «پالوس» ۱ و «موگر» ۲ ناخدایان و مردان کهنه کار که از بار شور بختی های غرورآمیز خود بجان آمده بودند سرمست از رؤیائی قهرمانی و خشن، عزیمت میکردند،

می رفتند تا بر فلز افسانه ای که سرزمین ژاپون در معادن دوردست خود نگاهداشته بود فاتح شوند. و بادهای «آلیزه» دکل آنها را بسوی سواحل اسرار آمیز غرب خم می کرد.

> هرشبی به امید فردای پرافتخار دریای لاجوردی و درخشان استواثی خواب آنان را با سراب زراندودی طلسم میکرد.

> > آنگاه از جلو کشتی سفیدشان خم میشدند

۱ و ۲. دو بندر اسپانیا. کریستف کلمب نخستین بار از بندر پالوس برای کشف امریکا حرکت کرد.

### هنر برای هنر ومکتب یارناس / ۹۳

و ستارگان تازه ای را که از اعماق اقیانوس به آسمان ناشناس بالا می رفتند نگاه میکردند <sup>۱</sup>

۱. در اغلب اشعار «پارناسین ها» معمولاً منظور شاعر در بیت آخر بیان شده است. چنانکه ملاحظه می شود، شاعر در قطعهٔ فوق از کسانی بحث می کند که به امید یافتن طلا سفر می کنند و پیوسته دستخوش رؤیای شیرین طلاها هستند و منظور شاعر از ستارگان تازه ای که بالا می آیند این است که وقت می گذرد و آنان به آرزوی خود دست نمی یابند و سرنوشت بشر جز این نیست.

# Midi ظهر Midi ظهر (۱۸۹۰ – ۱۸۹۰) Lecomts de Lisle از لوکنت دولیل

ظهر، سلطان تابستانها، بر دشت دامن گسترده است و همچون سفره های سیمین از بلندی های آسمان نیلی فرومی ریزد. همه چیز خاموش است. هوا بی نفس شعله می کشد و می سوزاند. زمین در حامهٔ آتش خود به اغماء افتاده است.

فراخنای دشت بی کران است و کشتزارها بی سایه. و چشمه هائی که گله ها از آب می نوشیدند خشکیده است. جنگل دوردست که پیرامونش تاریک است، بی حرکت در خواب سنگینی غنوده است.

تنها گندم های بزرگ رسیده، بسان دریای زرین، بی اعتنا بخواب در کرانهٔ افق لمیده اند و همچون فرزندان آرام زمین مقدس، بی هراس جام خورشید را بسر می کشند.

گاهی، همانند آهی که از جان سوزانشان برآید، از دل خوشه های سنگینی که با خود زمزمه ها دارند، موجی باشکوه و جلال آهسته بها میخیزد و خود را تا دامن افق غبارآلود میکشد و جان میسهارد.

در آن نزدیک، چند گاو سپید که میان علفها خسبیده اند آرام آرام برغبغبهای ضخیم خود لیزابه میریزند با چشمانی خمار و مغرور رؤیای درونی خود را که هیچگاه به پایان نمی رسد دنبال میکنند.

ای انسان، هرگاه با دلی آکنده از شادی یا ملال، نزدیک ظهر گذارت به کشتزارهای درخشنده بیفند، بگریز! که طبیعت تهی است و خورشید میسوزد: در اینجا

### هنربرای هنر ومکتب پارناس / ٤٩٥

چیزی زنده نیست، چیزی اندوهگین یا شاد نیست.

اما اگر از اشک ها و خنده ها به تنگ آمده ای و از فراموشی این جهان پریشان تباه شده ای و فارغ از عفو یا لعنت، میخواهی طعم لذتی واپسین و تیره را بچشی.

بیا! که خورشید با کلمات جزیل با تو سخن میگوید، در شعلهٔ قهارش جاودانه فرو شو و با قلبی که هفت بار در نیستی ملکوتی غوطه خورده، با گامهای ملایم بسوی پست ترین شهرها بازگرد.