

رضا سیّدحسینی جلد دوم









# رضاسيدحسيني

# مكتبهاي ادبي

جلد دوم

مؤسسة انتشارات نگاه الاسلام

سیدحسینی، رضا، ۱۳۰۵ ـ

مکتبهای ادبی / رضا سیدحسینی. ـ [ویرایش ۲].

تهران: مؤسسهٔ انتشارات نگاه، ۱۳۷۱\_۱۳۷۶، ۲ ج. (۱۲۰۹ ص).

ISBN: 964-351-094-6 (دوره)

ISBN: 964-351-077-8:\ >

ISBN: 964-351-095-6:7 a

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيبا.

كتابنامه.

مندرجات: ج. ۱. از باروک تا پارناس. ـ ج. ۲. از سمبولیسم تا رمان نو.

ج. ۱. (چاپ یانزدهم: ۱۳۸۷).

ج. ۲. (چاپ چهاردهم: ۱۳۸۷).

١. ادبيات ـ تاريخ و نقد الف، عنوان،

۱۳۸۴ ۸-۹ PN۵۹۵/ف۲۳. س۹

کتابخانه ملی ایران ۱۷۶۶ ـ ۲۱م

#### مکتبهای ادبی

جلد دوم

#### رضا سيدحسيني

چاپ چهاردهم: ۱۳۸۷؛ نمونهخوان: جهانگیر منصور؛ لیتوگرافی: افستگرافیک

چاپ: نوبهار؛ چاپ جلد: چاپ قدس؛ صحافی: ایران؛ شمارگان: ۴۰۰۰

شایک: ۶ ـ ۹۶۴ ـ ۳۵۱ ـ ۹۶۴

شابک دوره: ۶ ـ ۹۶۴ ـ ۳۵۱ ـ ۹۶۴

قیمت دوره: ۱۸۰۰۰ تومان

حق چاپ محفوظ است.

## مؤسسهٔ انتشارات نگاه

**دفتر مرکزی:** خ انقلاب، خ شهدای ژاندارمری، بین خ. فخر رازی و خ. دانشگاه یلاک ۱۳۹، طبقه ۵، تلفن: ۶۶۹۷۵۷۱۱ ملبقه ۵،

www.entesharatnegah.com in

info@entesharatnegah.com

Email: negahpublisher@yahoo.com

#### فهرست مطالب

#### تولد ادبيات جديد ٥٠٩

شکست ناتورالیسم و «علم تحققی» ۵۱۳، آغاز شعر نو ۵۱۴، شارل بودلر ۵۱۵، آرتور رمبو ۵۱۸، استفان مالارمه ۵۲۱

#### سمبوليسم ٥٢٩

تشویش پایان قرن ۵۳۱، شاعران نفرین شده ۵۳۳، وارونه ۵۳۴، شاعران منحط ۵۳۵، کلمهٔ سمبول ۵۳۸، بیانیهٔ سمبولیسم ۵۴۱، اصول سمبولیسم ۵۴۳، شعر آزاد ۵۴۶، رمان سمبولیک ۵۴۸، در عالم تئاتر ۵۴۹، خلاصهٔ کلام ۵۵۱، سمبولیسم در قرن بیستم ۵۵۱، سمبولیسم، یک ماجرای اروپائی ۵۵۳، در روسیه ۵۵۴، در انگلستان ۵۵۳، در آلمان و اتریش ۵۵۸، در اسپانیا ۵۶۰، در کشورهای دیگر ۵۶۲، ادبیات ترکیه و یک شاعر سمبولیست ۵۶۳

نمونه هائی از آثار سمبولیست ها

261

۱. از پیشوایان سمبولیسم سفر، از شارل بودلر ۵۶۷ رؤیای پاریسی، از شارل بودلر ۵۷۲

#### ۵۰۲ / مکتبهای ادبی

پیوندها، از شارل بودلر ۵۷۶ Héautontimoroumenos از شارل بودلر ۵۸۰ دعوت به سفر، از شارل بودلر ۵۸۰ مُصّوت ها، از آرتور رمبو ۵۸۳ نژاد پست، از آرتور رمبو ۵۸۴ کیمیای سخن، از آرتور رمبو ۵۸۶ گور ادگاریو، از استفان مالارمه ۵۹۵

#### ۲. سمبو لیستها

یکشنبه، از ژول لافورگ ۵۹۷ «وزوو» و شرکا، از تریستان کوربی یر ۵۹۹ بیمارستان، از موریس مترلینگ ۶۰۱ شاهدخت مالن، از موریس مترلینگ ۶۰۴ مثل هر شب، از امیل ورآرن ۶۰۷ یلکان، از احمد هاشم ۶۰۹

## مکتبهایی که از سمبولیسم جدا شدند یا با آن مقابله کر دند ۴۱۱

مکتب رومن قطعه، از ژان موره اَس ۶۱۷ ناته، بسم

**ناتو**ریسم شامگاه در خانه، از سن ژرژ دوبوئلیه ۶۲۱

امشب تا دیروقت روشن خواهد بود...، از آنا دونوای ۶۲۳

جهان وطنى

موسیقی پس از مطالعه، از والری لاربو ۶۲۸

940

۶٣.

اونانيميسم

گروه صومعه ۶۳۳، اونانیمیسم و شهر ۶۳۴

زندگی همداستان، از ژول رومن ۶۳۷

549

ايماژيستها (تصويرگرايان)

تاريخچه ۶۴۰، آموزهٔ ايماژيسم ۶۴۲

تحول مكتبها در روسيه ۶۴۷

549

سمبوليسم، فوتوريسم و أكمهايسم - بوريس آيخنبام

991

فوتوريسم

فوتوریسم در تثاتر ۶۶۵، در کشورهای دیگر ۶۶۶، فوتوریسم روسی ۶۶۶

۶۷۳

نمونه هائی از آثار فوتوریست ها

۱. بیانیهها

بیانیهٔ فوتوریسم (۱۹،۹)، از ف. ت. مارینتی ۶۷۳

بیانیهٔ فنی فوتوریسم (۱۹،۹) ۶۷۵

بیانیهٔ نمایشنامه نویسان فوتوریست (۱۹۱۱)، از ف.ت. مارینتی ۶۷۶

۲. اشعار

به اتومبیل کورسی، از ف. ت. مارینتی ۶۸۰

ابر شلوادپوش، از ولاديمير ماياكوفسكي ۴۸۳

811

اكمه ايسم

898

نمونه هائی از آثار شاعران اکمهایست

شعر، از آنا آخماتوا ۴۹۳

حال که، از اوسیپ ماندلشتام ۶۹۴

#### ۵۰۴ / مکتبهای ادبی

#### اكسير سيونيسم ٤٩٧

كلمه ٧٠٢، بحران تمدن جديد ٧٠٣، يك انقلاب نارس ٧٠٤، از يأس تغزل تا خوشبینی انقلابی ۷۰۸، اکسیرسیونیسم در تئاتر ۷۱۰، در حاشیهٔ اکسیرسیونیسم ۷۱۲

VIA نمونه هائی از آثار اکسیرسیونیستها

كلية سرطاني ها، از كو تفريد بن ٧١٥

قهر مان کر سنگی، از فرانتس کافکا ۷۱۷

#### کوبیسم ۷۲۷

مقدمه جریانهای ادبی پس از جنگ ۷۲۹، کوبیسم در نقاشی ۷۳۱، کوبیسم در ادسات ۷۳۲

نمونههای کوییسم ادبی ٧٣٥

از مجموعة وخط نگارى هاه، از گيوم آيولينو ٧٣٥

مدار، از گیوم آیولینر ۷۳۶

شعر ماه، خروس و مروارید، مزایای اعتراف، از ماکس ژاکوب ۴-۷۴۴

#### دادائیسم ۷۴۷

تأثیر جنگ ۷۵۰، تولد دادا ۷۵۲، دادا در پاریس ۷۵۶، محاکمهٔ بارّس و آغاز انشعاب ۷۶۱، آفرینش در عین و یرانگری ۷۶۴، مفهوم نهضت ۷۶۶

نمونههای دادا 484

بیانیهٔ آقای آنتی پیرین، از تریستان تزارا ۷۶۹

دو بخش از بیانیهٔ هفتم ۷۷۱

جنگل سخنگو یا علامت معقول جزیرهٔ یاک، از تریستان تزارا ۷۷۴

فراموشم خواهید کرد، از آندره برتون و فیلیپ سویو ۷۷۶

درخت مسافران، از تریستان تزارا ۷۷۷

#### سوررئاليسم ٧٧٩

پیدایش سوررثالیسم ۷۸۲، موقعیت تاریخی ۷۸۴، آرمان شناخت کامل ۷۸۷، امکان رویکردی ذهنی و اشراقی به این شناخت ۷۸۷، اسلاف سوررثالیسم ۷۸۸، سیر تاریخی اندیشهٔ سوررثالیستی ۹۹۶، سوررثالیسم شهودی ۷۹۷، دربارهٔ بیانیهٔ Second Manifeste du ۱۰۸، بیانیهٔ دوم (Manifeste) ۹۷۹، دوران فلسفی ۸۰۸، مهاجرت به امریکا ۸۰۹

فنون سورر ثاليسم

۱. طنز ۸۱۳، طنز عینی و طنز سیاه ۸۱۹، از طنز عینی به طنز سیاه ۸۱۹، ۲. امر شگفت و جادو ۸۲۲، ۳. نگارش خودکار ۸۲۸، کاربرد نگارش خودکار ۸۳۸، ۲. رویا ۸۳۷، ۵. دیوانگی ۸۴۰، ۶. تصادف عینی ۸۴۶، نقد امور ۸۵۰، ۷. اشیاء سوررئالیستی ۸۵۲

هنر و سوررثالیسم ۸۵۷

۱. شعر ۸۵۷، ۲. نقاشی ۸۷۰، ۳. تئاتر ۸۷۹، ۴. سینما ۸۸۵، پایان سخن ۸۸۸

سوررثالیسم در کشورهای دیگر ۸۹۱

مدخلي بر فلسفة سوررثاليسم

آزادی فکر ۸۹۶، امید، عصیان و انقلاب ۸۹۷، خودکاری و تصادف ۹۰۰، ملاقات و کشف ۹۰۳، زیبائی و عشق ۹۰۵، تصادف عینی ۹۰۷، دغدغهٔ فلسفی ۹۰۹

نمونه هایی از آثار سور رئالیست ها

قسمت هایی از بیانیهٔ اول سوررتالیسم (۱۹۲۴) ۹۱۳ میدان های مغناطیسی، از آندره برتون فیلیپ سوپو ۹۲۲ یادداشت هائی دربارهٔ شعر، از آندره برتون پل الوار ۹۲۴ نادیا، از آندره برتون ۹۲۸

#### ۵۰۶ / مکتبهای ادبی

قطعات روزنامه، آندره برتون ۹۳۶ من آنچه با تو گفتم، از پل الوار ۹۳۷ مشاهدات تازه، از پل الوار ۹۳۸ نیمه راه زندگی، از روبر دسنوس ۹۳۹ چه ظهر شگفتی، از رنه کرول ۹۴۲ آیا خوابم؟، از آنتونن آرتو ۹۴۵ یک قطعهٔ سوررثالیستی، از رمون کنو ۹۴۶ اینک بیماری ...، از ژرژ هونیه ۹۴۷ توصیف یک شام سران در پاریس فرانسه، از ژک پرور ۹۴۹ قصهٔ اسب، از ژاک پرور ۹۵۳

### اگزیستانسیالیسم ۹۵۹

ادبیات و فلسفه ۹۶۱،کلمه ۹۶۲، ماهیت و وجود ۹۶۲، مسئلهٔ فلسفی ۹۶۳

#### نمونه هایی از آثار اگزیستانسیالیستی

تهوع، از ژان پل سارتر ۹۷۹ طاعون، از آلبر کامو ۹۸۹

#### تئاتر نو ۹۹۷

اوژن یونسکو ۱۰۰۲، ساموئل بکت ۱۰۱۰، آرتور آدامُف ۱۰۱۵، ژان ژنه ۱۰۲۰ و دربارهٔ:

ژان تاردیو ۱۰۲۴، گونترگراس ۱۰۲۵، فرناندو آرابال ۱۰۲۷، روبر پنژه ۱۰۲۹، مارگ مارگریت دوراس ۱۰۳۰، هارولد پینتر ۱۰۳۲، ادوارد آلبی ۱۰۳۴، موری شیسگال ۱۰۳۶، جک گلبر ۱۰۳۷، ماکس فریش ۱۰۳۹، فردریش دورنمات ۱۰۴۰، پتر وایس ۱۰۴۱، آرمان گاتی ۱۰۴۲، یاسین کاتب ۱۰۴۴، امه سه زر

1.44

نمونهای از تئاتر نو

استاد، از اوژن یونسکو ۱۰۴۷

## **دگردیسی رمان ۱۰۵۷** از (۱۹۲۰ تا ۱۹۵۰) ۱۰۶۲، تک گوئی درونی و سیلان ذهن ۱۰۶۷

رمان نو

۱۰۸۰

۱. چارچوبهٔ نظری و عقیدتی ۱۰۸۰، ۲. راهها ـ بدگمانیها، پژوهشها ۱۰۸۲، ۳. توصیف بصری ۱۰۹۵، ۴. قالبها، رمان، ساختارها ۱۰۸۸، ۵. مسیرها ۱۰۹۴

رمان و اندیشه

مقاله در رمان

مقالهٔ نظری دربارهٔ رمان امروز

رمان به منزلهٔ پژوهش، از میشل بو تور ۱۱۱۷

نمونه هایی از «رمان نو» ۱. یاکن ها، از آلن ربگریه ۱۱۲۳

> ۲. ساحل، از آلن ربگریه ۱۱۲۹ ۳. اولیس، از جیمز جویس ۱۱۳۳

پایان سخن و دعوت به آغازی دیگر ۱۱۵۹



از انتشار چاپ دوم «مکتبهای ادبی» که فصلی با عنوان «نظر اجمالی به ادبیات قرن بیستم و درهم ریختن مکتبها» به آن اضافه شده بود، اکنون سی واندی سال میگذرد. در آن مقاله، ادبیات جهان در نیمهٔ اول قرن بیستم، ادبیاتی خوانده شده بود که: «هیچگونه وجه مشترک و توازن و اتفاق نظر ندارد» و اضافه شده بود که: «قرن بیستم را، دورهٔ زوال مکتبها می نامند و حتی به عقیدهٔ بسیاری از سخن سنجان، شاید دیگر [مکتب] تازهای در ادبیات به وجود نیاید.»

بایدگفت که این سخن هنوز تا حد زیادی معتبر است. دوران «مکتبسازی» به صورتی که قرون هفدهم و نوزدهم رواج داشته است با وجود آخرین تلاشهائی که در نیمهٔ اول قرن بیستم در مورد آن صورت گرفت، در نیمهٔ دوم قرن، دیگر ادامه نیافت و اگر عناوینی مانند «رمان نو» یا «تئاتر نو» و یا «رئالیسم جادوئی» به آثار عده ای از نویسندگان اطلاق شد، در واقع با توجه به نوعی شباهت در آثار آن عده با همدیگر بود و همان نویسندگانی هم که آثارشان زیر یکی از عناوین قرار گرفته بود، هر کدام مشخصهٔ خاص خود را داشتند و بایدگفت که این وضع، خاص نیمهٔ دوم قرن هم نیست و به طورکلی «آفرینش ادبی، از یک قرن پیش به اعلام استقلال و تشخص روی کرده است و خود را از قید الزامهائی نظیر دستورالعمل و تقلید و سنت آکادمیک و

فشارهای اجتماعی رهانده است. آنچه باقی مانده واقعیت هنرمند است، یعنی انسانی که در سرنوشت دنیا شریک شده و خود او سرنوشت خویشتن است. و این انسان تابع شرایطی است که می تواند بر ضد آنها عصیان کند. اما در هر حال، همان شرایط، لحن خاص به اثر او می دهند. خود او در محیط خارج، در حوادث، در طبیعت، در دیگران و در خویشتن نیز، اثر می گذارد.»

اما حادثهٔ مهمی که در نیمهٔ دوم قرن بیستم اتفاق افتاده است در عالم «نقد» است: نقد ادبی که عملاً به صورت رشته ای مستقل در کار ادبی، از قرن نو زدهم آغاز شده بود، در قرن بیستم، به ویژه در نیمهٔ دوم این قرن، صورت جدی تری به خودگرفت و دستاندرکاران نحلههای مختلف نقد، با تحلیل و معرفی آثار مهم ادبی توانستند راههای تازهای در شناسائی آثار ادبی را پیش یای ما قرار دهند. این منتقدان و نظر به بر دازان (به ویژه پس از پیدایش «نقد نو»)، در عین حال که نظریههای هنر و ادبیات را از آغاز تا امروز، (از افلاطون و ارسطو گرفته تاکانت و هگل و نیز فورمالیستهای روس) بازبینی و مطالعه کردند و ابزار کار خود قرار دادند، توانستند با استفاده از روش هائی که از زبان شناسی و روانکاوی و سایر علوم انسانی گرفته شده بود، و با تحلیل و شرح «متن»، پر تو تازهای بر آثار ادبی گذشته بیفکنند. به عنوان مثال می توان به نو شتههای رولان بارت Roland Barthes (۱۹۸۰ \_ ۱۹۸۸) دربارهٔ راسین و بالزاک، لوسین گلدمن Gerard دربارهٔ رأسین و مالرو، ژرار ژنت ۱۹۱۳) Lucien Goldmann Genette (متولد ۱۹۳۰) دربارهٔ یروست و «دوران باروک» و امبرتو اکو Umberto Eco (متولد ۱۹۳۲) دربارهٔ تأثیر توماس آکویناس قدیس در جویس، اشاره کرد ۱. اكنون بهتر است به آغاز ادبيات جديد، يعني اواخر قرن نوزدهم برگرديم:

۱. نخست (همان طور که در مقدمهٔ جلد اول اشاره شده بود) تصمیم داشتم که مسئلهٔ نقد امروز را ضمن یک مقاله به انتهای مقاله شرح دهم. اما با توجه به اهمیتی که این مسئله در روزگار ما پیداکرده است، افزودن یک مقاله به انتهای مکتب های ادبی حق مطلب را ادا نمی کند. البته در این مدت آثار برجسته ای دربارهٔ نقد امروز به فارسی منتشر شده است که مطالعهٔ آنها برای علاقمندان به مکتب های نقد ضروری است.ضمناً معرفی مختصر مکتب های نقد نیز در جلد دیگری که با عنوان فرهنگ مکتبها و جوبادهای ادبی در دست تألیف است خواهد آمد.

#### شكست نا توراليسم و «علم تحققى»

در سال ۱۸۹۰، و قتی که هیولیت تن H. Taine (۱۸۹۸ ـ ۱۸۹۳) فیلسوف و نظریه پرداز ادبی که تکیه به علوم و فلسفهٔ تحققی (Positivisme) دارد، به پل يورژه le Disciple را منتشر ساخته اورژه ۱۸۵۲) P. Bourget را منتشر ساخته است می گوید: «عمر نسل من تمام شده است.» در واقع از نسلی سخن می گوید که دنیا و ادبیات را از نظرگاه علمی مینگریست. با وجود این، دستکم در فرانسه، سمبولیسم معاصر رئالیسم بود: «تن» از زبان همهٔ نسل خود سخن نمی گوید، بلکه از کسانی سخن می گوید که قوانین خود را به این نسل تحمیل كرده بودند. در آن لحظه كه رئاليسم به اوج قدرت خود رسيده است، نيروهاي مخالف دیگری در برابر آن قد علم میکنند. ولی فقط در پایان قرن نوزدهم است که نیروهای جدید وضع را به نفع خود تغییر میدهند. احساس زندگی درون در برابر کشف دنیای برون قیام میکند: «فرد» که به سوی خود برگشته است زندگی جدید می یابد و می فهمد که علم جوابگوی همهٔ مشکلات حیات نیست. در برابر ارادهٔ علم تحققی محض، آرزوی شناختن راههای گوناگون زیستن به پیش می آید: ارزشهای مذهبی، ارزشهای هنری، ارزشهای اخلاقی، ارزشهای اجتماعی، شجاعت و عصیان، پرستش خود و پرستش «زمین و مردگان» یا به میدان مینهند. و در پایان این قرن همه حق به جانب گو ته و نیچه می دهند که می گفتند: «هر علمی که احساس زندگی را افزون نکند در نظر من بی ارزش است.»

گلهای شر Les Fleurs du mal مجموعهٔ شعر شارل بودلر Les Fleurs du mal بعد (۱۸۲۱ ــ ۱۸۶۷ ــ ۱۸۶۷) که سرآغاز شعر جدید است، در سال ۱۸۵۷ یعنی یک سال بعد از مادام بوواری منتشر می شود و تاریخ انتشار سرودهای مالدورور Les Chants de از مادام بوواری منتشر می شود و تاریخ انتشار سرودهای (نام مستعار ایزیدور Maldoror اثر کنت دولوتره آمون Comte de Lautréamont (نام مستعار ایزیدور دوکاس ۱۸۶۸ است ... و حال آنکه درگز ماکار دورهٔ آثار معروف زولا، از سال ۱۸۷۱ تا ۱۸۹۳ منتشر می شود و موپاسان

شاهکارهای خود را از ۱۸۸۳ تا ۱۸۹۰ منتشر میکند و بالاخره آلفونس دوده، سافو را در سال ۱۸۸۴ انتشار می دهد. در انگلستان، ایدئالیسم تامس کارلایل .Th. (۱۸۹۰ – ۱۸۰۱) J. H. Newman نیومن ۱۸۹۰ – ۱۸۰۱) معاصر اندیشهٔ و آئین زیبائی شناختی راسکین Ruskin ( ۱۸۱۹ – ۱۸۱۹) معاصر اندیشهٔ مطلوبیت و تکاملگرائی است ... در آلمان به هنگامی که ناتورالیسم در اوج پیروزی است، درامهای بزرگ واگنر پلی است بین رومانتیسم و هنر آینده. نیچه ارزشهای دوران خود را انکار میکند و تصویری از قرن آینده ارائه می دهد... درست در لحظهای که رئالیسم در اوج پیروزی است، نیروهای قوی تری به مخالفت با آن بر می خیزند: اما باید منتظر آخرین ربع قرن بود تا این نیروها تعادل را به نفع خود بر هم زنند.

در فرانسه از شعر مصنوعی پارناس خسته شدهاند (فرانسواکوپه از جمع شاعران رانده شده است) و همه در انتظار شعری والا هستند که شعر هوگو نباشد (ویکتور هوگو مرده و زمینه را خالی کرده است) شاعرانی که از سال ۱۸۵۷ (سال انتشار بعدازظهر یک فون Après - midi (سال انتشار بعدازظهر یک فون d'un faune اثر مالارمه) چاپ شعرهای شان با اعتراض و جنجال یا بی اعتنائی روبرو شده است و یا در گمنامی ماندهاند، ناگهان به عنوان پیشروان این شعر جدید به میدان می آیند.

#### آغاز شعر نو

نهضت شاعرانه که در پایان قرن نوزدهم با سمبولیسم آغاز شد و پس از تغییرات گوناگون سرانجام به سوررئالیسم منجر شد، قبل از اینکه خلاقیت شاعرانه باشد، نوعی آگاهی و عمل آگاهانه است. این شعر، شعری است اندیشیده، نقادانه، فرهنگی و وابسته به اندیشه و مطالعهٔ آثارگذشته، و فاصلهای هم که از نمونههای برجستهٔ پیش از خود و سرمشقهای خود گرفته است، ناشی از همین خصوصیت است. دوران مقدم بر بیداری همگانی شعر اروپائی

در پایان قرن نوزدهم، در واقع دوران ظهور شاعران بزرگی است که خود در عین حال جویندگان راه تازه و نظریهپردازان شعر نو بودند.

در رأس این نهضت تازه، سه شاعر بزرگ قرار دارند که هر سه گذشته از شاعری، نظریه پرداز نیز هستند. این سه شاعر عبار تند از: شارل بودلر Charles (۱۸۹۱ ـ ۱۸۹۱) و Baudelaire (۱۸۹۷ ـ ۱۸۹۱) و استفان مالارمه Stéphane Mallarmé (۱۸۹۸ ـ ۱۸۹۸)، که هم شعرشان و هم آنچه درباره شعر اندیشیده و گفتهاند، سرآغازی است بر تغییر اساسی شعر در آینده و پیدایش شعر نو در قرن بیستم.

#### شارل بودلر

تأثیر گذار ترین این شاعران شارل بودلر است که او را «پدر سمبولیسم» مینامند. او که شیفتهٔ آثار و سبک ادگار آلن پو (۱۸۰۹ – ۱۸۴۹) شده و اشعار و داستانهای او را به فرانسه ترجمه کرده است، بیشتر به فلسفهٔ هنر میاندیشد، در واقع او فقط شاعر نیست، بلکه نظریه پرداز و منتقد است و برای نخستین بار پنداشت خاصی را از «بوطیقا» ارائه می دهد که خلاقیت شاعرانه باید دقیقاً بر پایهٔ آن بنا شود. رومانتیسم و پارناس نه در این فکر بودند که شعر چیست و نه سعی کرده بودند که آن را از آنچه شعر نیست جداکنند، زیرا شعر بیشتر از آنکه سرمستی درون باشد، میدان اندیشه است. ضمناً فوران احساسات و آموزش فلسفی هم در قلمرو شعر نیست. علاوه برآن، شعر شرح و توصیف و نکته پردازی هم نیست. واقعیت به خودی خود، «پیوسته زشت» است. طبیعت قاموسی است در دست شاعر که بو دلر او را «مترجم و رمزگشای همانندی های قاموسی است در دست شاعر که بو دلر او را «مترجم و رمزگشای همانندی های خیالی، بلکه کشف «فوق واقعیتی» که در دنیا وجود دارد، اما تنها ذهن هائی با خیالی، بلکه کشف «فوق واقعیتی» که در دنیا وجود دارد، اما تنها ذهن هائی با قدرت خاص می توانند آن راکشف کنند. اذهانی که می توانند دنیا را نه آنچنان و می نماید، بلکه آنچنان که همانندی های غیر منتظر هٔ احساس های خودشان و قدرت خاص می تواند آن راکشف کنند. اذهانی که می توانند دنیا را نه آنچنان که می نماید، بلکه آنچنان که همانندی های غیر منتظر هٔ احساس های خودشان و

روابط باز هم ژرف تر بین محسوسات و ذهنیات، با شگرفی هیجان انگیزشان و با «وحدت مرموز»شان نشان می دهند. هر شیئی می تواند به یک حالت روحی وابسته باشد و در این صورت است که در نظر ما همچون «مظهر همهٔ ژرفای زندگی» جلوه می کند. اندیشهٔ «همانندی جهانی» تازه نیست، از فلسفهٔ فیثاغوری و افلاطونی گرفته تا عرفان اسلامی و در ادبیات قرن شانزدهم اروپا و در رومانتیسم نیز حضور دارد. رومانتیکهای آلمانی آن اندیشهٔ عرفانی «عالم کبیر» و «عالم صغیر» را یکبار دیگر زنده کرده بودند و به جای اعتقاد به دوگانگی انسان و جهان، سخن از نوعی «وحدت وجود» می گفتند و اینکه همه چیز به وحدتی که از آن جدا شده است باز می گردد و آن افسانهٔ بهشت گمشده که در آن پیش از سقوط آدم، همه چیز با هم بود. رومانتیکها معتقد بودند که در «ظلمات درونی» شاعران به دنبال آن وحدت اولیه می گردند. نووالیس بیش از هر کسی این نکته را به مفهوم اصلی خودش بیان می کند: «شعر واقعیت مطلق است. هر چیزی هر جه بیشتر شاعرانه باشد، بیشتر حقیقی است.» و نیز می گوید: «هر فرودی در خویشتن، یعنی هر نگاهی به درون خویش، در عین حال صعودی است رو به خویشتن، یعنی هر نگاهی به درون خویش، در عین حال صعودی است رو به بالا و نگاه به واقعیت حقیقی خارجی.»

اما بودلر این قانون همانندی های جهانی را با اراده ای بی سابقه به صورت نظام خاص شعر در می آورد و نوعی «حتمیت و سهوناپذیری ایجاد شعر» را، از طریق حذف همهٔ عناصر ناهمگون مطرح می سازد: روش تازه ای برای ساختن شعر نظیر دستگاهی مصنوعی که در عین حال پاسخگوی جهان ملموس و روح یا عین و ذهن باشد، اما هیچ یک از آن دو را به طور مجزا و مستقیم بیان نکند، بلکه آن سراشیب آسان بیان احساساتی و توصیف واقعگرایانه را معکوس کند و از این طریق نوعی «خلاف آمد عادت» و جادوی الهامگر بیافریند که عین و ذهن (موضوع شناسائی و عامل شناسا) یا دنیای خارج از هنرمند و خود هنرمند را در بردارد.

بودلر قانون معروف همانندی جهانیش را به ویژه در شعر کوتاه Les

Correspondances (پیوندها) بیان کر ده است و نیز «اگر اشعاری از قبیل «مو»، «دعوت به سفر»، «زندگی بیشین» و بسیاری از اشعار دیگر او را از این جنبه شان محروم کنیم به تمثیل های ادبی ساده ای بدل خواهند شد، هر چند بسیار زیبا و هیجانانگیز، اما عاری از آن حقیقت مطلق که خارج از آن، شعر تنها نوعی بازی با تمرین است. بازی اشعار بو دلر «حقیقی» هستند. «موهای آبی»، «کلاه فرنگی ظلمات گسترده» میایستی مانند رابطهای مطلق و بلاشرط بین خاطرههای خفته در این موها و بی کرانگی آسمان و کیو دی زائیدهٔ ظلمت شمر ده شو د ... باری سر گیجهای که عارض ما می شود، زائیدهٔ این ارتباط مطلق و تنها همین ارتباط است و این سرگیحه چیست؟ آبا خود شعر نیست که خارج از آن، این موها یک شیءِ معمولی دنیای ما هستند؟ البته هیجانانگیز، اما نازل. از سوی دیگر نمی توان فراموش کر د که بو دلر یکی از هنر مندانی است که می خواستند قوانین میهمی را که بر حسب آنها می آفرینند كشف كنند و از اين مطالعه شان يك رشته دستو رالعمل استخراج كنندكه هدف الهي آنها، خطانا پذيري آفرينش شاعرانه باشد ... بو دلر كه شاعر نو آوري است با کوششی ارادی به این نو آوری دست بافت. کوششی که به شعور انتقادی شگفت آور او میدان داد تاکر دارهای لازم را برای تولد شعر انجام دهد. '»

بودلر با دیوان اشعار خود که عنوان گرهای شر Les Fleurs du mal به آن داده است، دنیای شعر را تکان داد و یک نسل شعر و ادب که در خلال سالهای ۱۸۵۷ تا ۱۸۸۰ می زیست، بودلر را پیشوای مسلم خود شمرد. آرتور رمبو که انقلابی در قلمرو شعر انجام داده است و سراسر شعر جهان را از یونان قدیم تا نهضت رومانتیک دوران تسلط ادیبان و ناظمان، دوران از شکل افتادگی و «فرسودگی شعر و پیروزی نسلهای متمادی احمقها» میخواند، و با استثناء کردن راسین، این بازی را که دو هزار سال ادامه یافته است محکوم میکند، بودلر را با عناوین «نهان بین» «سلطان شاعران» و «ربالنوع واقعی» تقدیس میکند. فقط

<sup>1.</sup> Dictionnaire des œuvres, Laffont-Bompiani Paris, 1994

در مورد قالب اشعار او کمی تأمل میکند و میگوید: «ابداعات ناشناخته قالبهای تازه نیز میخواهد.»

#### آرتور رمبو

آندره سوارز A. Suarès در مقدمهای بر کلیات آثار رمبو می نویسد: «چه دروغهائی دربارهٔ رمبو به هم می بافند! چه احمقهائی! هر کدام او را به سوی خود می کشد و رمبو هیچ جا نیست. نه اینجا، نه آنجا، همیشه دارودسته بازی، حقارت حزب و سیاست. تازه، آثار او را نمی خوانند و هرگز نخواندهاند. حتی دو نفر از هزار نفر. و از آن دو نفر هم دستکم یکی نفهمیده است.»

این جوان هفده ساله راکه چند بار از خانهٔ مادری در شهر «شارل ویل» فرار کرد و به پاریس رفت و در آنجا با پل ورلن و شاعران دیگر روزگارش آشنا شد و همهٔ شعرهایش را تا بیست سالگی گفت و پس از آن خموشی پیشه کر د و به حیشه رفت تا تجارت کند باید بنیانگذار شعر نو دانست. همه چیز با دو نامهٔ مشابه هم شروع شد که در سال ۱۸۷۱، اولی را (روز ۱۳ مه) به معلمش ایزامبار Izambard و دومی را پس از دو روز به دوست خود دمنی Demeny نوشت (که به «نامهٔ نهانین Lettre du voyant شهرت بافت). رمیو با این دو نامه و چند مجموعهٔ کو چک شعر که شاید جمعاً از دویست صفحه تجاوز نکند، آب در خوابگه مورچگان ریخت و بنای شعر معاصرش را زیـر و روکـرد. شاعر جوان، بخصوص در نامهٔ اول با خشونت همهٔ کسانی راکه به آخور دانشگاهی بسته شدهاند، کسانی که هیچ چیز یاد نمی دهند، و آنهائی راکه تسلیم شعر «درون گرایانه» می شوند به باد حمله می گیرد و می گوید که ایس شعر درونگرایانه طبعاً شعری است احساساتی و غنائی که انسان را در طبیعتی قراردادی محبّوس نگه می دارد. دیگر اینکه شعر درونگرا شعری است که زیر نفوذ یک طبقهٔ اجتماعی، ... یا یک موضوع قرار میگیرد. از اینجا می توان بازنویسی تحریک آمیز او را از Cogito دکارت درک کر د. معتقد است که شاعر به جای اینکه بگوید «من میاندیشم» باید بگوید که «مرا میاندیشند». یعنی اینکه شاعر نه سازندهٔ اثر خویش بلکه محصول آن است و این نشانهٔ آزادی نداشتن او در نتیجهای است که به دست می آید. زیرا «من، دیگری است!» اگر مس چشم باز می کند و خو د را شیبور می بیند، گناه او نیست.

به بیانی منسجم تر، نامهٔ ۱۵ مه در واقع بیانیهٔ یک «شعر دیگر» است. اولین سطور نامه، نوعی زیبائی شناسی درهم ریختن همهٔ حواس (یا معانی) است. حواس مختلف را بر ضد یک حس، یا معانی متعدد را بر ضد یک معنی انتخاب می کنند. دو سال بعد از نگارش این نامهها، رمبو در شعر «کیمیای سخن» (L'Alchimie du verbe) از سخن شاعرانه ای حرف می زند که دیر یا زود قابل پذیرش برای حواس و ادراکهای مختلف باشد. به گفتهٔ اتی یامبل Etiemble آن زبانی را که همهٔ حواس بپذیرند، رمبو در «تذهیبها» به کار برده است. حواس سامعه، باصره، شامه، ذائقه و لامسه با هم در می آمیزند، با هم جا عوض می کنند و بر هم سوار می شوند. گلها خواب می بینند، طنین می افکنند، منفجر می شوند، گلهای دیگر، گلهای جادوئی همهمه می کنند، نگاه می کنند و نیز جواهرات حرف می زنند، صداها خط می کشند، رنگها می رقصند. انتخاب کلمات به اوهام راه می دهد. گاهی پیش می آید که رمبو روشی را که بعدها در میان سور رئالیستها به «نگارش خودکار» معروف شد به کار می برد:

«Rose des roseaux»

«Atroces fleurs qu'on appellerait cœurs et sœurs, Damas damnant de langueur» \

اما همان طور که خود گفته است این «حسامیزی» را بسیار هوشمندانه و سنجیده انجام می دهد هر چند که این کار را با اشعاری مانند «مصوتها» Voyelles آغاز می کند که مشهور ترین اشعار اوست، اما بوطیقای بسیار دقیقی را به کار

می گیرد و هرگز یک حرف صدادار را با رنگها در نمی آمیزد. اما در اینجا فقط از «حسّامیزی» ( (synaesthesia) سخن گفتن نیز نارسا می نماید: فراموش نکنیم که کلمهٔ Sens در زبان فرانسه (و در زبان انگلیسی نیز Sense) معانی متعدد دارد (از جمله، حس، معنا، جهت). يس منظور اين نيست كه شاعر فقط وظائف اعضاء مربوط به «حواس» یا احساسها را درهم می ریزد، بلکه با معانی و جهتها هم همین سان جابه جا می کند. نمونهٔ مشخص، عنوان مجموعهٔ شعر illuminations است که به عقیدهٔ محققان فرانسوی شاید کس دیگری بجز رمیو نمی توانست آن را ابداع کند و با وجود تذکر خود رمبو که آن را (برخلاف معمول در زبان فرانسوی) به معنی «تذهیبها» به کار برده است، بارها دیدهایم که بسیاری آن را «اشراقها» ترجمه میکنند و بی تر دید خود او هم به این معنی دوگانه، حتی چند گانه نظر داشته است. بدین سان دستگاههای مختلف رمزگشائی می تواند نتیجهبخش باشد به شرطی که حقایق به دست آمده بتوانند در کنار هم گرد آیند و به یک حقیقت کلی راه دهند و حتی باز هم گسترده تر شوند. در همهٔ قلمروها: شاعر (به عنوان بیمار، جنایتکار، نفرین شده و دانشمند برتر) باید زبانی پیدا کند که، در مقام مقایسه با رمزگان موجود، دیوانگی باشد. بین این زبان و شاعر که «نهانبین» است شباهتی وجود دارد. اولین درس کسی که میخواهد شاعر باشد، شناخت کامل خویشتن است. او روح خود را میکاود، وارسی میکند، می آزماید و فرا میگیرد.به محض اینکه آن را شناخت، باید پرورشش دهد... به نظر ساده می آید... اما کاری که باید بکند این است که برای خو د روحی شگر ف و ديو آسا بسازد... و نهانبين نقطهٔ مقابل كسى است كه آنچه را مي داند بيان می کند، چون گمان می کند که می داند و نیز نقطهٔ مقابل کسی که حکایت می کند. شاعر مانند پرومته که با دزدیدن آتش خدایان، قوانین «زئوس» را زیر پا میگذارد، ابداعاتی ناشنیده را از جهان دیگر می آورد. و سرانجام، جهشهای

۱. دربارهٔ «حسّامیزی» رجوع شود به بحث جالب دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی در کتاب صور خیال در شعر فارسی (چاپ سوم، ص ۲۷۱).

شاعر او را تا ستاره ها می برد: «من از برج ناقوس تا برج ناقوس طناب کشیده ام و از پنجره به پنجره گردن بند گل و از ستاره به ستاره زنجیرهای طلا، و می رقصم.»

#### استفان مالارمه

در آغاز، مدتها تمسخر و خشم برانگیخت، شعر او را نامفهوم خواندند، اما در این میان چند نفری از بزرگان هنر، از جمله ژید، کلودل، والری، گوگن و دبوسی را شیفتهٔ خود ساخت. آنها توانستند دیگران را هم وادار کنند که قدر او را بشناسند.

مالارمه دوستداران فراوان دارد، اما دنبالهرو ندارد. در نظر همه کس مانند شاعر کلاسیکی از گذشتهٔ دور است، ستودنی و تقلیدناپذیر. او خود استاد شاعران سمبولیست بود. همه هفته روزهای سه شنبه گوستاو کان G. Khan ویله شاعران سمبولیست بود. همه هفته روزهای سه شنبه گوستاو کان Vielé - Griffin ویفن Vielé - Griffin سن پلرو Saint - Pol Roux ، هانری دورنیه R. Ghil و رنه گیل R. Ghil ناه و در کوچهٔ «رُم» گرد می آمدند و سخنان او را دربارهٔ شعر می شنیدند. بعدها آندره ژید و پل والری و پی برلوئی هم که جوان تر بودند به آنان پیوستند و همه او را پیشوای خود شمردند. اما آنان مکتب خود را بنیان نهادند و بجز عدهای معدود (رنه گیل برای مدتی و چند نفر دیگر در موارد خاص) کسی به دنبال او نرفت.

از مجموعهٔ آثار او که چندان حجمی ندارد، تفسیرهای فراوان به عمل آمده است. ستایندگان شیفتهٔ او می کوشند که اشعارش را بفهمند و توضیح بر توضیح می افزایند.

برداشتی را که مالارمه از زَبان شاعرانه دارد، به حق، انقلاب نام دادهاند و می توان گفت که کار دقیق او دربارهٔ شعر مقدمهای بود بر آنچه بعدها به دست والری، یا کوبسِن و فورمالیستهای روس به صورت مدون در آمد و از وقتی که

نقد جدید سالهای شصت، «متن» را در درجهٔ اول اهمیت قرار داد، قدم بزرگی در این راه بر داشته شد و مالارمه به عنوان نظریه پر داز مطرح شد. می گویند او اولین شاعری است که قطع رابطه با سنت شعر «بیانگر» را به حد کمال رسانده است. اشعار دیگران والاترین لحظاتشان را مدیون نوعی هماهنگی مناسب بین زبان شعر و هجانهای زندگی هستند و مدیون شور و جذبه و لحظات درخشان و شهود و اشراق. اما غرابت شعر مالارمه در این است که او این هیجانها و الهامها را از هستی کنار میگذارد و زبان را وسیلهٔ بیانی میشمارد برای نوعی «زیستن در نوشتن» که در آن تضاد بین رویا و هستی، با آگاهی بر این بیگانگی مضاعف می شود. خلائی که بدین سان ایجاد می شود، تماماً باکار دقیق و بر داخت زبانی پر می شود که از تفکر دربارهٔ امکانات و مفهوم شعر جدائی ناپذیر است. بودلر قبلاً گفته بود که شعر با «شور درون» فرق دارد. مالارمه اولین کسی بود که شعر خود را بر پایهٔ این جدائی ساخت و به سوی نوعی شعر ناب رفت که به جای تجربهٔ وجودی احساسات و تماس روزمره با زندگی، کلمات بر آن حکومت می کنند. خود او در دو اثر منثوری که با عنوان Divagation انتشار داده است در این باره می گوید: «اثر ناب، نابودی قوهٔ بیان شاعر را در بر دارد که ابتکار عمل را به کلمات وا می گذارد، از طریق تقابل نابرابری های تعمدی شان. این کلمات به نور پر توهائی متقابل روشن می شوند، مانند رشته ای از روشنائی های مجازی که بر دُرّ وگوهر میتابند و نفخهٔ غنائی کهن یا مسیر شخصی مشتاقِ جمله را جانشین تنفس محسوس می کنند.»

مالارمه هیچ شباهتی به هنرمندان زودرس و بچههای نابغه ندارد و از این لحاظ درست نقطهٔ مقابل رمبوست. عکس معروفش او را در حالی نشان میدهد که گوئی از سرما میلرزد، بالاپوشی روی دوش انداخته و گوشهٔ اطاق کز کرده است و این تصویر چنان تأثیرگذار بوده است که مردم یک مسئلهٔ بسیار کوچک را فراموش میکنند و آن اینکه گلچینهای ادبی، شعرهای متعددی از او را که در سال ۱۸۶۶ در «پارناس معاصر» چاپ شده است نقل میکنند. از جملهٔ این شعرهاست: گبد نیلگون (L'Azur) و نسیم دریائی (Brise marine). مالارمه وقتی که این شعرها را سروده بیست سال بیشتر نداشته است. شاید تصور کنیم که گرد \_آورندان گلچینها اشعار ساده تر و قابل فهم را انتخاب میکردند. اما باید توجه داشت که در استحکام و کمال این اشعار نیز همه متفق القولند. چنین تسلطی در کار یک شاعر مبتدی کمتر دیده می شود.

اما از همان آغاز، مالارمه شاید به سبب سختگیری بی رحمانه ای که داشت در صف اول شاعران قرار گرفت. در مورد مجموعهٔ اشعاری که یکی از دوستان منتشر کرده بود نوشت: «اندیشه های سست با عبارات مبتذل کش داده شده است، و اما دربارهٔ قالب، کلمه می بینیم و کلمه، و اغلب به طور «تصادفی». کلمهٔ sinistre می تواند با Tlugubre عوض شود یا به جای lugubre کلمهٔ کلمهٔ تعنی مصرع عوض شود.» برای اولین بار در نقد شعر، کلمهٔ hasard (تصادف یا سرنوشت) به روی کاغذ می آید، کلمه ای که او درباره اش فراوان خواهد اندیشید. شنیدنی و در عین حال معنی دار است که این کلمه نخست دربارهٔ تکنیک شعر و سپس به صورتی دقیق تر دربارهٔ «انتخاب صفته» به کار رفته است. از همان آغاز مشخصهٔ مالارمه در سرودن شعر این بود که برای هر کلمه ای که به کار می برد «علت وجودی» داشته باشد و این استحکام در تسلسل کلمات را از مجموعهٔ شعر نیز می خواهد. ماجرای شعر مالارمه با نوعی رویای دیوانه وار «وحدت» آغاز می شود و با حسرت شعر مالارمه با نوعی رویای دیوانه وار «وحدت» آغاز می شود و با حسرت بایل [پیش از ویران شدن برج]، حسرت زبانی حاکم، برگردان شفاف جهان. افسوس که زبان ها «کامل نیستند، زیرا متعددند.» شهادتی تلخ که بارآور

۱ و ۲ و ۳. هر سه به معنی «شوم».

مي شود. نخستين قدم در راه انديشه و آفرينشي مستقل. جدائي زبانها شكافي راکه زبان را از واقعیت جدا میکند، آشکار میسازد. دنیا آشفته میشود، به «مصداق» اطمینانی نیست و کلمات استقلالی غریب می یابند. از این شکافی که محسوس شده است، در قرن نوزدهم علم تازهای میزاید: زبانشناسی! و بر پایهٔ آن اندیشهٔ تئوریک مالارمه شکل میگیرد.کتاب کلمان انگلیسی Les Mots anglais که به هنگام تدریس در شهرستان به عنوان معلم انگلیسی نوشته است، دیگر یک کتاب فقهاللغهٔ عادی نیست و فقط تحول زبان را تشریح نمیکند، بلکه میکوشدکه بر پایهٔ تمثیلهای معنا شناختی توجیهی از «واج» را به دست بدهد و مفهوم جبری نشانهها را محدود کند. آیا منظور شاعر دست یافتن به جوهر و حقیقت همه چیز است؟ شاعر میداند که چنین چیزی غیرممکن است و اگر وسوسهای فلسفی و نظری در ذهن او وجود دارد، این پژوهش دربارهٔ زبان هر گونه راه حلی از این دست را کنار میزند. بدون کلمات نمي توان به حقيقت دست يافت، با وجود اين، كلمات آن پيوندهاي نامرئي نیستند که ما را به حقیقت میرسانند. ابهام آنها موضوع مطالعه و لذت برای شاعر است که اغلب میل دارد آنها را «شیء واره» کند. مالارمه گاهی بر روی نامهای بنیانی، به ویژه نامهای خاص، تکیه میکند، مانند نام هرودیاد 'Herodiade که همهٔ شعر را برگرد این نام میسازد و گوئی این نام یگانه تكيه كاه شعر است. مى كويد: «زيباترين صفحهٔ اثر من آن صفحهاى خواهد بودكه فقط اين نام آسماني «هرودياد» را در بر خواهد داشت. الهام كمي راكه دارم مديون اين نامم و فكر ميكنم كه اگر اين اسم قهرمان من «سالومه» بود، باز هم من این نام تیره و سرخ، مانند انارگشوده را اختراع می کردم.»

ترجمه های او، تمرین های خاصی بود برای تظاهر فاصله بین کلمات و اشیاء. (زیراکلمه در هیچ زبانی برش معینی از واقعیت را جدا نمی کند.) و نیز به مالارمه امکان دادند که از «ادگاریو» و به ویژه از اشعار گریبانگیر و

۱. مادر «سالومه». مالارمه قطعهٔ مشهوری به این نام نوشت که بعد آن را به شعر برگرداند.

آهنگین او مانند: کلاغ، ناقوس ها، یا آنامالی Annabel Lee اشیاع شود. شکیی نست که توجه او به این اشعار بر اثر یک کشف ناگهانی زیبائی نبوده بلکه ساختار کلمات، بدهٔ طنینهای متقابل آنها، قرار گرفتن ضروری آنها در یک نقطه که هرگونه تصادفي راکنار ميزند، توجه او را جلب کرده است. همانگونه که رابطهٔ او با دنیا شکسته می شود، دل کندن از واقعیت ملموس، انسان را به یاد این شعرش می اندازد: «جستجوی دائم برای رسیدن به آنچه دوست دارد و دل کندن از دنیا»... بدین سان شعر، همان سان که از واقعیات و از دنیا جداست، نقطهٔ مقابل زبان رایج نیز هست. از قوانین آن فراری است، بر ضد تلف کردن وقت و hasard قیام می کند و قطب دیگری از زبان را سرم گزیند. مالارمه دو حالت «سخن» را وصف می کند: «یکی آنی و خام و دیگری اساسی» یعنی اینکه زبان شاعرانه تقریباً از زبان معمولی برقراری ارتباط مستقل است و هیچ دینی بر آن ندارد. این مجزاسازی خبر از پژوهشهای شاعرانه و با همانمفهوم «کارکود شاعرانه» می دهد که یاکوبسن مطرح کرده است و راه را برای شعری «غیر بلاغی» (non rhêtorique) هموار میکند. بدین سان نحو کلام دیگر چارچوبهای برای روشن کردن اندیشه نیست، بلکه بهرغم نیشخندهای تنمسخرآمیز مستهزیان، چنان که والری گفته است: «تغییر وضع می دهد و در خدمت «ایزد بانوان شعر» (Muses) قرار مے گیرد، یعنی خود آن هم از ترکیبات شعر می شود و همه جا با ابهام سر و کار دارد. «صور بلاغی» دیگر تزیینی نیست. «اطناب» دری است که رو به مفاهیم تازهای باز می شود و «استعاره» که سازندهٔ همهٔ فن شعر مالارمه است هيچ مصداق خاصي را به خود نمي پذيرد. قاموس نسبتاً ساده، بدون تذهیبهای فراوان، باب طبع سمبولیستها، نوعی به کار می رود که از معنی خاص تجاوز کند. و درماندگی و قضاوت ذوقی مفسران که ناچار به مـفهومی تمثیلی متوسل می شوند ناشی از همین است.

مسئلهٔ «ساختار در آثار مالارمه به همان کارهای اولیهاش و به هرودیاد

بر میگردد که در آن، ما تبلور صور خیال را میبینیم که در سایهٔ آن کلمات به طور متقابل همدیگر را منعکس میکنند. استعاره به شاعر اجازه میدهد که تصویرهای کیهان و همهٔ قلمروهای آن به سوی کتاب که باید روزی نوشته شود و در واقع «جهان صغیر» اوست برگردد. شعر مالارمهای که دارای صور خیال چند وجهی است، معمولاً در مرکز خود یک اصطلاح عینی و ملموس دارد و بُعدهای بعدی، همه یک «صحنهٔ درونی» تشکیل میدهند. بدین سان، به تصویر یک بادبزن، خیالبافی یک دختر، تصویرهای پرندهای که نمیگذارند پرواز کنند، و بالاخره تصویر شامگاهی که خنکای آن با تکانهای بادبزن محفوظ مانده است افزوده می شود و همه در نیمه راه تحقق و نفی، در میان هستی نیمهمرده ولی مخفی مانند «خندهای مکتوم».

این مسیری طولانی بود در قلمرو زیبائی شعر. از همان آغاز، در طول سالهای معلمی در «تورنون»، «بزانسون» و «آوینیون»، تا زمان بازنشستگیاش از شغل معلمی در پاریس، مالارمه بر اثر شبهای دراز بیخوابی و اندیشیدن به ساختار شعر، هم سلامت جسمی و هم وضع اجتماعیش لطمه می دید. پیش از دوران پاریس، که در سال ۱۸۷۱ شروع شد، کار شاعرانه او مانند بحرانی مداوم بود و نتیجهٔ آن، حکایت ناتمام ایریتور Igutur بود که حاصل پژوهشهای نویسنده در زمینهٔ سبک است. نوعی نگارش که در عین حال «موسیقی ادبی» شمرده می شود. تکرار عمدی بعضی کلمات یا جستجوی هجاهائی که شمرده می شود. تکرار عمدی بعضی کلمات یا جستجوی هجاهائی که پاسخگوی همند. می توان گفت که ایژیتور طرح اولیهای بود از اثری که ۲۶ سال بعد نوشت، با عنوان یکبار طاس ریختن، هرگز سرنوشت را از میان نمی برد (۱۸۹۷). به گفتهٔ پل کلودل، این شعر در ذهن مالارمه طرح اولیهٔ شعری بزرگ بود که می خواست شرح چگونگی جهان را در آن بگنجاند. در این شعر مالارمه بیش از همهٔ آثارش به شرح چگونگی جهان را در آن بگنجاند. در این شعر مالارمه بیش از همهٔ آثارش به

موسیقی نزدیک تر است. مالارمه با شیفتگی که به واگنر داشت کوشید که برخی از روشهای آهنگسازی او را در شعرش به کار گیرد. و حتی صدای هر یک از سازها را در شعر تقلید کند.

تعجبی ندارد که مالارمه همهٔ قواعد نحوی را درهم می شکند تا بالاترین ایدهای را که از شعر دارد، یعنی یک «موسیقی مغزی» را جایگزین آن سازد. و این نیز تعجبی ندارد که «مایههای ناب و موزون هستی» سرانجام چارچوبهٔ شعر را بشکند. در این متن، آزادانه با همان اصولی که اشخاص بازی روی صحنه تقسیم می شود، گروههای مختلف صور خیال را در یازده صفحهٔ پشت و رو تقسیم کرده است تا به یک «فضای خواندن» دست یابد. مالارمه در این شعر به وسائل ملموس بصری متوسل شده است: حروف چاپی در اندازههای مختلف و قرار دادن آنها با تقسیمات خاصی که به عقیدهٔ بعضی از مفسرها بیانکنندهٔ دورانهای سنتی مختلف تاریخ است ...

نه این مختصر برای معرفی مالارمه کافی است و نه شعر او قابل ترجمه است زیرا ترجمه همهٔ آن مشخصاتی راکه منظور نظر مالارمه است از میان میبرد. این چند بیت از هرویاد را تنها برای نشان دادن استعارههایش ترجمه میکنم. قبلاً اصل ابیات را ببینیم:

#### O miroir

Eau froide par l'ennui dans ton cadre gelée Que de fois et pendant les heures, désolée Des songes et cherchant mes souvenirs qui sont Comme des feuilles sous ta glace ou trou profond, Je m'apparus en toi comme une ombre lointaine Mais, horreur! des soirs, dans ta sévére fontaine, J'ai de mon rêve épars connu la nudité!

#### ۵۲۸ / مکتبهای ادبی

ای آینه!
آب سرد از ملال در قاب یخزدهات
بارها و بارها ساعتهای دراز، اندوهگین رویاها
و در جستجوی یادهایم
که همچون برگهائی هستند زیر یخ تو با حفرهای ژرف
در تو نمایان شدم چون سایهای دوردست ...
اما وحشتا! شبها در آبنمای سختت
من در خواب آشفتهام برهنگی را شناختم.

waielima Symbolisme

«از سمبولیسم چه میدانیم؟ هزار چیز مبهم. سمبولیسم پیوسته از قلمرو انتقاد گریزان است و ماهرانه خود را از تشریح و توصیف نجات میدهد ....» کتابی که آلبر ماری اشمیت A. M. Schmidt دربارهٔ سمبولیسم نوشته و در مجموعهٔ کتابهای «چه میدانم؟» انتشار داده است، با این سطور آغاز میشود. کمتر عنوانی را میتوان شناخت که بهترین نمایندگان آن در پذیرفتنش این همه مقاومت نشان داده باشند. ورلن میگفت: «سمبولیسم؟ نمی شناسم. بعید نیست یک کلمهٔ آلمانی باشد!» بایدگفت که ورلن تا اندازه ای حق داشت، زیرا ریشههای سمبولیسم را باید در رومانتیسم آلمان، در فلسفهٔ هگل و شوپنهاور، در آثار «ماقبل رافائلیان ۱» انگلیسی و سوین برن Swinburne و بالاخره در سنت عرفانی قرون هجدهم و نوزدهم جستجو کرد. و حال آنکه تولد آن به عنوان مکتب ادبی، فرانسوی است.

## تشویش پایان قرن

در حوالی ۱۸۸۰ در نسل جوان ادبی و هنری، نوعی حالت روحی پیدا شد که زائیدهٔ بی آرامی در برابر زندگی و بیزاری از تمدنی کهنه و فرسوده بود.

 ا. préraphaélites ــ گروهی از نقاشان انگلیسی که در نیمه دوم قرن نوزدهم خواستند مکتب نقاشی تازهای را با تقلید از نقاشان ایتالیائی ماقبل رافائل تأسیس کنند.

اینان که خو د را زندانی دنیای جدیدی و تبعیدی در دنیائی خصمانه و افسونگر میدانستند، قدم از چهارچوب خشک و بیروح شعر پارناسین فراتر گذاشتند و با حساسیت تازهای هم بر ضد اشعار خشن پارناسینها و هم برضد قاطعیت «فلسفة تحققي» Positivisme و ادبيات رئاليستي و ناتو راليستي عصيان كر دند. البته ابنان قصدگر و يدن به احساسات تندوتيز تغزل فوقالعادهٔ رومانتيسم را نه: نداشتند بلکه عصانشان کاملارنگ تازهای داشت و آنجه می گفتند عميق تر و بحده تر بود: «فلسفهٔ تحققی» تصور می کرد که توانسته است به خویی دنیا را توصیف و تصویر کند و دربارهٔ آن قضاوت نماید. اما شاعران جدید را چنین حساب سادهای اقناع نمی کرد و آنان همه جا را پـر از معما و اسرار و اضطراب مى ديدند. در اين مدت با اين كه «فلسفة تحققى» تحت عنوان مكتب ادبى ناتوراليسم بر عرصة رمان و تئاتر فرمانروائي ميكرد، عصبان شاعران جدید به صورت نیروی تازهای در برابر آن قد برافراشت و هر چند که نتوانست آن را از پیشرفت باز دارد ولی حدودی برای آن ایجاد كرد. «فلسفهٔ تحققي» فقط به واقعيت متكي بود. اما مجلات جديد و فيلسو فان جدید از واقعیت روگر دان بو دند و حتی آن را انکار می کر دند. در نظر اغلب آنان واقعیت حال باگذشته و سان آن نفر ت آور بود.

از همه سو روح عصیان نمودار بود: عصیان نسل جوان، و یا قسمتی از این نسل، که در اجتماع زندگی راحتی برای خویش نمی یافت. این جوانان از همهٔ روشهای سیاسی و اجتماعی و فکری و هنری که میراث گذشتگان بود متنفر بودند. نیروی نظامی، نظم اخلاقی، هنر منظم و باقاعده، رمان رئالیستی، ایمان به فلسفهٔ تحققی، همهٔ اینها در نظرشان باطل و بی اعتبار بود. می خواستند آنارشیست یا منکر همه چیز باشند. اما هنوز سخنی از سمبولیسم در میان نبود، بلکه سخن از حساسیتی بود که آن را « Décadentisme یا « Décadisme (مکتب منحط) نامیدند. کلمهٔ Decadent (منحط) نخست به صورت انتقاد به تمام کسانی که از پل وران P. Verlaine (منحط)) پیروی می کردند اطلاق شد.

وران در عین حال که ولگرد و الکلی بود، شاعر به تمام معنی و حتی بزرگ بود. او با ضعف اراده، نابودی تدریجی خویش را تماشا می کرد. «وران» اسیر شهوات خود بود و به قول یکی از منتقدان فرانسوی، «مخیلهای شهوانی را با حزن آهنگداری درهم آمیخته بود.» در پایان عمر به کاتولیسیسم گروید و با اشعار ظریف و هنرمندانهای اضطرابات روحی را که میخواست به سوی خدا برود و هیجانات جسمی را که از فاسد شدن لذت می برد، بیان می کرد. او فریادهای روح خویش را که از سرنوشت خود در رنج بود، در اشعارش منعکس می ساخت و تقریباً به نوعی از رومانتیسم باز می گشت. ولی با وجود این شرایط، نفس تازهای به شعر فرانسه دمید و آن چیزی را که سمبولیسم نامیدند وارد شعر کرد.

در شکلگیری جریان انحطاط و نیز مکتب سمبولیسم، دو کتاب که شاعران جوان را با پیشاهنگان شعر نو آشنا ساخت دارای اهمیت خاصی است. نخست شاعران نفرین شده اثر ورلن و دیگری رمان وارونه (A Rebour) اثر ژوریس کارل هو سمانس ۱۸۴۸ یال ۱۹۰۷).

## شاعران نفرین شده Les Poêtes maudits

در حوالی سال ۱۸۸۴ بود که کتاب شاعران نفرین شده انتشار یافت، حاوی سه مقاله دربارهٔ تریستان کوربی یر ۱۸۴۵ – ۱۸۴۵ (۱۸۲۹ – ۱۸۲۹)، آرتور رمبو و استفان مالارمه که در اواخر سال قبل در مجلهٔ لوش Lutèce منتشر شده بود. در تجدید چاپ کتاب در سال ۱۸۸۸ سه مقالهٔ دیگر به کتاب اضافه شد دربارهٔ مارسلین دبورد ـ والمور ۱۸۸۸ سه مقالهٔ دیگر به کتاب اضافه شد دربارهٔ مارسلین دبورد ـ والمور ۱۸۸۹ – ۱۸۸۸ (۱۸۸۹ – ۱۸۸۹) و ویلیه دولیل آدام ۱۸۸۹ و زیر نام «للیان آدام ۱۸۸۹ و ران زیر نام «للیان (Pauvre Lelian).

برای اولین بار در این کتاب بود که شش شعر کامل رمبو درج و معرفی شده بود. دربارهٔ تأثیر این کتاب نوشته اند که مانند رشتهٔ باروتی بود که آتشش زدند

و به انبار باروت رسید و در یک لحظه همهچیز را دربارهٔ شعر و ادبیات زیر وروکرد. با اینکتاب بودکه نام رمبو و مالارمه بر سر زبانها افتاد.

### A Rebors وارونه

و باز در همان سال ۱۸۸۴ بود که رمان وارونه اثر ژوریس کارل هویسمانس منتشر شد: قهرمان آن دِزِسنت Des Esseintes در خانهٔ کوچکش در «فونتنه اوروز» (Fontenay aux roses) یک زندگی وارونه را میگذراند. نوعی زندگی خلاف زندگی طبیعی، زیرا فقط از تصنع خوشش می آید. اما بالاخره بر اثر دردهای شدید جسمی مجبور می شود که این زندگی را رها کند. عجایب متعددی که در زندگی او وجود دارد از نظر تاریخ سمبولیسم اهمیت ندارد، از قبیل غذای عجیب عزاداری و یا وجود گیاهان نیمه گیاه نیمه انسان در راهروها. اما آنچه به سمبولیسم مربوط می شود، نخست بازی عجیب حسامیزی بودلری است که از زبان دِزِسنت نقل می شود اما نه دربارهٔ پیوند حروف با رنگها (چنان که رمبوگفت) بلکه پیوند بین انواع الکل و آلات موسیقی. مثلاً: «کوراچائو» کلارینت را به یاد می آورد و آنیزت فلوت را و از این قبیل ...

اما مهم ترین قسمتهای کتاب مربوط به سلایق ادبی قهرمان کتاب است. مثلاً نویسندگان قدیمی که او ترجیح میدهد، نویسندگان دورهٔ انحطاط امپراطوری رم است.

و اما از میان نویسندگان عصر خود، «دِزِسنت»، ویلیه دولیل آدام، باربه دور ویلی Barbey d' Aurevelly و ادگارپو را ترجیح میدهد و شعر «عشقهای زرد» ورلن و به ویژه «اشعار منثور» مالارمه روح او را مسحور میکند.

ملال، خستگی فلسفی، مفهوم حاد فساد، بی تصمیمی و وحشت از طبیعت و هر آنچه خام و ابتدائی است و وحشت از بیمایگی و ابتذال و عشق به تصنع عناصر اصلی این رمان است. دِزِسنت میگوید: «گذاشتن رویا به جای واقعیت، به جای خود واقعیت.» و مالارمه نیز نوشته بود: «روی گرداندن از زندگی!» این کتاب محافل روشنفکری و حتی عامهٔ مردم را هم که چیزی از شعر مالارمه نمی فهمیدند، متوجه او ساخت.

#### شاعران منحط Les Decadents

حر بان انحطاط در فرانسه بس از شکست ۱۸۷۰ تا اندازهای شبه جر بان اکسبر سبونیسم آلمان است پس از شکست ۱۹۱۸. در سال ۱۸۸۵ در یکی از روزنامهها دربارهٔ آنان چنین نوشتند: «حالا نوبت بے قراران و هیستر یکها و بیماران عصبی است.» این شاعران جوان که از بازیهای پارناسین ها خسته شده بو دند در کلوبهایی گر د می آمدند که اسامی عجیبی از قبیل: Hydropates Zutistes ،Hirsutes و Prenfoutistes و Zutistes ، داشت. رودولف ساليس Zutistes ، ( ۱۸۵۱ \_ ۱۸۹۱ ) کابارهٔ Chat noir (گریهٔ سیاه) را تأسیس کرد ( ۱۸۸۱) گاه و بیگاه مجلهٔادیی نایایداری انتشارمی دادند و برای مدتی بهدور آن جمع می شدند. معمولاً عمر اینگونه مجلهها پس از مدت کمی به سر می رسید ولی دیری نمی گذشت که مجلهٔ دیگری پا په عرصهٔ و جو دمی گذاشت. اغلب این مجله ها بیش ازسه با چهارشماره منتشر نمی شدولی تأثیر آنها در محیط شعر و ادب زیاد بود. از میان این مجلات می توان به: Lutèce (لوتس ـ نام قدیم شهر پاریس) و Ch. Cros (ساحل چیپ جدید) اشاره کرد. شارل کروس Nouvelle rive gauche (۱۸۲۴ \_ ۱۸۸۸) و آلفونس آله A. Allais (۱۹۰۵ \_ ۱۹۰۵) بُعدِ پوچی را وارد زندگی و زبان کردند. موریس رولینا M. Rollina (۱۹۰۳ ـ ۱۹۰۳) با نشان دادن روح بيماري رواني (Nevrose) و ژول لافورگ J. Laforgue ) با نوحههای تلخ و شیرین، اضطراب خودشان را در مسائل مختلف نشان می دادند. این جوانان و شاعران تازهجو اغلب مورد استهزاء قرار میگرفتند و محافل ادبی به جای این که به طور جدی به آنها جواب بدهند اشعار و نوشته هاشان را با تمسخر و استهزاء تلقى مىكردند. ولى بالاخره دورهاى رسيدكه آنها چند شاعر بزرگ تازه جو را از قبیل ورلن، مالارمه، هردیا، فرانسواکویه، موره آ در کنار

خود یافتند و توانستند آثارشان را به آنها عرضه کنند.

کلمهٔ «Déadent» (منحط) را برای اولین بار گابریل ویکر در رسالهای که دربارهٔ این شاعران انتشار داد به کار برد و در آن رساله، این دسته از شاعران را چنین تعریف کرد: «این شاعران جدید در تخیلات خود غرق شده و خود را از واقعیات زندگی دور نگاه داشتهاند. عرفان رقیق و حساس را با عیش و هرزگی محض درهم آمیختهاند. اشعار آنها که قابل فهم نیز نیست، زائیدهٔ تصادف و انحراف است. مشخصات «منحطان» داشتن روح مبهم و بی حسی و عدم توجه به اخلاق و بالاخره عدم انطباق اشعارشان با همدیگر است. آنها ترانهٔ روح خود، ترانهٔ روح منزوی و متروک خود را میسرایند. علاقه به هیجان و حساسیت آنها را به سوی بیماریهای عصبی سوق می دهد. عدم وضوح حساسیت آنها را به سوی بیماریهای عصبی سوق می دهد. عدم وضوح محتوی، قالب شعری را از میان می برد. موضوع اشعار منحط عبارت است از بدبینی استهزاء آمیز و حالت مرضی عمومی و رؤیای فرار و دلتنگی و غصهٔ تسکین ناپذیر و ناراحتی درونی. شاعران منحط داستان شبهای اضطراب آور و یکشنبههای شوم و ما تمزده و درختان پائیزی و موجودات اسرار آمیز را

شاعران منحط تصور میکردند: «در قرنی زندگی میکنندکه همهٔ خون و حیات خود را از دست داده است و شاهد آخرین جهشهای تمدنی هستندکه رو به خاموشی میرود. این فکر را ورلن در مصرعی از اشعار خود چنین بیان میکند «من امپراطور پایان انحطاطم!»

معروف ترین شاعر دورهٔ انحطاط، ژول لافورگ J. Laforgue (۱۸۶۰ – ۱۸۶۰) است و اشعار او را می توان نمونهٔ آثار ادبی این دوره شمرد. لافورگ شاعری بود کتاب خوانده و روشنفکر و در عین حال بسیار حساس و بدبین. زندگی اندوه زده و تنهائی داشت. تسلیم حساسیت مرضی خویش بود. به زندگی لاشعور و به جبر سرنوشت که انسان را با خود می کشد معتقد بود و بشر را با ترحم استهزاء آلودی می نگریست.

لافورگ زبان درهم و مخلوطی برای شعر ابداع کرد که در وهلهٔ اول خواننده را دچار تعجب میسازد. لغات فلسفی را بااصطلاحات صنعتی و با زبان عامیانه و با «آرگوی» ولگردان پاریس و باگفتگوی تردیدآمیز کودکان خردسال درهم آمیخت. در مورد وزن شعر نیز به چنین کارهائی دست میزد: گاهی شعر «الکساندرن» را با تقطیع غیرعادی مینوشت، گاهی اوزان نادرست تصنیفهای عامیانه و اشعار عزاداری یا عروسی را تقلید میکرد. شعرش پیوسته در تغییر و تحول بود، اما هرگز صورت ساختگی و تصنعی به خود نمیگرفت.

او کتابهای فلسفی متعددی دربارهٔ عقاید بدبینانه و دربارهٔ قدرت سرنوشت مجتوم و «درد زندگی» مطالعه کرده بود. حساسیت عمیق او از کشف این مسائل رنج میبرد. پوچی و فنائی که در اطراف خویش آفریده بود به روح او فشار می آورد. مدت درازی با ترس و وحشت از این دوره از زندگی خودم را میخوانم یاد میکرد و میگفت: «وقتی یادداشتهای این دوره از زندگی خودم را میخوانم با ترس و لرز از خودم می پرسم که چرا نمردهام.» ایمان مذهبی خویش را از دست داد و بدبخت شد، زیرا میخواست مؤمن باشد. سپس آرامشی یافت و نفرتی بر او دست داد و عارف بدبینی شد. میخواست تماشاگر عبور «کارناوال زندگی» باشد.

فکر و زبان و سبک ژول لافورگ نمونهای شد که همه شاعران دیگر «دوران انحطاط» از آن پیروی کردند و این دوره به صورتی درآمد که به قول رم. آلبرس R.M. Albérès نویسندهٔ ماجراهای فکری فرن بیستم: «روشنفکران وقیحانه از انحطاط و از بدی خویش احساس غرور می کردند. دوران تجزیه و فرسودگی آشفتهای بود آمیخته با شور تکوین جدیدی که آیندهاش روشن نبود. ایمان مذهبی مرده بود. فکر توسل به علم و جستن راه نجات از آن نیز که قریب یک قرن مردم را به خود مشغول می داشت از میان رفته بود. این دوره، دوران انحطاط و حساسیت مرضی بود.»

در سال ۱۸۸۸ که ژول لافورگ در بیستوهفت سالگی درگذشت دیگر کلمهٔ «انحطاط» برای بیان مقاصد شاعران کافی نبود. نسل جوان دو سال بود که باکلمهٔ «سمبولیسم» آشنا بود.

### كلمة سمبول

اصل کلمهٔ سمبول symbole (نماد)، سوم بولون sumbolon یونانی است به معنی به هم چسباندن دو قطعهٔ مجزاکه از فعل سومبالو sumballo (می پیوندم) مشتق است و حاکی از چیزی است که به دو قسمت شده باشد. مثلاً تصور کنیم به دو نفری که همدیگر را نمی شناسند نیمه ای از یک اسکناس را که به طور نامنظم دو پاره شده باشد بدهند، تطبیق آن دو پارهٔ اسکناس به آنها امکان می دهد که همدیگر را بشناسند و به هم اعتماد کنند.

اما با گذشت زمان، برداشت از کلمهٔ سمبول پیچیده تر شده است. از تعاریفی که قاموس فنی و انتقادی فلسفه اثر آندره لالاند A. Lalande از سمبول به دست داده است،این تعریف قابل توجه است: «هر نشانهٔ محسوس که (با رابطه ای طبیعی) چیزی غایب یا غیرقابل مشاهده را متذکر شود.»

تلقی سمبولیستها از کلمهٔ سمبول را نیز می توان از این تعریف ژول لومتر یا تعریف ژول لومتر J. Lemaitre برد: «تطبیقی است که فقط جزء دوم آن به ما داده شده است، دستگاهی از استعارههای پیایی.»

هگلکه در زیبانی شناسی خود بحث مهمی دربارهٔ سمبولیسم اقوام اولیه دارد، میگوید: «سمبول بنا به طبیعتش اساساً مبهم و چند پهلوست. انسان در اولین برخورد با یک سمبول از خود می پرسد که آیا این واقعاً سمبول است یا نه؟ بعد به فرض اینکه چنین باشد، در میان همهٔ معانی مختلفی که سمبول می تواند داشته باشد، آن معنی که حقیقتاً متعلق به آن است، کدام است؟ بنابراین، اغلب رابطهٔ بین نشانه و مدلول ممکن است بسیار دور باشد.»

سمبول دلالتی را ایجاد میکند یا روشن میسازد. فعالیت سمبولیک نیز دوگانه است: رمزگشائی و ایجاد. سمبول برخلاف استعاره انسان را به شناسائی یک معنی مخفی دعوت میکند و آن معنی مخفی می تواند یک چیز از دست رفته و یا ممنوعه باشد. بدین سان می توان نوعی توازی بین سیستم روایت به طورکلی، و سیستم سمبولیک دید. سمبول «پوست ساغری» در اثری به همین نام از بالزاک، نمونهٔ بسیار روشنگری از این مسئله است. اما تکرار روزهای یکنواخت و بی رنگ و بو و در همان حال اوج گرفتن سرنوشت محتوم «اِما» در مدد، در متن برجسته شود و مدلی برای قصه تشکیل دهد. در این حال، معنی محصولِ تنشی بین دو ترتیب ساختاری متن است.

در برابر این تصور مادی، سمبول به منزلهٔ فعالیت مؤثر در خواننده و متن، سنت اروپائی تصور دیگری را که انتزاعی تر است قرار داده است: گفتههای پیچیده و ظاهراً متضاد فلسفههای احساساتی آلمانی و توجه رومانتیکها به اشعار قرن شانزدهم، مقدمهٔ تفکری است دربارهٔ زبان و رابطهٔ آن با خداوند. آلکساندرسومه A. Soumet شاعر فرانسوی (۱۷۸۸ – ۱۸۴۵) در کتاب خود الههٔ شعر فرانسوی (۱۷۸۸ مینویسد: «در نظر شاعر همه چیز سمبولیک شعر فرانسوی (شاید شانههائی از آن زبان ابتدائی را که خداوند بر انسان آشکار کرده است پیداکند.» (کلودل نیز خلاف این نمیگوید).

ولی بایدگفت تعریفی که یونانیان از سمبول کردهاند بیشتر به مفهوم تشبیه و استعاره است و حقیقت این است که چه در شرق و چه در غرب، سمبول به مفهومی که ما امروزه به کار می بریم، از چارچوبهٔ انواع صوربلاغی که در علم بیان آمده است تجاوز می کند. زیرا در رابطهٔ دال و مدلول، دور ترین صورت دال از مدلول، «رمز» است و آن نوعی از کنایه است که آن ملازمهٔ معنی نخستین با معنی ثانوی مخفی و پوشیده باشد، و حال آنکه در تخیل سمبولیک باز هم این رابطه دور تر است، زیرا در واقع «معنی ثانوی» یا «مدلول» واحدی وجود این رابطه دور تر است، زیرا در واقع «معنی ثانوی» یا «مدلول» واحدی وجود ندارد و به گفتهٔ کارل گوستاو یونگ C. G. Jung، «فرق بین تصور سمبولیک و

تصور تمثیلی این است که تصور تمثیلی فقط یک مفهوم کلی به دست می دهد یا ایدهای که با خودش متفاوت است. و حال آنکه در تصور سمبولیک، خود ایده است که محسوس می شود و ظهور می کند.»

این بحث را نیز که به هیچوجه وافی مقصود نیست بهتر است با جملاتی از سوتان تودوروف Tz. Todorov زبانشناس و نشانه شناس معاصر پایان دهیم. او در فصلی از کتاب نظریه های سمبول (Théories du symbole) به عنوان «زبان و همزادهایش» چنین می نویسد:

«در واقع وجود «نشانهها» و «سمبولها» ... به صورت حیرت آوری، دو عکس العمل متضاد ایجاد می کند:

از طرفی در عمل، به طور خستگی ناپذیری نشانهها و سمبولها را به هم تبدیل میکنند و روی هر نشانهای سمبولهای بیشمار قرار میدهند.

از طرف دیگر، در پاسخهای تئوریک، بی وقفه ادعا میکنندکه همه چیز نشانه است و سمبول وجود ندارد و نباید وجود داشته باشد ...

... همان طور که انسان نخواسته است به آسانی قبول کند که زمین مرکز عالم نیست، که انسان از حیوانات به وجود آمده است یا اینکه خرد یگانه فرمانروای حرکات ما نیست، همان طور هم ادعا میکند که زبان یگانه شیوهٔ بازنمائی است و این زبان فقط از نشانهها (به معنی محدودشان، یعنی منطقی و عقلی) تشکیل شده است، یا دقیق تر بگوئیم، چون انکار سمبول به طورکلی مشکل است، بهتر است بگوئیم که ما مردان بالغ و طبیعی غربی معاصر از ضعفهائی که بسته به اندیشهٔ سمبولیک است برکناریم و این سمبولسازی فقط در دیگران وجود دارد: در حیوانات، بچهها، زنها، دیوانهها، شاعران (این دیوانههای بی آزار)، وحشیها، و بالاخره نیاکانمان که بجز آن با چیز دیگری سروکار نداشتند در نتیجه وضع عجیبی به وجود آمده است: مردم در طول قرون سمبولهای خودشان را تحلیل کردهاند، اما با این ادعاکه نشانههای دیگران و ملاحظه می کنند ...»

بدین سان شاعران (و به قول مردان بالغ و طبیعی غربی معاصر، این دیوانه های بی آزار) کسانی بودند که به تفکر سمبولیک روی آوردند و در نتیجه، مرحلهٔ کاملاً تازهای در ادبات جهان آغاز شد.

ناگفته نماند که به رغم هجوم تمدن امروز و قواعد زبانشناسی، سمبول محکم و پابرجا مانده است و حتی اندیشهٔ غربی معاصر نیز، خواه و ناخواه مجبور شده است که امر سمبولیک را به صورت اصولی به بحث بگذارد و تا حد امکان قانونمند کند و برای مصالحه بیل خرد و صورت خیالی، با مطالعهٔ عرفان شرقی و نیز عرفان یهودی و مسیحی (قباله)، و با استفاده از نتایجی که از روشهای تأویل (Herméneutique) به دست آمده است، علم و حکمت تازهای را بر پایهٔ سمبولشناسی پیریزی کند و به مطالعهٔ کارکردهای فلسفی سمبولیسم بپردازد.

# بيانية سمبوليسم

سمبولیستها پیش از منحطان کسب موفقیت کردند و قواعد محکم تر و مهم تری بیان داشتند، زیرا مطالعاتشان بیشتر و هوسها و آرزوهاشان کمتر از آنان بود. آنها تقریباً همان هدفهائی را که شاعران دورهٔ انحطاط داشتند برای خود اختیار کردند و از شعر جدیدی که از زمان بودلر به بعد به میان آمده بود به دفاع پرداختند. به دنبال مقالهها و مجلاتی که شاعران جوان از سال ۱۸۸۴ انتشار میدادند، عاقبت ژان موره آس «Moréas» شاعر یونانی نژاد بیانیهٔ مکتب جدید را در شمارهٔ ۱۸ سپتامبر ۱۸۸۶ ضمیمهٔ ادبی روزنامهٔ «فیگارو» انتشار داد که سروصدای زیادی در محافل ادبی بپاکرد. در این بیانیه بود که «موره آس» برای نخستین بار کلمهٔ سمبولیسم را در مورد این مکتب به کار برد و از آن پس مکتب جدید به همین اسم نامیده شد. اکنون قسمتی از بیانیهٔ «سمبولیسم در زیر مکتب جدید به همین اسم نامیده شد. اکنون قسمتی از بیانیهٔ «سمبولیسم در زیر مکتب جدید به همین اسم نامیده شد. اکنون قسمتی از بیانیهٔ «سمبولیسم در زیر مگتب جدید به همین اسم نامیده شد. اکنون قسمتی از بیانیهٔ «سمبولیسم در زیر میشود:

«سابقاً پیشنهاد کرده بودیم که کلمهٔ «سمبولیسم» یگانه تعبیری است که می تواند تمایل جدید نبوغ آفرینندهٔ هنر را در دورهٔ ما بیان

کند. اکنون نیز تذکر میدهیم که احتیاجی به تغییر دادن این کلمه نیست.

«همان طور که در اول این نوشته نیز گفتیم، تیمایلات هینری در دورههای معین، اختلافات فکری زیادی به وجو د می آورد. برای پیدا كردن منابع مكتب جديد، به بعضى از اشعار آلفردووينيي، به شكسيير، به عرفا و صوفه و حتى به دورتر از آنها بايد مراجعه كرد. شارل بودار مبشر واقعی این مکتب جدید شمرده می شود. مسیو مالارمه معنی اسرار آمیز و تعریفنایذبری به آن می بخشد. یبش از این، مصرعهای شعر قواعد سخت و مشکلی داشت. نخست تئودور دوبانویل با انگشتان سحرآمیز خود این اشکمال راکمتر و مملایم تر ساخته بود، ولي يل ورلن ابن قواعد سخت را به كلي از مبان برد ... شعر سمبولیک که دشمن نظریات تعلیمی و فیصاحت و میالغه و حساست ساختگی و تصویر «اویژکتیف» است میکوشد فکر را به صورتی که حواس را مخاطب قرار دهد بیان کند. از طرف دیگر، فکر نباید خود را از تزیبنات معظم و زیبای شکل محروم کند. زیرا صفت اساسی هنر سمبولیک این است که هنرمند تا تصور «فکر مطلق» یش نرود. از این رو در این مکتب هنری، مناظر طبیعی و حرکات اشخاص و حوادث كاملاً مشخص، خو دبه خود وجود ندارد، بلكه یارهای مشاهدات خارجی هستند که روی حواس ما تأثیر می کنند و وظيفة آنها نشان دادن روابط ينهاني است كه با اساس فكر وجود دار د.

اگر عدهای از خوانندگان کوتاه نظر، این نظریهٔ هنری ما را مهم نشمارند، نباید متعجب بود. اما چه می توان کرد؟ مگر «اشعار پنداروس»، «هاملت شکسپیر»، «فاوست گوته» نیز با چنین اعتراضاتی روبرو نشده بود؟»

جریان سمبولیسم در سال ۱۸۹۰ به دورهٔ فعالیت خود رسید. یک نسل شاعر از سال ۱۸۵۵ تا ۱۹۰۱ به پیروی از سه پیشوای بزرگ سمبولیسم پرداختند. اغلب این شاعران فرانسوی نبودند. مثلا چند شاعر بزرگ بلژیکی در میان سمبولیستها بودکه در بین آنها، از امیل ورآرن E. Verharen و موریس مترلینگ M. Maeterlinck می توان نام برد. چند نفر امریکائی و روسی و یونانی نیز در میان آنها وجود داشتند و به طورکلی سمبولیسم جنبهٔ جهانی به خودگرفته بود.

## اصول سمبوليسم

از نظر فکر، سمبولیسم بیشتر تحت تأثیر فلسفهٔ ایدآلیسم بودکه از متافیزیک الهام میگرفت و در حوالی سال ۱۸۸۰ در فرانسه باز رونق مییافت. بدبینی اسرارآمیز «شوپنهاور» نیز تأثیر زیادی در شاعران سمبولیست کرده بود. سمبولیستها در «سوبژکتیویسم» عمیقی غوطهور بودند و همه چیز را از پشت منشور خراب کنندهٔ روحیهٔ تخیل آمیزشان تماشا میکردند.

برای شاعرانی که با چنین فلسفهٔ بدبینانه ای پرورش یافته بودند هیچ چیزی مناسب تر از دکور مه آلود و مبهمی که تمام خطوط تند و قاطع زندگی در میان آن محو شود و هیچ محیطی بهتر از نیمه تاریکی و مهتاب وجود نداشت. شاعر سمبولیست در چنین محیط ابهام آمیز و در میان رؤیاهای خودش، تسلیم مالیخولیای خویش می شد، قصرهای کهنه و متروک و شهرهای خراب و آبهای راکدی که برگهای زرد روی آنها را پوشیده باشد و نور چراغی که در میان ظلمت شب سوسو زند و اشباحی که روی پرده ها تکان می خورند و بالاخره «سلطنت سکوت» و چشمانی که به افق دوخته شده است ... همهٔ این ها جلوهٔ عالم رؤیایی و اسرار آمیزی بود که در اشعار سمبولیستها دیده می شد. (در این میان تأثیر ادگار آلن پو شاعر و نویسندهٔ امریکائی راکه آثار او را شارل بودلو و استفان مالارمه به فرانسه ترجمه کردند، نباید فراموش کرد).

رؤیا و تخیل که «پوزیتیویسم» و «رئالیسم» میخواست آن را از عالم ادبیات براند، دوباره با سمبولیسم وارد ادبیات شد ولی البته منظور سمبولیستهای واقعی این نبوده است که به کلی با شعر پارناس قطع رابطه کنند و به رومانتیسم

باز گردند. مثلا هرگز نمیخواهند زندگانی و شرح حال و اعترافات خویش را بنویسند. در تشریح مناظر، نه شکل لایتغیر اشیاء مادی، بلکه فرار ساعات و فصول و زمان زودگذر و آهنگ توقفنایذیر زندگانی را شرح میدهند و قوانین نهفتهٔ وجود و طبیعت را تصویر میکنند. به نظر آنها طبیعت بجز خیال متحرک چیز دیگری نیست. اشیاء چیزهای ثابتی نیستند، بلکه آن چیزی هستند که ما به واسطهٔ حواسمان از آنها درک میکنیم. آنها در درون ما هستند، خود ما هستند! ... از این لحاظ عقاید سمبولیستها بیشتر به عرفان شرق نز دیک می شود. میگویند: نظریات ما دربارهٔ طبیعت، عبارت از زندگی روحی خودمان است. مائیم که حس میکنیم و نقش روح خود ماست که در اشیاء منعکس می گردد. و قتی انسان مناظری را که دیده است با ظرافتی که توانسته است درک کند، مجسم سازد، در حقیقت اسرار روح خود را برملا میکند. خلاصه تمام طبیعت سمبول وجود و زندگی خود انسان است. تشریح و تصویر اشیاء و حوادث به واسطهٔ سمبولها صورت تازهای به خود میگیرد. برای بیان روابط بین الهامها و اشکال، باید زبان شعر را درهم ریخت و به صورت دیگری درآورد. و چه بساکه این زبان برای اشخاص عادی نامفهوم باشد و راز سمبولیسم در همین چیزهای نامفهوم است.

عدهای از سمبولیستها که در رأسشان «مالارمه» قرار داشت از این قاعده پیروی کردند و چنان تعبیراتی به کار بردند که فقط خودشان آنها را می فهمیدند و خودشان تفسیر می کردند. حتی آندره ژید در مقدمهٔ یکی از آثار خود به نام بالود paludes چنین نوشت: «پیش از اینکه اثرم را برای دیگران تشریح کنم، مایلم که دیگران این اثر را برای من تشریح کنند.» و با توجه به جملهٔ بالا انسان به این نتیجه می رسد که گاهی حتی خود سمبولیستها نیز از تشریح و بیان آثارشان عاجز بوده اند.

در عین حال، سمبولیستها مایل بودند که تمام قواعد دستور زبان را عوض کنند. پیش از سمبولیستها اصولی که حاکم بر روابط کلمات بود اصولی معقول و ادراک پذیر بود. ولی سمبولیستها ادعاکر دند که این اصول فقط باید احساس پذیر باشد و کلمات را نه از روی قواعد منطقی، بلکه آن طوری که شاعر احساس می کند باید با همدیگر ترکیب کرد.

نمایاندن تخیلات مبهم سمبولیستها با زبان صریح و قاطعی که بتواند همه چیز را بیان کند و نتیجهٔ قطعی و دقیقی از این بیان بگیرد امکان نداشت. برای بیان این تخیلات بیشتر مصراعهائی لازم بود که شبیه زمزمهای آرام و مبهم و بیان این تخیلات بیشتر مصراعهائی لازم بود که شبیه زمزمهای آرام و مبهم و به قول وران «موسیقی بی آواز» باشد و می گفتند که شعر نیز مانند موسیقی باید مبهم باشد، مطلب صریحی را به طور قاطع بیان نکند بلکه به کمک آهنگ و با استفاده از تخیلات انسان در او تأثیر نماید. بخصوص موسیقی «واگنر»، پس از مخالفتهای شدیدی که با آن شد، عاقبت پیروزمندانه مورد استقبال قرار گرفت و مدت چندین سال شاعران و هنرمندان سمبولیست به شدت تحت تأثیر آن بودند و یکی از مهم ترین مجلات سمبولیستها در آغاز کار ما» تأثیر آن بودند و یکی از مهم ترین مجلات سمبولیستها در آغاز کار ما» میگفتند که و زنهای شعری مخیله را از حرکت باز می دارد و بالهای خیال را می بندد. همچنین رنگهای تند و صریح مطلب را به طور قاطع بیان می کند و مخالف سمبولیسم است.

شعر نقاشی نیست، بلکه تظاهری از حالات روحی است، عرصهٔ شعر از آنجا شروع می شود که با حقیقت واقع (رئالیته) قطع رابطه شود و این عرصه تا بی نهایت ادامه پیدا می کند. نمی توان گفت که معنی فلان تعبیر در شعر درست تر از فلان تعبیر دیگر است. چنین قضاوت کلی امکان ندارد زیرا هر خواننده ای شعر را بنا به روحیهٔ خودش درک یا بهتر بگوئیم احساس می کند. هدف شعر سمبولیک این است که عظمت احساسات و تخیلات را با تشریحات واضح و صریح از میان نبریم و برای این کار باید محیطی را که برای شعر لازم است به وجود بیاوریم، یعنی خطوط زنده و صریح و بسیار روشن را محو و تیره سازیم.

معتاد، با برهم زدن تداعیهائی که بر اثر دستور زبان و سابقه به وجود آمده است می توان به دست آورد.

عدهای از سمبولیستها در وزن شعر نیز تعدیلهائی به عمل آوردند و قافیهها را تغییر دادند. به این ترتیب در میان سمبولیستها دو تمایل مجزا ظاه گشت:

اول: تمایل مالارمه و رنه گیل R Ghil که زبان هنری را از زبان عوام جدا میدانستند و برای افاده و بیان هیجانات بدیع سمبولیستی ایجاد زبانی جدا از زبان مردم را ضروری میشمردند. اینان قالب شعر رومانتیک و پارناسی را همانگونه که بود پذیرفته بودند و از آن راضی بودند.

دوم: تمایل وران و ژول لافورگ که اصالت فرهنگستانی زبان و طرز بیان پارناسین ها را مسخره می کردند و می کوشیدند زبان عادی و عامیانهٔ مردم را به وضع هنرمندانهای تقلید کنند. اینان در عین حال به فکر درهم شکستن قالبهای موجود شعر نیز افتادند و به این ترتیب پای «شعر آزاد» به میان کشده شد.

### شعر آزاد Vers libre

شاعرانی که می کوشیدند شعر را از قالب محدود سابق خود آزاد سازند، نظم «آلکساندرن» (مصراع ۱۲ هجائی) را که قالب اصلی شعر فرانسه بود برهم زدند و به جای آن قالبهای گوناگونی برای شعر به وجود آوردند. مصراعهای کوتاه و بلند و نامساوی گفتند و چنان بر تعداد هجاها افزودند که تا آن روز در دنیای خیال نیز سابقه نداشت. ضرورت تقسیم شعر را به مصراعهای متساوی انکار کردند، قافیه را نیز ساده تر ساختند و چند قافیهٔ ناقص را به جای آن پذیرفتند. «ورلن» در این راه متوقف شد، اما پیشروی ادامه یافت و «شعر آزاد» نتیجهٔ این پیشروی بود.

یک «شعر آزاد» عبارت است از عدهای پارههای موزون نامساوی. در این

شعر، دیگر وحدت اصلی و حساب شده ای برای قالب شعر در میان نیست، بلکه وحدت شعر، از روی وحدت اندیشه و تصویری که در آن هست تعیین می شود. کو تاهی و بلندی ابیات را نیز وضع مضمون آن ابیات. تعیین می کند. و شاعر هیچ اجباری ندارد که برای متعادل ساختن مصراعهای شعر خویش کلماتی را اضافه بر آنچه برای بیان فکرش کافی است، بیاورد. البته در این اثناء والت ویتمن Walt Whitman (۱۸۹۲ – ۱۸۹۲) شاعر امریکائی نیز اشعارش چنین صورتی داشت، اما می توان گفت که نخستین اشعار آزاد در فرانسه سال ۱۸۸۶ گفت و بعد از دو یا سه سال اغلب شاعران به سراغ شعر آزاد رفتند و کوشیدند تا در میان خودشان قواعد و اصولی برای آن وضع کنند. نخستین مقالههای آنان بین سالهای ۱۸۸۶ و ۱۸۸۹ انتشار یافت. بهترین داور شعر آزاد، گوستاوکان بین سالهای ۱۸۸۶ و ۱۸۸۹ انتشار یافت. بهترین داور شعر آزاد، گوستاوکان In G. kahn بود. کان در مقدمهٔ یکی از آثار خود به نام کاخهای آزاد را به خوبی تشریح و بیان کرد و از آن دفاع نمود.

چنان که از خلال آثار و نوشته های سمبولیست ها مشهود است، شعر آزاد باعث شد که «کلمه» ارزش واقعی خود را به نسبت آهنگ و صدائی که دارد در شعر کسب کند. شعر فرانسه با مرور زمان به صورت نوعی هنر نظری در آمده بود. عروض شعری پر از قواعد عجیب و غریب بود (مانند قافیه نشدن کلمات مذکر باکلمات مؤنث یا قراردادهای دیگری از این قبیل) شکل املائی شعر نیز، مانند تلفظ، شرائطی برای شعر ایجاد کرده بود و گوئی شعر بیشتر برای لذت چشم گفته و نوشته می شد نه برای لذت گوش. سمبولیسم آنچه را که بودلر دربارهٔ «موسیقی کلمات» گفته بود در شعر رواج داد و ارزش آهنگ کلمات را روشن ساخت و ابیات شعر را دارای موسیقی مخصوصی ساخت که از رابطهٔ این آهنگ هاجه دست می آمد. از این موسیقی کلمات در عین حال، برای کسب قدرت بیان بیشتری استفاده شد. ایجاد سجع و تکرار

حروف معین در یک مصراع، و به کار بردن کلمات هم آهنگ و روانی جملات شعری، امکانات تازهای در تصویر و بیان اندیشهها برای شاعر فراهم ساخت.

### رمان سمبولیک

بانیهٔ موره آس در عین حال نوعی رمان سمبولیک را می ستود که بر بایهٔ تصور نفسانی واقعیت یایه گذاری شده باشد. از طرف دیگر آثار تئودور دو ویزوا E. مان روسی اثر اوژن ملکور دو ووگه . ۱۹۱۷ و رمان روسی اثر اوژن ملکور دو ووگه ادبیات شمال اروپیا را به فیرانسو بان (۱۹۱۰ – ۱۸۴۸) Melchior de vogué مى شناساند. اما اولين كار داستانى سمبوليسم در حد يك صناعت سادة امپرسیونیستی باقی ماند: از قبیل داستانهای کو تاه موره آس و بل آدام که تحت عنوان صرف جای در خانهٔ میراندا Thé chez Miranda (۱۸۸۶) انتشار یافت. حتی ادوار دوژاردن E. Dujardin (۱۹۴۱ ـ ۱۹۴۹) که ادعا می کرد در رمان شاخههای غار را بریده اند Les lauriers sont coupés ) صناعت موسیقی و اگنر را به کار برده است، نتوانست خود را از نوعی امیر سیونیسم روانشناختی نجات دهد. البته این رمان به عنوان سرآغازی برای «تکگوئی درونی» یا همان «سیلان ذهن، اهمیت تاریخی پیدا کرد. موریس بارس M. barrès در آثار دوران جوانیش: زیر چشم بربرها Sous l'œil des barbares)، آزاد مرد Un (۱۸۸۹) Le Jardín de bérénice) و باغ برنیس Le Jardín de bérénice)، هر چند که وابستگیهائی به سمبولیسم دارد ولی این آثار بیشتر بارسی هستند تما سمبوليك. و بالاخره رهي دوگورمون Remy de Gourmont (١٩١٥ \_ ١٩١٥) با سیکسنین Sixtine) نزدیک ترین رمان را به فرمول سمبولیستی به وجود آورد.

# در عالم تثاتر

تئاتر بیشتر سمبولیستها را محذوب خود کرده بود. آنها بس از آشنائی با واگنر به نوعی تئاتر کامل می اندیشدند و می گفتند که درام می بایستی بیشتر از اینکه خطاب به چشم باشد روح را مخاطب قرار دهد و ادعا می کر دند که می توانند این کار را بدون آزرده کردن تماشاگران با چندین لایهٔ مفهومی انجام دهند. آنان صحنه را با «تئاتر هنر » Théatre d'Art که در سال ۱۸۹۰ یل فور Paul Fort (۱۸۷۲ ـ ۱۹۶۰) نویسنده و شاعر جوان تأسیس کرده بود به دست آوردند و نسز با «تئاتر اثر» Théartre d'œuvre که در ۱۸۹۳ لونیه یو Lugné-Poe یایه گذاری کر د. آکسل Axel که در سال ۱۸۹۰ پس از مرگ **ویلیه دولیل آدام** منتشر شد و در ۱۸۹۴ به صحنه رفت، اثر نمونهٔ سمبولیستی به شمار رفت و همچنین دختری یا دستهای بریده (۱۸۹۳) La Fille aux mains coupée) اثیر یمی یر کیار P. Quillard ، یک نمایش مذهبی با شخصیتهای بینام که بیرون از زمان و مكان اتفاق مي افتد و نيز افسانة آنونيا Legende d' Antonia اثبر ادواردو ژاردن، نمایشنامههای مشهور سمبولیک به شمار می روند، اما بهترین نمونههای نمایشنامهٔ سمبولیک را در میان آثار موریس مترلینگ بلژیکی می توانیم پیدا كنيم. نمايشنامههاي مترلينگ بر اساس همان نظريهٔ عرفاني سمبوليسم به وجود آمده است: چیزهائی که میدانیم در برابر آنچه نمیدانیم در حکم صفر است، همهجا پر از اسرار است، در اطراف ما نیروهای بزرگ نامرئی و مشئوم و خائنی وجود دارند که تمام حرکات ما را در نظر میگیرند و دشمن نشاط و زندگی و شادی و سعادتند. و وظیفهٔ نمایش نویس این است که افکار خو د را دربارهٔ این نیروهای مجهول وارد زندگی واقعی بکند.

همهٔ نمایشنامههای مترلینگ شبیه هم است. مثلاً اولین نمایشنامهای که برای صحنه نوشته است، یعنی شاهدخت مالن را در نظر بگیریم. از اول تا آخر این نمایشنامه همان نیروی مجهولی که انسانها را به لرزه می آورد و به رغم همه چیز و همه کس به دنبال خود می کشد، جلب نظر می کند. علائم و سمبولهای

اسرار آمیزی که گاهگاه تظاهر می کنند، شعور انسانی را تحت تأثیر خود قرار می دهند. صدائی که جانوران و یا اشیاء می کنند اشارهای از این عالم اسرار است. اشخاص نمایشنامه شبیه کسانی هستند که در خواب راه می روند و هر لحظه چنان به نظر می رسد که با وحشت از آن خواب بیدار شدهاند. برای نشان دادن نیروی مجهول حاجتی به ساختن موضوعهای تراژیک نیست، زیرا حتی در عادی ترین و بی رنگ ترین حوادث زندگی نیز اثری از تراژدی وجود دارد.

مرگ در هر لحظه از زندگی در کنار ماست و انتظارمان را میکشد. خود او را نمی توان آشکارا نشان داد اما می توان گردش او را و صدائی را که هنگام نشستن او از صندلی بلند می شود، در نوشته ها آورد تا خواننده آن را حس کند. اغلب نمایشنامه هائی هم که پس از شاهدخت مالن انتشار یافت، تحت تأثیر همین اندیشه و ترس قرار داشت.

یکی از نمایشنامههای مترلینگ که شهرت بسیاری کسب کرده نمایش کوچکی است به نام اندرون خانه Intérieur. این نمایشنامه خانواده ای را به ما نشان می دهد. این خانواده هنوز خبر ندارد که یکی از بچههایش در آب افتاده و غرق شده است. اما در دقایقی که فاصلهٔ میان غرق شدن بچه و خبردار شدن خانواده از این حادثه است، با حرکات لاشعوری، تشویش و اضطراب مبهم و نامفهومی بر افراد خانواده مستولی می شود و با این که هنوز خبری از حادثه پیدا نکرده اند، احساس می کنند که مصیبت قدم به قدم نزدیک می گردد.

این نمایشنامهها و آنهائی که بعداً انتشار یافت، همه در سرزمینهای خیالی و مجهول، در دورههای نامعلوم، در قصرهای اسرار آمیز و غارهای عجیب جریان می یابد. نویسندهٔ سمبولیست احتیاج به نشان دادن این زمان و مکان نیز ندارد، زیرا به عقیدهٔ وی این نیروی مجهول همیشه و جود دارد و در هر زمان و هر مکانی بر انسان مسلط است.

## خلاصة كلام

با توجه به آنچه گذشت، می توان اصولی را که سمبولیستها مراعات می کنند به شرح ذیل خلاصه کرد:

۱ حالت اندوهبار و ماتمزای طبیعت و مناظر و حوادثی راکه مایهٔ یأس و عذاب و نگرانی و ترس انسان است بیان میکنند.

۲ــ به اشكال و سمبولها و آهنگها و قوانيني كه نه عقل و منطق بلكه
 احساسات آنها را يذبر فته است توجه دارند.

۳ هر خوانندهای اثر ادبی را به نسبت درک و احساس خود می فهمد. از این رو باید چنان آثاری به وجود آورد که همه کس آن را به طور عادی و متشابه درک نکند، بلکه هر خوانندهای بنا به وضع روحی و میزان ادراک خویش معنی دیگری از آن دریابد.

۴\_ تا حد امکان باید از واقعیت عینی (objectif) دور و به واقعیت ذهنی (subjectif) نز دیک شد.

۵ــ انسان دستخوش نیروهای ناپیدا و مشئومی است که سرنوشت او و طبیعت را تعیین میکنند، از این رو حالت مرگبار و وحشت آور این نیروها را در میان نوعی رؤیا و افسانه بیان میکنند.

۶\_میکوشند حالت غیرعادی روحی و معلومات نابهنگامی را که در ضمیر انسان پیدا میشود و حالات مربوط به نیروهای مغناطیسی و انتقال فکری را در اشعار و آثارشان بیان کنند و بیافرینند.

۷ به مدد احساس و تخیل، حالات روحی را در میان آزادی کامل با موسیقی کلمات و با آهنگ و رنگ و هیجان تصویر میکنند.

## سمبولیسم در قرن بیستم

در اوائل قرن بیستم، چنین به نظر میرسیدکه سمبولیسم دورهٔ خود را تمام کرده و از میان رفته است. مشهورترین نمایندگان این مکتب از قبیل ژان موره آس و هانری دورنیه H. de Régnier از آن رو گردان شده و در جناح مخالف قرار گرفته بودند و با انتشار آثاری در سال های ۱۹۰۰ و ۱۹۰۱ به کلاسیسیسم بازگشت کرده بودند. چندین سال بعد نیز دستهٔ «آبئی» Abbaye (مرکب از ویلدراک، دوهامل، آرکو، رومن) تشکیل شد و به شعر جنبهٔ اجتماعی داد.

ولی هیچ یک از این تمایلات جدید نمی توانست تأثیر اشعار آر تور رمبو و استفان مالارمه و حتی موریس مترلینگ و ژول لافورگ را از میان ببرد. در این میان آندره ژیدو پل کلودل و پل والری نیز برای آفریدن آثار سمبولیک به فعالیت پرداخته بودند و می کوشیدند که مقام شعر استادان خود را بهتر نشان دهند. در سال ۱۹۰۶ شاعرانی که برگرد مجلهای به نام فلانز Phalange جمع شده بودند، اعلام کردند که ادامه دهندهٔ سمبولیسم و مفتون مالارمه اند.

پس از آن مجلات دیگری نیز منتشر شد تا اینکه از سال ۱۹۰۹ به بعد مجلهٔ جدید فرانسوی (Nouvelle Revue Française) کوشید که سمبولیسم آر تور رمبو را دوباره زنده کند. آندره ژید در رأس گردانندگان آن قرار گرفت. این جریان که از سال ۱۹۱۰ عنوان «سمبولیسم نو» به خود گرفت رفته رفته صورت مشکل تر و پیچیده تری به شعر داد.

در این زمان شاعری که بیش از هرکس دیگر، مسألهٔ شعر را از دریچهٔ دید فلسفی روشنفکران مورد بحث و تحقیق قرار میداد پل والری P. Valèry ( ۱۸۲۸ می المده و بود. «والری» شعر را چیزی نظیر بازی و یا مراسم مذهبی می شمرد و میگفت که شعر هدفی بجز خودش ندارد و به فکر نتیجه گیری از آن نباید افتاد. شعر را به رقص و نثر را به راه رفتن تشبیه می کرد و می گفت که راه رفتن معمولا به سوی مقصدی است، اما رقص مقصدی ندارد و رقص کنان به سوی مقصدی رفتن مضحک خواهد بود؛ پس هدف رقص همان خود رقص است. کلمات، عبارت از قدم ها و یا حرکات رقص است. و شعر از نثر بدین سان تشخیص داده می شود که در نثر کلمات به جز بیان مطلب کاری ندارند، اما در شعر کلمه ارزش می خود راکسب می کند و شاعر است که این نیروی «جادوئی» را به کلمه و واقعی خود راکسب می کند و شاعر است که این نیروی «جادوئی» را به کلمه

#### ىي بخشد.

با این همه، والری معتقد بود که اگر شعر کامل ترین و خالص ترین هنرهاست از این روست که قهراً باید قیود متعدد و گوناگونی راگردن نهد. اجبار مطلق قیود و قواعد، شاعر را وادار میکند که از میان ازد حام انبوه «افکار» و «استعارات» که در روحش موج میزنند و از میان مبتذلات گوناگون آنچه را که باید گفت و نوشت به دقت برگزیند.

به نظر «والری»، الهام \_ یا آنچه به این نام خوانده می شود \_ هیچ گونه تأثیر و ارزشی در آفرینش هنری ندارد. الهام در نظر والری عبارت از حالتی است که در اثنای آن «شعور آفریننده» در مقابل «خودکاری مغز» بی اثر می شود. «غریزه» حیوانی ترین قسمت روح بشری است، و الهاماتی که زائیدهٔ غرایز مان باشند «علفهای و حشی شعور ما» هستند .

اشعار خود «والری» پر از تشبیهات و استعارات است و اغلب آنها مانند «گورستان دریائی» طوری است که بدون تفسیر به هیچ وجه قابل درک نیست.

# سمبولیسم، یک ماجرای اروپائی

سمبولیسم در اروپا و سراسر جهان ادامه یافت. بایدگفت که این مکتب از آغاز صورت جهان وطنی داشت: موره آس یونانی بود، استوارت مریل و ویله گریفن امریکائی بودند و تئودور دو ویزووا لهستانی بود. اشتفان گئورگهٔ آلمانی، آرتور سیمونز A. Symons (۱۸۵۲ ـ ۱۹۳۳) و جرج مور مهردای برینس Ary انگلیسی از مهمانان سه شنبه های خانهٔ مالارمه بودند. آری پرینس ۱۸۳۷)

۱. والرى خود مى گويد: مفهوم «الهام» شامل اين مفاهيم مى شود: آن چيز كه بهائى ندارد بالاترين ارزش.
 را دارد، و آن چيز كه بالاترين ارزش را دارد نبايد بهائى داشته باشد. و همچنين متضمن اين مفهوم است:
 حدا كثر تفاخر در برابر حداقل مسئوليت.

و در جای دیگر مینویسد اگر ملزم به نوشتن باشم بسی بیشتر خوش دارم که با استشعار کامل و روشن بینی تام مطلب ناچیزی بنویسم تا به مدد ارواح و خارج از وجود خود شاهکاری از میان زیباترین شاهکارها بیافرینم.

Prins هلندی (۱۸۶۰ ـ ۱۸۶۰) دوست هویسمانس بود. اندره آدی Prins (۱۹۲۰ ـ ۱۸۷۰) مجار آمد و در پاریس ساکن شد. مجلههائی هم که در کشورهای مختلف چاپ می شد در سراسر اروپا انتشار می یافت. در سال ۱۸۸۵ مجلهٔ هلندی Nieuwe Gids آثار شاعران و نویسندگان جوان فرانسوی را چاپ می کرد و در سال ۱۸۹۰ کازیمیر لینو Kasimir Leino (۱۹۱۹ ـ ۱۹۱۹) وقتی از پاریس به میهن خود فنلاند بازگشت، ورلن، مالارمه و موره آس را به فنلاندی ها شناساند. این آشنائی و دنبالهروی طبعاً در همه جا یکسان نبود، بلکه تحت تأثیر سنتهای ملی یا مردمی هر کشور و در آمیختن باگرایش های ادبی خاص موجود در آن کشور شکل خاص به خود می گرفت:

#### در روسیه

در روسیهٔ دوران امپراتوری، در سال ۱۸۹۰، تقلید از غرب دلیل داشتن روحیهٔ پیشرو شمرده می شد. وقتی که در ۱۸۹۲ سمن ونگروف Semen. A. Venguerov پیشرو شمرده می شد. وقتی که در ۱۸۹۲ سمن ونگروف ۱۸۷۵ ایر (۱۹۲۹ – ۱۸۷۵)، در مجلهٔ پیام اروپا شعر نو را معرفی کرد، یک گروه سمبولیست در این سرزمین وجود داشت و والری بریوسف ۱۸۹۴ – ۱۸۹۴ اثری تحت عنوان سمبولیستهای دوس آن قرار داشت. او در سال ۱۸۹۵ شاهکارهای او ملهم از بودلر، سمبولیستهای روس منتشر ساخت و در سال ۱۸۹۵ شاهکارهای او ملهم از بودلر، ورلن، رمبو، ویله گریفن و هانری دورنیه بود. در سال ۱۸۹۷ در اثری با عنوان سانع آن را می سازد. ک. د. بالمونت که Balmont در عظمت بی مرز (۱۸۹۵) بیشتر در اثر خود سمبولها (۱۸۹۷) غرق انتظار ظهور و عرفان بود. و حدت این گروه در اثر خود سمبولها (۱۸۹۲) غرق انتظار ظهور و عرفان بود. و حدت این گروه زیاد دوام نیاورد. بریوسف از مجلهٔ راه نو جدا شد و خود مجلهای با عنوان ترازو تأسیس کرد که رنه گیل برای هر شمارهٔ آن مطلبی می فرستاد. از سال ۱۹۰۴ او به نوعی شعر نئوکلاسیک متمایل شد و با هیجانهای عرفانی مرژکوفسکی به

مخالفت برخاست.

نسل دوم سمبولیستهای روسی، نسل شاعران جوان بود و رهبر و معلم آنها ولادیمیرسولوویف ۷. soloviov شاعر و منتقد و فیلسوف معروف بودکه در سال ۱۹۰۰ درگذشت.

«سولوویف» پیش از هر کس آسمانی ساخت که سپیدهٔ مکتب جدید شعر روسی از آن سر زد و سه شاعر نامدار این مکتب، یعنی الکساندر بلوک A. Blok روسی از آن سر زد و سه شاعر نامدار این مکتب، یعنی الکساندر بلوک A. Bely و آندری بلی A. Bély و ویاچسلاو ایوانف ۷. ایمسار و ویاچسلاو ایوانف سبک سولوویف بودند. این شاعران در آغاز کار بسیار جوان بودند و مسن ترین آنان، ایوانف، فقط بیست سال داشت. هر سه تن کتابهای بسیار خوانده بودند و مطالعات عمیقی در فلسفه داشتند و عجیب تر این که هنگام شروع به کار با این که هر سه روش همانندی را اتخاذ کرده بودند در کنار هم نبودند. ایوانف در خارج از روسیه و بلوک در مسکو و بلی در پترزبورگ زندگی میکردند.

در روسی، کلمات «سپیده» و «شعر» و «انقلاب» و «عشق» همه الفاظی مؤنثاند و شاعران این دوره در اغلب اشعار خود «زن» را مظهر این چیزهای مطلوب قرار می دادند.

شاعران مزبور طرفدار فلسفهٔ «انفرادی» بودند و بیشتر از منطق تحت تأثیر احساسات قرار داشتند. خیالباف و افسانه آفرین بودند. در برابر رئالیستها که در همان زمان سرگرم فراهم آوردن انقلاب اجتماعی بودند از «انقلاب روحی» دم میزدند و به زندگی فجیعی که جوانی آنان را بر باد میداد از صمیم قلب اعتقاد داشتند.

در سالهای ۱۹۰۰ الی ۱۹۰۳ سمبولیستهای مسکو متمرکز شدند و اغلب در خانهٔ آندری بلی یا بالمونت گرد می آمدند.

اما سال ۱۹۰۳که «بلی» آن را «سال یادبود» مینامید در عین حال سالی بود که دوران «انحطاط فکری» نیز به سر میرسید. انقلاب با تمام نیروی خود وضع اجتماعی و فکری کشور را تغییر میداد. از شاعران «منحط» و از روشنفکرانی که پیرو آنان بودند، عده ای که فکر انقلاب و فعالیت مثبت را نمی توانستند در ذهن خویش جا دهند به دامان فساد افتادند و به خواندن و نوشتن رمانهای پلیسی و شهوت آلود و حتی به خودکشی متوسل شدند. و عده ای هم که نیروی زندگی در خود سراغ داشتند تغییر فکر دادند، چنان که «بلوک» در سال ۱۹۱۱ چنین نوشت: «من در سیویکمین سال زندگی، دگرگونی بزرگی در خود می بینم. فکر میکنم که آخرین سایهٔ «انحطاط» زایل شده است و من به طور مثبت، می خواهم زندگی کنم.»

در همین سالها، زندگی پر بار و در عین حال پرفراز و نشیب سمبولیسم روسی رقبای قوی تر و پرشور تری را در برابر خود یافت. در سال ۱۹۱۰ به بعد، «فو توریسم» و «آکمهایسم» (Acméisme) و همهٔ جریانهای پیشرو دیگر که خود سمبولیسم نیز در ایجاد آنها سهم داشت، به مخالفت با آن برخاستند و باگرویدن به فرمالیسم و قرار دادن صورت نوشته در درجهٔ اول اهمیت، عملاً تیشه به ریشهٔ آن زدند.

# در انگلستان

انگلستان پیشاپیش برای پذیرفتن سمبولیسم آماده شده بود. مکتب ماقبل رافائلی (Préraphaélisme) پیش از سال ۱۸۷۰ فضای مبهم رویا و صور ایده آلی را ایجاد کرده بود. از سوی دیگر، جرج مور در سال ۱۸۹۱ با اثر خود، دو شاعر ناشناخته، رمبو و ورلن را به انگلیسیان شناسانده بود و آرتور سیمونز در ۱۸۹۹ اثری با عنوان نهضت سمبولیست انتشار داد که در آن از آثار مالارمه و ویلیه دولیل آدام گرفته تا شاه اوبو Ubu roi اثر آلفره ژاری ۱۸۷۳ – ۱۸۷۳ (۱۹۰۷ – ۱۸۷۳) و جنبههای مختلف ادبیات جدید به خوانندگان انگلیسی معرفی شده بود. با وجود این، اعتراضهای هنرمندان به جامعهٔ ویکتوریائی صورتهائی نزدیک به برخی تظاهرات منحطین گرفته بود. شیطانگرائی سوین برن Swinburne نزدیک به بودار و ادامهٔ آن به صورت

ظرافت بیمارانهٔ اوسکار وایلد Oscar Wilde پیدا کرد. وقتی که در سال ۱۸۹۱ شاعران جوان مانند ریچارد لوگالی ین ۱۸۹۱ شاعران جوان مانند ریچارد لوگالی ین ۱۸۳۹ آرتور سیمونز، ویلیام باتلرییتز W.B. Yeats (۱۹۳۹ – ۱۹۳۹)، ارنست داونسن E رکتور سیمونز، ویلیام باتلرییتز L. Johnson هر هفته در لندن در باشگاهی گرد می آمدند و محافلی شبیه محافل سمبولیستها در خانهٔ مالارمه تشکیل می دادند. در میان اینان چهرهٔ بیتز از همه مشخص تر بود. بیتز از مردم ایرلند بود. پدرش نقاش زبردستی بود و با سمبولیستهای فرانسه دوستی و روابط نزدیک داشت. «بیتز» از زمان کودکی در محافل آنان پرورده شد و با زبان سمبولیستها آشنا گردید. او که پیشرو استقلال ایرلند نیز بود در ۱۸۹۲ «انجمن ادبی ملی ایرلند» را تأسیس کرد و همکاری میان نویسندگان و ملت را «عشق» و «درد غربت» و «گریز». عرفان بیتز خواننده را به یاد مترلینگ می اندازد. شاهکار او منظومهٔ «مسافرتهای اوسیان» است. در سال ۱۹۲۱ معروف به دریافت جایزهٔ نوبل گردید. بیتز نمایشنامههای بسیاری نیز نوشته که معروف ترین آنها «سرزمین هوسهای دل، و د آبهای ظلمت؛ است.

با اینکه کنجکاوی ییتز برای علوم باطنی و عرفانی، او را بیشتر به سمبولیستهائی که در جستجوی وحدت بودند نزدیک میکرد، تامس استیرنز الیوت ۱۸۷۸ تردند نزدیک میکرد، تامس استیرنز الیوت ۱۸۷۸ تربیر تامس استیرنز آنگلوساکسنِ انحطاط و سمبولیسم بود. اولین اشعار او، پروفراک Prufrock آثگلوساکسنِ انحطاط و سمبولیسم بود. اولین اشعار او، پروفراک ۱۹۱۷) و اشعار (۱۹۱۹)، آثار کوربیر و لافورگ را به یاد می آورد. و سرنین ویسران The Waste Land (۱۹۲۲) که پایههای آن افسانههای گرال، آدونیس، آتیس و اوزیریس و اساطیر هندی است و ترکیبی است از خواستها و روشهای سمبولیستهاکه با علوم خفیه درهم آمیخته است.

## در آلمان و اتریش

ادبیات آلمان که در پایان قرن نوزدهم به دامن ناتورالیسم و «رمانتیسم نو» کشیده شده بود در فاصلهٔ سالهای ۱۸۷۰ و ۱۸۹۰ تقریباً هیچ اثر جالب توجهی به وجود نیاورد ، تا بدانجا که نیچه (فیلسوف و شاعر بزرگ آلمانی ۱۸۴۴ ـ ۱۹۰۰) از خود می پرسد که آیا پیروزی نظامی آلمان «به شکست و حتی به نابودی ذوق و هنر آلمان به نفع امپراطوری آلمان مبدل نشده است؟» ولی پس از ۱۸۹۰، در کنار جریانهای ناتورالیسم و امپرسیونیسم که به سیر خود ادامه می دادند، مهم ترین نویسندگان و شاعران آلمان معاصر پا به میدان نهادند. شاخص ترین شاعر این دوره هوفمانشتال ۱۸۷۱ ـ ۱۸۷۴ ـ ۱۸۷۴) اتریشی است که خود را ادامه دهندهٔ سبک «بودلر» و «ورلن» می نامید ولی هنوز نتوانسته بود از چنگ ناتورالیسم و رومانتیسم دورهٔ انحطاط نجات باید.

این کار بزرگ میبایست به دست شاعر تواناثی به نام راینر ماریا ریلکه این کار بزرگ میبایست به دست شاعر تواناثی به نام راینر ماریا ریلکه Rainer Maria Rilke (ولی اهل پراگ) بود انجام پذیرد. ریلکه درکشورهای اروپا مسافرت کرد و قسمتی از زندگانی خود را در فرانسه گذراند. شهرت و نفوذ او در ادبیات اروپا پیش از آغاز جنگ اخیر روزافزون بود و از طرفداران «شعر ناب» شمرده می شد. آثار و اشعار ریلکه به زبان آلمانی است و دبوانی هم دارد از اشعاری که به زبان فرانسه سروده است.

ریلکه در هنر خود و ایمانی که بدان داشت زیست کرده و در شعرهای خود بارها این نکته راگفته است که: «سرائیدن جلوهٔ هستی است» معتقد بود که شعر نتیجهٔ احساسات و عواطف نیست بلکه محصول تجربه است. «برای سرودن یک بیت شعر باید بسیار شهرها و مردمان و چیزها دیده باشی». و اما تجربه در نظر او حوادثی نیست که برای کسی روی می دهد بلکه بهرهای است که از آن حوادث می برد: «اگر زندگانی روزانهٔ شما در نظر تان حقیر می نماید

تهمت ناچیزی بر آن نبندید. تهمت بر شماست که چندان شاعر نیستید تا جلال و جمال آن را دریابید.»

ریلکه مانند عارفان بزرگ ما معتقد است که همه چیز را از «خود» باید جست، اما نه آنکه به یاری طبع نشست بلکه شاعر باید به نیروی کار بتواند طبع خویش را برانگیزد. یاری طبع برای ریلکه سخنی بی معنی است. در نامه ای به «رودن» می نویسد: «من از هر وسیلهٔ مصنوعی برای انگیختن طبع سخت پرهیز کردم و کوشیدم که زندگانی خویش را به طبیعت نزدیک کنم؛ اما با همهٔ این کارها که شاید خردمندانه بوده است هرگز نتوانسته بودم دلبر گریز پای طبع را باکار به دام بیاورم. اکنون می دانم که یگانه وسیلهٔ نگاه داشتن او همان کار است» ا

آثار پایان عمر ریلکه حاکی است که این شاعر از قید هر مکتبی خود را آزاد ساخته و به رفیع ترین قلل شعر نائل شده است. مقام ریلکه، پس از «گوته»، در تاریخ ادبیات آلمان بی نظیر است و پیشرفتهای بعدی ادبیات آلمان مرهون کوششهای شخصی و نفوذ آثار اوست.

در سال ۱۸۹۲ نخستین شمارهٔ مجلهای به نام «اوراق هنر» در برلن منتشر شد. این مجله که راهبری هنرمندان جوان و پیشرو را برعهده داشت معروف ترین شاعران و نویسندگان زمان را به دور خود گرد کرد و نخست پرچم «هنر برای هنر» را بر ضد ناتورالیسم و تمایلات اجتماعی آن برافراشت. مؤسس و مدیر این مجله شاعر جوانی بود به نام اشتفان گئورگه برافراشت. مؤسس و مدیر این مجله شاعر جوانی بود به نام اشتفان گئورگه و با شاعران سمبولیست از نزدیک آشنا شده و حتی آثار ورلن و مالارمه را نیز به آلمانی ترجمه کرده بود خود را پیرو مکتب سمبولیست و حتی پارناس معرفی میکرد و شعر را به صورت مذهب تازهای درآورد. هدف مجلهٔ او «خدمت به هنر، بخصوص به شعر و نثر، و طرد امور مربوط به سیاست و

۱. از «چند نامه به شاعری جوان» اثر «راینر ماریا ریلکه» ترجمهٔ دکتر پرویز ناتل خانلری.

اجتماع» بود. و صریحاً ابراز میداشت که «مجلهٔ ما نمی تواند به بهبود جهان و رؤیای خوشبختی اجتماعی بپردازد، حتی اگر این امور بسیار زیبا هم باشد کاری به قلمرو شعر ندارد». از معروف ترین آثار او می توان ۱ سال روح، و ۱ حلقهٔ هفتم، و ۱ ستارهٔ اتحاد، را نام برد. نفوذ گئورگه در میان طبقهٔ تحصیل کرده و پیروانش بسیار بود و به شعر مقام بلندی بخشید.

### در اسیانیا

در پایان قرن نوزدهم، ادبیات اسیانیا بر ضد رئالیسم و ناتورالیسم و فلسفهٔ تحققی قیام می کند و همگام تحولات ادبی فرانسه به پیش می رود. سمبوليستهاى فرانسه و فيلسوفان آلمان و رماننويسان روسيه و ايبسن نروژی و اسکاروایلدانگلیسی و ادگار آلن پو و والت ویتمن امریکائی الهام بخش آثار نیمهٔ دوم قرن نوزدهم اسیانیا میشوند. با این حال، ادبیات اسیانیا رنگ محیط خود را از دست نمی دهد و با الهام از چشمه های فیاض کشور خود آثار ابتكاري ارجمندي به وجود مي آورد و در يرتو عظمت شاعران و نويسندگان جدید مقامی را که پس از قرن هفدهم از دست داده بود دوباره حایز می گردد. نسل ۹۸ ــانحطاط سیاسی و اقتصادی اسپانیا در آخر قرن نوزدهم و از دست رفتن مستعمرات وسیع اسپانیا در امریکا، موجب شد که گروهی از نویسندگان جوان در پی علت و چارهٔ کاربرآیند و اصول معنوی دیگری جایگزین عقاید پوسیدهٔ کهن کنند. این گروه که در سال ۱۸۹۸ متشکل شد به زودی به نام «نسل ۹۸» معروف گردید. همهٔ افراد این گروه که نگران سرنوشت اسپانیا بودند به مسائل کلی حیات و انسان میپرداختند و با الهام از گذشتهٔ دور میکوشیدندکه سبک تازهای به وجود آورند. در آغازکار شاعری اسپانیائی زبان اهل «نیکاراگوئه» (در امریکای مرکزی) به نام روبن داریو .R Dario (۱۹۱۶ ــ ۱۹۶۶) که در مکتب ادبیات فرانسه پرورده شده بود در همین سال به اسپانیا سفر کرد و پیشوای تحولات جدیدگردید. به زودی شاعران

جوانی مانند برادران ماجدو Machado و خیمنو jimènez و ویلارسبرا Villaerspesa در اطراف او گرد آمدند و شاعران پارناسین و سمبولیست فرانسوی از قبیل وران و هردیا و لوکنت دولیل و بودلر و موره آس را به عنوان استادان و پیشروان خود اعلام کردند، این گروه در عین حال که طرفدار شعر آزاد بودند انواع شعری بسیار کهن اسپانیا را نیز زنده کردند و بر سرکار آوردند.

ولی استاد واقعی این نسل جوان میگل داونامونو M. de Unamuno (۱۹۳۶ میگل داونامونو ۱۹۳۶) نویسندهٔ هزال و محقق و منتقد متبحری بودکه تمام زبانهای اروپا را میدانست و آثار فیلسوفان و نویسندگان جدید را ترجمه میکرد.

اونامونو در ساعات فراغت اشعار بسیار محکم و موجز و مشکلی نیز می سرود و نمایشنامه نیز می نوشت. کتابهای او مانند ماهیت اسانیا و احساس فجع زندگی و احتفار مسیحیت و نمایشنامهٔ فدر در شمار بهترین آثار ادبیات اسپانیاست. افکار اونامونو از عمیق ترین و ریشه دار ترین عقاید اسپانیا سرچشمه می گیرد و مبین و شارح عرفان خاصی است که از آن پس در برابر «فلسفهٔ اصالت عقل» اروپائی به پا ایستاده است. اونامونو به کسانی که می گفتند باید اسپانیا را اوپائی کرد پاسخ می داد: «نخست باید اروپائی کرد».

پایه گذار واقعی شعر نو در اسپانیا و استاد شاعران معاصر آن کشور خوان رامون خیمنز jimenez (متولد ۱۸۸۱) است که نمایندهٔ تحولات شعری قرن بیستم به شمار میرود. آثار خیمنز نشان دهندهٔ سه دورهٔ تحول در اشعار اوست. در دورهٔ نخست، خیمنز که از سمبولیسم فرانسه الهام می گرفت بخصوص به آهنگ الفاظ و موسیقی کلام توجه داشت. مهم ترین اثر او در این دوره ارداح بنفشه هاست. در دورهٔ دوم، خیمنز به «امپرسیونیسم» رو می کند و ترانه های عامیانه را با زبردستی در میان اشعار خود می گنجاند. کارهای این دورهٔ او الهام بخش اشعار لورکاست. سپس دورهٔ دیگری آغاز می شود و خیمنز به فکر سرودن «شعر سره» می افتد و کلمات قصار شاعرانه و محکم جایگزین

قالبهای سبک و نشاطانگیز و به قول خود او، «آسانیاب» میگردد. خیمنز کتابی نیز به نثر دارد به نام من و پلاترو یا: ماجراهای یک خرکه در ادبیات اسپانیا بی همتاست. سال ۱۹۵۶ جایزهٔ ادبی «نوبل» به آثار خیمنز تعلق گرفت.

# در کشورهای دیگر

در همه جای دیگر اروپا، در طی همین سالها، تحولات مشابهی رخ می دهد. در ۱۸۹۱ کنوت هامسون ۱۸۵۹ (۱۹۵۲ (۱۹۵۲) نویسندهٔ نروژی، ملاک ارزشهای خود را مطرود می شمارد و حق استفاده از «رؤیا» و «راز» را اعلام میکند. رمان پان Pan او (منتشر در سال ۱۸۹۴) دم تازه و جانبخش و شاعرانهای به دنیای مرده و خاموش ناتورالیسم می بخشد. براندس Brandès فیلسوف و منتقد دانمارکی (۱۸۴۲ \_ ۱۹۲۷) که در ۱۸۷۱ «فلسفهٔ تطور» انگلیسی و «فلسفهٔ تحققی» فرانسوی را واردکشور خودکرده بود، در ۱۸۸۹ پرده از روی فلسفهٔ نیچه بر میدارد و «پرستش فرد استثنائی» را جانشین «افسانهٔ تکامل اجتماعی» میکند. در همین کشور دانمارک، مجلهای به نام نارنت Taamet در ۱۸۹۳ تأسیس میشود و تحت تأثیر بودلر و ورلن و مالارمه جلوس «خودجوئي» و «گريز هنري» را اعلام ميكند. در سوئد، پس از زوال ناتورالیسم استریندبرگ، شعر آهنگدار فرودینگ Fröding (۱۸۶۰ \_ ۱۹۱۱) از غزلیات شلی و کینزانگلیسی الهام میگیرد. در هلند، شاعران ربع آخر قرن نوزدهم، سمبولیسم فرانسه را با تغزل رومانتیک انگلیس ترکیب میکنند. در مجارستان اندرهآدی که او را «بودلر مجار» مینامند در اشعار خود لحن و لفظ و وزن تازهای به وجود می آورد و شیوههای شعر کهن را درهم میریزد. و ادبیات ایتالیا، پس از زوال مکتب «وریسم»، در سالهای میان دو قرن، دستخوش مکتبهائی نظیر «فوتوریسم» و چندین «ایسم» دیگر میگرددکه همه از سمبوليسم فرانسه نشأت يافتهاند.

به این مکتبها و نیز مکتبهائی که در فرانسه و انگلیس و روسیه از

سمبولیسم انشعاب کردند و یا برای مخالفت با آن تشکیل شدند در فصل آینده خواهیم پرداخت.

## ادبیات ترکیه و یک شاعر سمبولیست

احمد هاشم (۱۸۸۵ – ۱۹۳۳) شاعر رنگ سرخ و شاعر غروب، که در آغاز قرن بیستم برای نخستینبار سمبولیسم غربی را وارد شعر ترکیه کرد، در ادبیات ترک مقامی کاملاً استثنائی دارد. با این همه دیگر شناختن زیبائیهای شعر او برای نسل امروز ترکیه امکان ندارد و همان طور که ما شعر او را ترجمه می کنیم، در ترکیه نیز باید جوانان اشعار او را به کمک ترجمهٔ آنها به زبان امروزی بخوانند، زیرا این اشعار آکنده است از کلمات و اصطلاحات فارسی و نیز آن عده از کلمات عربی که از شعر فارسی به عاریه گرفته شده است. ناگفته نماند که احمد هاشم این اصطلاحات خود را از هیچ شاعر ایرانی نگرفته است، نماند که احمد هاشم این اصطلاحات خود را از هیچ شاعر ایرانی نگرفته است، تنها کلمات شعر فارسی و عربی است و طرز به کار بردن آنها با استفاده از نحو زبان فارسی است، اما ترکیبات از خود او و بیان اندیشهٔ سمبولیک غربی اوست. والا می توان گفت که در ادبیات ایران هیچ شاعری نبوده است که ترکیباتی نظیر «صوت غالب و همراه»، «وحشت خونین شمس غارب» یا ترکیباتی نظیر «صوت غالب و همراه»، «وحشت خونین شمس غارب» یا «خیال علوی نفرت» را در شعر خو د به کار بر د.

در دورهٔ «تنظیمات» یعنی دورهٔ توجه به غرب در فرهنگ ترک در اواخر حکومت عثمانی، آنچه ادبیات ترکیه از ادبیات فرانسه گرفت با آنچه یک شاعر تنها یعنی «احمد هاشم» از این ادبیات گرفت فرق داشت. ترکیه نیز مانند ما آشنائیهای اولیه با ادبیات فرانسه را با ترجمهٔ آثار رومانتیک شروع کرد و در حالی که دیگران کتابهای عشقی و اخلاقی و سوزناک ترجمه می کردند یا مینوشتند و از شعر لامارتین و ویکتور هوگو تقلید می کردند، احمد هاشم به عنوان اولین شاعر سمبولیست در ادبیات ترکیه ظاهر شد و شعری را به عالم ادب عرضه کرد که تا حدی حالات و مفاهیم شعر بودلر و مالارمه را داشت

ولی دارای رنگها و خصوصیات و نمادهای خاص خود «احمد هاشم» بود که مشخص ترین آنها نمادهای متعدد و اغلب بسیار زیبا و تازه دربارهٔ سرخی خاص شفق و آمدن غروب است از این قبیل:

از پشت این قلههای سرخ رنگ اسوارانی می آید به رنگ خون و اینک در غروب اندوهبار در میگیرد جنگ آخرین شعاعها و ابرها

عقاید احمد هاشم دربارهٔ شعر تقریباً همان عقاید مالارمه است و به ظن قوی از او گرفته شده است. قسمتی از یک مقالهٔ او راکه در آن عقاید مالارمه را با وضوح بیشتری بیان کرده است در اینجا نقل میکنیم. با توجه به اینکه این مقاله قریب هفتاد سال پیش نوشته شده است، می توان در نظر آورد که در شاعران آن روزگار که پیشرو ترینشان غرق در احساسات رومانتیک بودند حجه تأثیر تکان دهنده ای داشته است:

«پیش از هر چیز این نکته را باید اعتراف کنم که هنوز نمی دانم منظور از معنی و مفهوم در شعر چیست؟ آیا آنچه فکر نامیده می شود مجموعه ای از مطالعات مبتذل است، داستان است، مضمون و مقاله است؟ و آیا وضوح عبارت از این است که این نوشته ها به راحتی درک شود؟ آنان که چنین مشخصاتی را برای شعر ضروری می شناسند شعر را با چیزهائی از قبیل تاریخ، فلسفه، سخنرانی و بلاغت در هم می آمیزند و از چهرهٔ علائم اصلی آن بی خبرند و چیزی نمی شناسند...

«و حال آنکه شاعر نه پیام آور حقیقت است، نه انسانی بلیغ و نه واضع قانون. زبان شعر برای این نیست که مانند نثر فهمیده شود. زبان شاعر برای این نیست که به آسانی درک شود. بلکه برای این به وجود آمده است که فقط احساس شود و در واقع زبان حد واسطی است بین موسیقی و سخن.

# سرّ من از نالهٔ من دور نیست لیک چشم و گوش را آن نور نیست مولوی

می توان گفت شعر نظمی است که قابل تبدیل به نثر نیست. کاویدن شعر در جستجوی معنی درست مانند آن است که پرندهٔ کوچکی را که نغمات او ستارگان شبهای تابستان را غرق رعشه میکند، برای خوردن گوشتش بکشیم.

«در شعر آنچه بیش از همه حائز اهمیت است معنی کلمات نیست، بلکه ارزش تلفظ جمله است. هدف شاعر این است که وضع هر کلمه را در جمله و تماس و تصادم آن را با سایر کلمات و آمیزش اسرار آمیز آنها را با هم طوری ترتیب دهد که از صداهای لطیف، صمیمانه، دیوانه وار یا خشن آنها، احساس هائی سیال و لطیف و یا گزنده و موذی، کند و سنگین و یا تند و سریع برانگیزد و از تموجات موسیقی حالتی نامحدود و مؤثر ایجاد کند که ارزش آن فوق معنی کلمات است.» ۱

 ۱. این مقاله خلاصهای است از مقالهٔ نویسنده با عنوان «احمله هاشم شاعر سمبولیست ترک» که در شمارهٔ دوم دورهٔ نوزدهم مجلهٔ سخن (تیرماه ۱۳۴۸) چاپ شده است. شعری هم که در بخش نمونههای سمبولیسم می آید از همان مقاله است.



## نمونههائي از آثار سمبوليستها

ا از پیشوایان سمبولیسم

سفر

از: شارل بو دلر Ch. Baudelaire از: شارل بو دلر ترجمهٔ دکتر پرویز ناتل خانلری

١

برای کودکی که شیفتهٔ تصاویر و نقوش است، دنیا معادل وسعت اشتهای اوست. وه که جهان در روشنی چراغ چه بزرگ است و به چشم خاطرات چه حقیر مینماید! صبحگاهی با سری پر شرار و دلی از کینهها و آرزوهای تلخ مالامال، رو بهراه میگذاریم و به دنبال امواج موزون می رویم تا آرزوهای نامحدود خود را برگهوارهٔ دریاهای محدود به جنبش در آوریم.

گروهی شادمانند که از وطنی ننگین می گریزند و گروهی بدین دلخوش که از دهشت زادوبوم خویش می رهند. گروهی نیز مانند منجمان مستغرق چشمزنی هستند که می کوشند تا از «سیرسه ۱» و عطرهای خطرناک او جانی بدر برند.

این گروه خود را از فضا و روشنی و آسمانهای سوزان سرمست میکنند تا به صورت چارپایان مسخ نشوند. سرمای گزنده و خورشید سوزنده کمکم نشان بوسهها را میزداید.

 ۱. «سیرسه Circé» نام جادوگر افسانهای قدیم است که با داروئی معطر و جاودانه اشخاص را به صورت خوک مسخ میکرد.

اما رهروان راستین آنانند که به قصد رفتن می روند. مانند بالن سبکدلند، هرگز از سرنوشت خویش دور نمی شوند و بی آنکه خود سبب را بدانند، دمادم می گویند: برویم! اینانند که آرزوهاشان به ابر می ماند و همچنان که جنگجوئی در اندیشهٔ توپ و تفنگ است ایشان نیز در آرزوی لذاتی وسیع و ناآشنا و متغیرند که هرگز روان آدمی نام آنها را ندانسته است.

۲

وحشتا! ما از توپ و فرفره، جست و رقص آموختهایم. کنجکاوی، مانند ملک عذاب که بر خورشیدها تازیانه میزند، در خواب هم ما را شکنجه میکند و فریب میدهد.

عجب سرنوشتی است که مقصد جابجا می شود و چون هیچ جانیست همه جا می تواند باشد، و انسان که هرگز امیدش از تک و پو نمی ماند همیشه دیوانه وار در جستجوی آسایش می بوید!

روان ما زورقی است که در جستجوی «ایکاری» اخویش است؛ صدائی بر عرشهٔ کشتی طنین انداز می شود که: «چشم بازکن!» و صدائی، پر شور و جنون آمیز، از بالای دگل فریاد میکند: «عشق... شهرت... خوشبختی!» دوزخ جز صخرهای در راه نیست.

هر جزیرهای که دیدهبان از آن خبر میدهد سرزمینی است که موعود تقدیر است اما خیال که جشنی فراهم ساخته در روشنی صبح تخته سنگی بیش نمی یابد.

بیچاره کسی که دلدادهٔ کشورهای وهمی است! این ملاح بد مست را که مخترع امریکاست باید زنجیر کرد و به دریا افکند، زیرا توهم اوست که رنج غرقاب را تلختر کرده است.

اوست که مانند ولگرد پیری در لجن فرو رفته و خیال بهشتهای درخشان در دماغ می پزد. چشم جادوزدهٔ او هر جاکه شمعی ویرانهای را روشن کرده است قصری می بیند.

۱. Icarie نام جزیره ای است در سواحل ترکیه و اشاره ای است به رمان پسغر به ایکاری, اثر « Cabet »
 (۱۷۴۲). در این کتاب مؤلف کشوری خیالی را تصویر کرده که در آن از غم و رنج و تلخکامی اثری نیست. از آن پس، این لفظ مجازاً به معنی «ارض میعاد» به کار می رود.

٣

ای راهروان عجیب! در چشمان شماکه مانند دریا ژرف است چه قصههای دلاویزی میخوانیم! گنج خاطرات گرانبهای خود راکه در آن گوهرهای انجم و اثر جای دارد بر ما مگشائید.

می خواهیم بی قوهٔ بخار و بادبان سفر کنیم. بر روان ماکه همچون بادبانی گستر ده است خاطرات خو د را بگذرانید تا غم ما را به شادی بدل کنید.

بگوئيد، چه ديدهايد؟

f

«ستارگان و امواجی دیدهایم. شنزارها نیز دیدهایم و با همهٔ برخوردها و حوادث نامنتظر اغلب مانند ساکنان اینجا ملول شدهایم.

«جلال خورشید بر دریای بنفش و شکوه شهرها در آفتاب غروب شوقی اضطراب آمیز در دل ما بر میانگیخت. شوق و آرزوی آنکه در آسمانی درخشان فرو برویم.

«پر ثروت ترین شهر و بزرگ ترین منظر هرگز آن جذبهٔ مرموز را نداشت که گاهی در اشکال ابرها دیده میشود. آرزو هم پیوسته ما را دل نگران میداشت.

« خوشی آرزو را نیرومندتر میکند. ای آرزو، تو درختی کهنی که لذت کود توست، هرچه پوستت ستبرتر و سخت تر شود شاخههای تو بیشتر به سوی خورشید می یازند! ای درخت بزرگ پردوام تر از سرو، آیا پیوسته در نموی؟

«باری، ای برادران که هر چه را از دور می آید زیبا میبینید، با این همه ما برای نگارخانهٔ حریص شما تصاویری گرد آوردهایم.

«ما بربت هائی که خرطوم دارند سلام کرده ایم. تختهای مرصع به گوهرهای تابناک دیده ایم و کاخهای عالی که شکوه پریوارشان برای صرافان شما آرزویی مایه ورشکستگی؛ جامه هائی که دیده را مست می کند و زنانی که ناخن و دندان شان رنگین است و شعبده بازان ماهری که مار ایشان را نوازش می کند.»

۵

دیگر، دیگر چه دیدهاید؟

۶

«چه ذهن های کو دکانهای!

«نکتهٔ مهم را فراموش نکنیم، ما همهجا، بی آنکه بجوثیم، از بالا تا پائین نر دبان تقدیر، منظرهٔ ملال آور شهوت را دیده ایم:

«زن را دیدهایم. این بندهٔ پست، خودبین و ابله، که خود را می پرستد بی آنکه بر پستی این کار بخندد و خود را دوست می دارد بی آنکه هرگز دلش سیر شود. و مرد را دیدهایم، این ستمگر شکمخواره، غارتگر و خشن و زرپرست که بندهٔ بندگان است و جوئی در گندایی روان.

«دژخیمان دیدهایم که لذت میبرند، مظلومان دیدهایم که میزارند؛ جشنها دیدهایم که خون را چاشنی میزنند و عطرآگین میکنند. دیدهایم که هر قدرت چگونه فرمانروای قادر را خشمگین ساخته و تودهٔ تازیانه پرستان چگونه شعور خویش راگم کردهاند.

«دینهای بسیار، مانند دین ما، از پلههای آسمان بالا میروند. زهد و ورع مانند نازنینیکه در بستر پر میغلتید، لذت را در میخ و خار میجوید.

«بشر یاوه گو، فریفتهٔ هوش خویش، که اکنون هم مانند پیش دیوانه است، هنگام مرگ دهشتناک خود به خدانهیب میزندکه: «ای همشأن من، ای خداوند من، لعنت بر تو باد!»

«و آنان که نادانی شان کمتر است، و گستاخ دل به دیوانگی سپر دهاند، ازین گلهٔ بزرگ که تقدیر گردهم آورده است می گریزند و به عالم پهناور افیون پناه میبرند! «گزارش نامهٔ جاودان کرهٔ زمین همین است.»

٧

دانشی که از سفر کسب می شود تلخ است. دنیا کوچک است و یکسان، و امروز و دیروز و فردا همیشه عکس ما را به ما می نماید: یعنی واحهٔ وحشتی در صحرای ملالی! برویم یا بمانیم؟ اگر می توانی بمان و اگر باید بروی رو به راه بگذار. این می دو د و آن

میخسبد تا دشمن چالاک و منحوس راکه زمان است فریب دهد. دوندگانی هستند که مانند یهودی سرگردان و حواریون بی توقف روانند و ارابه و کشتی هم برای گریز ایشان از چنگ این پهلوان پلید کافی نیست. گروهی دیگر نیز هستند که می توانند دشمن را، بی آنکه از خوابگاه خود دور شوند، به خاک اندازند.

سرانجام، چون خصم پا برگردهٔ ما بگذارد، می توانیم امیدوار شویم و فریاد کنیم: «به پیش!» همچنان که پیشترها، باگیسوانی به باد سپرده و چشمانی در فضا خیره شده، عازم چین می شدیم، آنگاه، با دلی شاد، مانند مسافران جوان بر دریای ظلمت روان می گردیم.

آیا این آوازهای دلاویز مرگ آلود را می شنوید که چنین می سرایند: «ازین سو، ای کسانی که می خواهید لو توس ا خوشبو را بخورید! میوه های معجزه آمیزی را که دل شما گرسنهٔ آنهاست درینجا می چینند. بیائید و از آرامش عجیب این روز که هرگز پایان ندارد سرمست شوید.»

از لحن آشنای این سخنان او را می شناسیم. دوستان ما در آنجا آغوش بر روی ما گشوده اند. آن کس که پیشتر زانویش را می بوسیدیم اکنون می گوید: «به سوی یار خود شناکن تا خرمی دل بیابی.»

۸

ای مرگ، ای ناخدای پیر، وقت است! لنگر بر داریم! این کشور ما را ملول کر ده است. ای مرگ! ساز سفر کن! اگر آسمان و دریا مانند مرکب سیاه است، دلهای ما، چنان که می دانی، پر از روشنی است!

زهر خود را در جام ما بریز تاشفا یابیم. میخواهیم تا این آتش دماغ ما را میسوزاند در غرقاب فرو برویم. دوزخ و بهشت نزد ما یکسان است، میخواهیم در قعر مجهول غوطهور شویم مگر آنجا تازهای بیابیم!

از «گلهای شر»

۱. لوتوس Lotus میوهٔ کشور «لوتوفاژ» (قومی افسانهای در افریقای قدیم) بوده که هر کس از آن میخورده میهن خود را فراموش میکرده است.

## رؤیای یاریسی

از: بو دلر ترجمة دكتر يرويز ناتل خانلرى

نقشی از آن منظرهٔ رعبانگیز

که چشم هیچ آفریده مانندش ندیده است باز سحرگاه امروز

دور و مبهم، دل از من ربود.

خواب سراسر عجایب است!

از روی هوسی غریب من، رستنی بی اندام را

از این منظره رانده بودم.

و چون نقاشی مغرور به هنر خویش، در پردهای که میکشیدم

ازیک نواختی دلکش فلز و مرمر و آب لذت ميبردم.

قصری بیکران ساخته بودم که پله و طاقش رقیب قصر بابل بود حوضها و جویبارهای آن بر طلای بیبرق یا قهوهای فرو میریخت.

> و آبشارهایگران چون پردههای بلور، درخشان، بر دیوارهای فلزی آویخته بود.

گرد آبدانهای آرام که پریان درشت پیکر، مانند زنان، عکس خود را در آن میدیدند نه درخت، بلکه صفی از ستون قرار داشت.

بساط کبود آبها میان کنارههای سرخ و سبز گسترده بود و به پهنای هزاران منزل تاکرانهٔ جهان میرفت.

تخته سنگهای ناشنیده بود و موجهای جاودانه و یخهای جسیمکه از رخشندگی خود گوئی خیره مانده بودند!

> در فضای لاجوردی شطهای ملول و لاابالی

گنج منابع خود را در گو دالهای الماسین می ریختند.

من که معمار این پریخانه بودم به دلخواه خود، در آنجا ریر دالانی از جواهر دریای افسون شدهای روان میکردم.

و همه چیز، تاریک، سیاه، درخشان و زدوده و رنگارنگ مینمود. آب روان در نور بلورین رونق و آبرو مییافت.

ستارهای در آنجا دیده نمیشد؛ برای روشن کردن این عجایب، که به شرارهای ذاتی میدرخشیدند، در دامن آسمان هم نشان خورشید نبود.

و بر سر این شگفتیهای جنبنده (بدایع هراسانگیز خاص چشم نهگوش) خاموشی جاودان بال و پرگسترده بود.

۲

چون چشم پر شرارگشودم وحشت بیغولهٔ خود را دیدم و چون به عالم خود بازگشتم

نیش غمهای ملعون را چشیدم

ساعت با نغمههای شوم خشک و خشن زنگ ظهر میزد و بر جهان غمگین کرخت آسمان، تیرگی میبارید.

از «گلهای شر»

پیوندها از: بودلر

> طبیعت معبدی است که از ستونهای زندهاش گهگاه سخنانی مبهم می تراود؛ انسان در آن معبد از خلال جنگل نمادها می گذرد

انسان در آن معبد از خلال جنگل نمادها م که او را با نگاههای آشنا مینگرند.

همچون طنینهای طولانی که از دور در وحدتی پیچیده و ژرف

به گستردگی شب و روشنائی درهم میپیچند، عطرها، رنگها و آواها بازگوی همند.

عطرهائی هست لطیف همچون تن کودکان، ملایم مانند «اوبوا»، سبز مانند چمنزارها، و عطرهای دیگر، اغواگر، تند و قاهر، با انبساط چیزهای بی پایان مانند عنبر و مشک و عسل بند وکُندر که نغمهٔ جذبهٔ روح و حواس را سر می دهند.

از دگلهای شره

## Héautontimoroumenos \

از: بودلر

خواهمت زد، بیخشم و بیکینه، قصابوار همانسانکه موسی صخره را و از لای پلکهایت خواهم جهاند

برای سیراب کردن برهو تم آبهای عذاب را هوسم، آماسیده از امید همچون سفینهای که به دریا میرود

در اشکهای شورت شنا خواهد کرد و هقهقهای عزیزت، همچون طبلی که آهنگ حمله میزند در قلب من طنین خواهند انداخت

۱. «دژخیم خویشتن» به عنوان یکی از نمایشنامههای «ترنتیوس» (ترنس) شاعر معروف رومی قرن
 دوم پیش از میلاد.

و سرمستش خواهندكرد.

مگر من، در سایهٔ طعنهٔ حریص که تکانم میدهد و گازم میگیرد صدای ناسازی نیستم در سمفونی ایزدی؟

آن جیغکش، در صدای من است! این زهر سیاه، همهٔ خون من است! من آئینهٔ شومی هستم که سلیطه خود را در آن مینگرد.

> من زخمم و ساطورم سیلیام و گونهام دست و پایم و چرخ شکنجهام و ظالمم و مظلومم

خون آشام قلب خویشتنم یکی از آن مطرودان بزرگ، محکومانِ به خندهٔ ابدی که دیگر نمی توانند لبخند بزنند.

## دعوت به سفر

از: بو دلر

دخترم، خواهرم، بينديش چه صفائي دارد به آنجا رفتن، با هم زیستن.

> با فراغت عشق ورزيدن، عشق ورزيدن و مردن

در دیاری که شبیه توست. آفتابهای نمناک

آن آسمانهای گرفته برای روح من جاذبة آن همه مرموز چشمهای مکّار تو را دارند،

آنجا، همه چيز نظم است و زيبائي،

که از یشت اشکها میدرخشند.

شکوه و آرامش و هوسرانی.

مبلهای براق،

صيقل يافتهٔ سالها، اطاق خواب ما را خواهند آراست.

کمیاب ترین گل<sub>ه</sub>ا

عطرشانرا

به رایحهٔ خفیف عنبر خواهند آمیخت سقفهای باشکوه،

آئینههای ژرف،

جلال شرقی، آنجا هر چیزی

. کر پریرک در خفا، به زبان شیرین زاد و بومش با روح سخن خواهدگفت.

آنجا همه چیز نظم است و زیبائی شکوه و آرامش و هوسرانی

ببین بر آن ترعهها آن کشتی ها راکه آرمیدهاند

و خلق و خویشان سرگشتگی است؛ برای اقناع

جری است کمترین هوس توست که از آن سر دنیا آمدهاند.

خورشیدهای دم غروب کشتزارها و ترعهها و همهٔ شهر را

از یاقوت زرد و طلا میپوشانند. دنیا در پرتوی گرم

به خواب میرود.

آنجا همه چیز نظم است و زیبائی شکوه و آرامش و هوسرانی

از «گلهای شر»

## مُصَوتها (Voyelles)

### از آرتور رمبو ۱۸۵۲) A. Rimbaud از آرتور رمبو

Aسیاه، E سفید، I سرخ، U سبز، O آبی، ای مصوتها، روزی تولد مکتوم شما را خواهم سرود، A ، خلیجهای تاریک، کرست سیاه و کرکدار مگسان براق که برگر د بوگندهای جانگزا وزوز میکنند.

E ، سادهلوجی بخار و چادرها،

نیزهٔ یخچالهای طبیعی گردن فراز، شاهان سفید، لرزش چترهای زنانه I ، رنگهای ارغوانی، استفراغ خون، خندهٔ لبان زیبا

به هنگام خشم یا سرمستیهای پشیمان.

U ، دایرهها، ارتعاشهای ایزدی دریاهای اخضر آرامش حیوانات پراکنده در چراگاهها، سکون چین و شکنها که کیمیا بر پیشانیهای بلند ساعی نقش میزند

O، صورِ واپسین، آکنده از صداهای گوشخراش و غریب سکوتهائی که جهانها و فرشتگان از خلالشان میگذرند، ای اُمِگا، پرتو بنفش چشمان او.

## نژاد پست

## از: آرتور رمبو

من از قوم «گل»که نیاکان منند، چشمان آبی کمرنگ و مغز کوچک و بی دست و پائی در پیکار را به ارث بر ده ام. جامهٔ خود را همچون پوشاک آنان، غریب و وحشیانه می بینم، اما موی سرم را مانند ایشان به روغن نمی آلایم! نیاکان من جانوران را پوست می کندند و بوته ها را می سوزاندند و ناشایست ترین مردم زمان خود بودند.

من از آنان کفر و بت پرستی را به ارث بردهام؛ همهٔ معایب را، خشم را، شهوت را، خاصه دروغ و تن پروری را به ارث بردهام!

من از همهٔ پیشهها بیزارم، از همهٔ کارفرمایان و کارگران، از همهٔ روستاثیان و نادانان بیزارم!

درین روزگار ارزش دستی که با قلم خوگرفته با ارزش دستی که گاو آهن می راند برابر است. این روزگار، روزگار دستهاست! اما من هرگز دستهای خود را به کار نخواهم برد! این گونه خدمتکاری سرنوشتی بس شوم دارد. شرافتی که به این گونه گدائی نسبت می دهند مراسخت غمگین می کند.

برای من تبهکاران و خواجه سرایان به یک اندازه نفرتانگیزند، اما خود پاک و بیغشم،گرچه این هم در نزد من مزیتی چندان نیست.

ولی کیست که زبان مرا خیانت آموخته تا چنین گستاخانه تن پروریام را بستاید و رهنمون گردد؟ من هرگز برای زیستن تن به کار ندادهام و بیکارهتر از وزغ، هر زمان در جاثی به سر بردهام! خانوادهای در ارو پا نیست که من آن را نشناسم.

هم اکنون صدای این خانواده ها را می شنوم که مانند خانوادهٔ من «اعلامیه حقوق بشر» می خوانند! من یک یک فرزندان این خانواده ها را خوب می شناسم.

وه که هم اکنون خون عصیان در رگ من به جوش آمده و روح شیطان به من نزدیک است. چرا مسیح مرا یاری نمی کند؟ چرا به روحم آزادگی و بزرگواری نمی بخشد؟ آه، افسوس که دوران «انجیل» سپری شده است. آه؟ انجیل... انجیل...! من با اشتیاق فراوان چشم به راه خداوندم!

من از پست ترین نژادم، پست ترین نژادی که تا کنون چشم روزگار دیده است.

اینک من برکرانهٔ غربی فرانسه ایستادهام: چراغ شهرها در تاریکی شامگاه روشن میشود و روز من به پایان آمده است.

خاک اروپا را ترک میگویم: نسیم دریا ریههای مرا خواهد سوخت و اقلیمهای ناشناس، مرا پوست خواهدکند. کار من در آنجاها شنا و شکار و لگدکوب کردن سبزهها و تفریح و چشیدن نوشابههای مردافکنی خواهد بودکه همچون فلز مذاب گلو را میسوزاند (همان کاری که نیا کان عزیز من بر گرد آتش میکردند!) آنگاه با عضلاتی آهنین و با پوستی آفتاب سوخته و چشمانی خشم آلود به زادگاهم باز خواهم گشت. هر که چهرهام را بنگرد مرا از نژادی قوی خواهد پنداشت.

آن روز سیم و زری فراوان خواهم داشت و مردی خشن و بی بند و بار خواهم بود. زنان، پرستاران دلسوز این گونه مردانند، مردان سنگدل و درماندهای که از سرزمینهای گرم باز می گردند. آن روز من در کار سیاست ورزیده شدهام، آن روز من نجات یافتهام!

اما اکنون نفرین زده ای بیش نیستم که از وطنم بیزارم. اکنون بهترین نعمت ها برای من خواب خوش مستانه ای است که چشمان مرا بر ساحل دریا فرو بندد!

## کیمیای سخن

### از: آرتور رمبو

به من گوش کنید. به داستان یکی از دیوانگیهای من.

اوزان ساده لو حانه را.

مدتها بود به خود میبالیدم که همهٔ چشماندازهای ممکن را در اختیار دارم و مشاهیر نقاشی و شعر در نظرم ناچیز و خندهدار بودند.

نقاشیهای ابلهانه را دوست داشتم و سردرها را و دکورهای تئاتر را و پردههای معرکه گیران را و تابلوهای دکانها و گل و بوتههای عوامانه را؛ ادبیات از رواج افتاده را و زبان لاتینی کلیسا را و کتابهای شهوانی پر غلط را و رمانهای اجدادمان را و قصههای پریان را و کتابهای کوچک کودکان را، اپراهای کهنه را و ترجیع بندهای سفیهانه را و

رویای جنگ های صلیبی در سر داشتم و سفرهای اکتشافی که سفرنامه شان در دست نیست، و جمهوری های بی تاریخ و جنگهای مذهبی سرکوفته، تحولهای رسوم و آداب، جابه جائی نژادها و قاره ها: همهٔ جادوها و طلسمها را باور داشتم.

رنگ مصوتها را ایجاد کردم! A سیاه، E سفید، I قرمز، O آبی، U سبز. صورت وحرکت هر صامت را تنظیم کردم، و بر خود بالیدم که با اوزان غریزی، زبان شاعرانهای ساخته م که سرانجام روزی برای همهٔ حواس قابل درک خواهد بود. ترجمه را کنار می گذاشته.

نخست تمرین بود. سکوتها را مینوشتم و شبها را. بیان ناشدنی را یادداشت

## میکردم. سرگیجهها را تثبیت میکردم.

دور از پرندگان و ازگلهها و دختران روستائی، چه مینوشیدم، زانوزده در این خلنگزار برگرداگردش درختان لطیف فندق، غرق در مه نیمگرم و سبز بعدازظهر؟

چه می توانستم نوشید، در این سرزمین نوشکفتهٔ «او آز» ا نارونهای جوان خاموش، چمن بیگل، آسمان گرفته ... می توانستم در این نیمه کدوهای زرد، دور از کلبهٔ محبوبم، بادهای زرین بنوشم که عرق بر تن می نشاند

> لوحهٔ سردر مهمانسرائی بدنام میساختم ــطوفانی آمد، آسمان را راند ــشامگاهان آب بیشهزارها، روی شنهای بکر ناپدید میشد و باد خدا، پاره یخها را به مردابها میافکند

> > گريان، طلا مي ديدم ــو نتوانستم.

ساعت چهار صبح تابستان خواب عشق هنوز ادامه دارد. در زیر درختان سایهدار در زیر آفتاب «باغ سیبهای زرین» ۲ نجاران یک تا پیرهن در جنب و جوشند.

در برهوتهای خزه، با آرامش خیال، دیوار پوشهای گرانبها میسازند که شهر بر آن آسمانهای دروغین نقش کند آه، به خاطر این کارگران جذاب، اتباع یکی از شاهان بابل، ای الههٔ عشق! عشاق را که روحشان تاج بر سر دارد لحظهای رهاکن.

این ملکهٔ شبانان، برای کارگران، آب آتشین بیاور که نیروهایشان آزاد شود در انتظار آب تنی نیمروز در دریا،

قوانین کهنهٔ شعر سهم مهمی در کیمیای سخن من داشت. به اوهام ساده خو گرفته بودم: به راستی، در جای کارخانه مسجدی می دیدم، مکتب طبل زنان می دیدم ساخته فرشته ها، کالسکه هائی در راه های آسمان و تالاری در ته دریاچه، غول ها و رازها، عنوان یک نمایش، دهشت هائی را پیش چشمم می آورد.

سپس سفسطهٔ جادوئیم را با اوهام کلمات بیان میکردم!

سرانجام بی نظمی ذهنم را مقدس انگاشتم. بیکاره بودم و گرفتار تبی سنگین. بر کامیابی جانوران رشک میبردم کرمهای درخت که نشانهای از معصومیت برزخاند و موشهای کور، خواب بکارت!

خلق و خویم تندتر میشد. در انواع رمانسها با دنیا و داع می کردم.

ترانة بلندترين برج

روزگاری که شیفتهاش می شویم.

چنان صبر کردهام که تا ابد فراموش کنم. ترسها و رنجها

به آسمان رفتهاند. و عطش دردناک رگهایم را سیاه کرده است.

کاش بیاید،کاش بیاید روزگاریکه شیفتهاش میشویم.

> همچون چمنزاری دستخوش فراموشی، گسترده وگل کرده، با بوهای خوش و ناخوش و با وزوزگوشخراش مگسهای پلیدش.

کاش بیاید،کاش بیاید روزگاری که شیفتهاش میشویم.

صحرای برهوت را دوست داشتم و باغهای سوخته را، دکههای بیرنگ و رو را، مشروبهای نیمگرم را. در کوچههای تنگ و بد بو ول میگشتم و با چشمان بسته تسلیم خورشید، خدای آتش میشدم:

«سردار! اگر بر حصارهای ویرانت توپ فرسودهای مانده است، ما را باکلوخهای

خشک بمباران کن. شیشههای انبارهای عظیم را و تالارها را! دهان همهٔ مردم شهر را از گردوخاک پرکن! لولههای ناودان را بپوشان، خلوتهای زنان را از گردِ یاقوت سوزان بیاکن ...»

آه، مگس ریز سرمست از مبرز مسافرخانه، عاشق گیاه گاوزبان، که یک شعاع آفتاب از میان می بردش.

گرسنگی

اگر ذائقهای دارم، تنها برای خاک و سنگ است. پیوسته هوا میخورم و سنگ و زغال و آهن

ای گرسنگیهای من، بچرخید، بچرید ای گرسنگیها، مرغزار سبوسها را جذب کنید زهر شادمانهٔ نیلوفرها را

سنگهائی راکه میشکنند بخورید سنگهای کهنهٔ کلیساها را سنگریزههای طوفانهای کهن را نانهائی راکه در درههای مهگرفته پراکنده است.

> گرگ زیر برگها زوزه میکشید و پرهای زیبای ماکیانی راکه میخورد تف میکرد.

من هم مثل او ميسوزم.

کاهوها، میوهها در انتظار چیدنند. اما عنکبوتِ پَرچین چیزی جز بنفشه نمیخورد.

کاش بخوابم،کاش بجوشم، در قربانگاههای سلیمان آبِگوشت روی زنگار جاری است و با «کدرون» ۱ در می آمیزد.»

سرانجام، ای خوشبختی، ای خرد، از آسمان رنگ نیلی راکه سیاه است زدودم و اخگر زرین روشنائی طبیعی را به تجربه دریافتم. از شادی، بیانی دلقکوار و تا حد امکان سرگردان پیدا می کردم:

پیدایش شده، چی؟ ابدیت. دریاست، آمیخته به خورشید.

روح جاودانهٔ من مواظب دعای توست با وجود شبِ تنها و روز آتشین

پس تو رها میشوی از نظر سنجیهای انسانی

۱. Cedron سرودخانهٔ قدیمی در شرق اورشلیم که به بحرالمیت میریخت.

و شوقهای همگانی. به پرواز در میآئی به حسب ...

> ـامید داشتن هرگز و هرگز <sup>orietur</sup> در علم و حوصله شکنجه حتمر است.

دیگر فردائی نیست ای جرقههای اطلس شور و حرارت شما و ظفه است.

پیدایش شده کی؟ ابدیت. دریاست آمیخته به خورشید.

اپرائی افسانه ای شدم. دیدم که همهٔ مردم سرنوشتشان خوشبختی است! عمل زندگی نیست، بلکه نوعی خراب کردن نیروئی است. ماجرائی است. اخلاق ضعف مغز است. حس می کردم که برای هر کسی زندگی های بسیار دیگری هست. این آقا نمی داند که چه می کند. او فرشته است. این خانواده سگدانی است. در برابر گروهی از مردم، من با صدای بلند، با لحظه ای از زندگی های دیگر آنها حرف می زدم. چنین شد که عاشق یک خوک شدم.

هیچ یک از مغالطههای دیوانگان ــ دیوانههای زنجیری ــ را فراموش نکردهام.

۱. در فرهنگهای هیچیک از زبانهای شناخته شده پیدا نشد و بعید نیست که خود رمبوکلمه را ساخته باشد. ۲. اشاره است به ورلن. مي توانم همهٔ آنها را بازگو كنم. راهش را مي دانم.

زندگیم به خطر افتاد. وحشت به سراغم آمد. به خواب چندین روزه رفتم، و وقتی بیدار شدم کابوسهای اندوهبارم را ادامه دادم. برای مرگ پخته شده بودم و ضعف من از راه پر خطری مرا به انتهای جهان و به «کیمری» ، سرزمین ظلمت و گردابها میبرد.

مجبور شدم سفر کنم، و سحر و جادوئی راکه در مغزم گرد آمده بود بتارانم. بر دریاکه دوست داشتم تا بلکه پلیدی را از تنم بشوید، بر آمدن صلیب تسلی بخش را می دیدم. رنگین کمان نفرینم کرده بود. خوشبختی سرنوشت من، پشیمانی من و کرم تن من بود. زندگی من می بایستی وسیع تر از آن باشد که فدای نیرو و زیبائی شود.

خوشبختی! دندانش که بی اندازه لطیف بود، در خروسخوان ... \* Ad matutinum در خوشبختی! دندانش که بی اندازه لطیف بود، در خروسخوان ... \* Christus venit ــ در تاریک ترین شهرها، خبرم می کرد.

ای فصلها، ای قصرها کدام روحی بینقص است؟

من درس سحر آمیز خوشبختی را خواندهام که هیچ کس نمی تواند آن را ردکند.

> سلام بر او، هر بارکه خروسگالیائی میخواند.

آه، دیگر آرزوئی نخواهم داشت، او از زندگی من آکنده شده است.

این افسون روح و جسم یافته است

۱. Cimmerie ـ ناحیهای در غرب که پیوسته مه آلود و تیره بوده و هُمر در سرود یازدهم اودیسه از آن سخن گفته است. اولیس در آنجا ارواح مردگان را احضار میکند و با آنها حرف می زند.
 ۲. در نماز صبحگاهی.

و تلاشها را پراكنده است.

ای فصلها، ای قصرها ساعت فرار او، افسوس ساعت مرگ خواهد بود

ای فصلها، ای قصرها

اینهاگذشت. امروز می توانم به زیبائی سلام کنم.

از: «فصلی در دوزخ»

## گور ادگار پو<sup>۱</sup> از: استفان مالار مه

همانسان که ابدیت سرانجام او را در قالب خویشتن درآورده است، شاعر همانسان که ابدیت سرانجام او را در قالب خویشتن درآورده است، شاعری برهنه

برقرن خودكه دچار وحشت بود

زیرا نمی دانست مرگ است که با این صدای غریب سخن میگوید نهیب می زند.

آنان که نخست به شنیدن صدای فرشته

كه به كلمات قبيلهشان مفهومي ناب تر مي داد،

مانند اژدهائی از جا پریدند و به صدای بلند اعلام کردند: این جادو، همراه با موج بیافتخار معجونی سیاه و بدنام

بلعیده شده است.

۱. ترجمهٔ این شعر با توجه به تفسیری که ژول لومتر J. Lemaitre نویسنده و منتقد معروف در اثر خود،
 معاصران، از آن به عمل آورده صورت گرفته است. اما چون خود ژول لومتر هم اعتراف کرده است که یقین
 ندارد معانی آن را درست تشخیص داده باشد، ما هم، دستکم در ترجمهٔ مصرع اول، از او تبعیت نکردیم. م.

افسوس!که از زمین و از آسمان خالی و خصمانه با اندیشهای که از او گرفتهایم، نمی توانیم نقش برجستهای بسازیم کهگور «پو»ی خیره کننده را با آن زینت دهیم:

این قطعه سنگ بی خیش که بر اثر بلائی ناشناخته به اینجا افتاده است این سنگ گرانیت، دستکم، می تواند مرزی باشد برای پیشگیری از پروازهای سیاه ناسزاهائی که در آینده پراکندهاند.

#### ۲ اهتسا میم

يكشنبه

از: ژول لافورگ Jules Laforgue) از:

**HAMLET**: Have you a daughter?

POLONIUS: I have, my lord.

HAMLET: Let her not walk i' the sun; conception is a blessing; but not as your daughter may conceive.\

آسمان بیهدف میبارد، بی آنکه چیزی به هیجانش بیاورد، میبارد، میبارد، دختر چوپان! برشط ...

شط در آرامش یکشنبه است: هیچ زورقی نیست، نه در پائین دست، نه در بالا دست

۱. هملت: آیا دختری داری؟

يولونيوس: دارم، سرور من.

هملت: مگذارکه در آفتاب راه برود، ادراک برکت است. اما نه آنچنانکه دخترت به تصور بیاورد.

ناقوسهای نماز شامگاهی روی شهر طنین میاندازند. کنارههای شط خالی است، ترانهٔ عاشقانهای نیست.

گروه دختران شبانه روزی میگذرد (آه، نفوس بیچاره!) بسیاریشان از حالا دستپوش زمستانی دارند.

> دختری که نه دستپوش دارد و نه شال گردن پوست صورت بیچارهاش خاکستری شده.

> > و اینک اوست که از صف بیرون می آید و می دود! آه خدایا، چه قصدی دارد؟

و میرود و خود را در آب میاندازد. نه قایقرانی هست و نه سگِ نجات غریقی

شامگاه میرسد: بندرگاه کوچک چراغهایش را روشن میکند. (آه! منظرهٔ عادی!)

باران همان طور بر شط می ریزد،

آسمان بیهدف میبارد، بیآنکه چیزی به هیجانش بیاورد.

## «وزوو» و شرکا

### از: تریستان کو رہی پر Tristan Corbière ۱۸۲۵ \_ ۱۸۲۵

ایستگاه پمپئی ــ وزوو، باز هم توئی؟

توکه مایهٔ شادی من بودی، وقتی خیلی کوچک بودم، در برتانی، \_روزگاران خوشی که ایمان کوه را می آورد\_

و روى آباژور قشنگى در خانهٔ يكي از خالههايم ميگذاشت:

تو به رنگ سیاه روی متن شفاف، جلوه میکردی،

و چراغ، آتشهای دهانهٔ آتشفشانت را روشن می کرد، می گویند کشیش اعتراف گیر مادر بزرگم

تو را از رم آورده بود، نونوار و براق ...

بزرگ ترکه شدم تو را در «او پراکمیک» دیدم ــدر نقشی که قبلاً خودت آفریده بودی: آخرین روزپمپنی ــ

ــدر نفشی که فبلا خودت افریده بودی: ۱ خرین رورپمپنی ـ آتشت با موسیقی فوران می کرد،

نقشت را در تو میدمیدند و ... تو کامیاب نبودی.

ــما باز همدیگر را دیدیم: جلو شومینه

در مارسی، ایام تعطیل، بیموسیقی و بیآتش آبی، روی متن قرمز، با مدیترانهات که تو را معلق منعکس میکرد،گلی رنگ، در مزرعی سبز

اغلب تو اول به سوی من آمدی، این کوه! و من با قصد قبلی به بازدیدت می آیم، در دشت. وزوو واقعی توثی، چون برایم صد فرانک تمام شدهای!

اما وزووهای کوچک دیگر شبیهتر بودند.

پمپئی، آوریل. از: عشقهای زرد

## بيمارستان

# از: موریس مترلینگ Maurice Maeterlinck (۱۹۴۹ ــ ۱۸۶۲) از: موریس مترلینگ

بیمارستان! بیمارستان، در کنار آبراه! بیمارستان در دل تابستان! وقتی که در آبراه، اقیانوس پیماها سوت میکشند، در اتاق سماران آتش روشن میکنند!

(آه! به پنجره ها نزدیک نشوید!)
مهاجران از کاخی عبور میکنند!
من یک کشتی تفریحی میبینم در طوفان!
من گلههای گوسفند میبینم در همهٔ کشتیها!
(بهتر است که پنجره ها بسته بمانند
از بیرون در امانیم.)

به یاد برفخانهای میافتی در روی برف، گوئی جشن زایمانگرفتهاند در روز طوفانی، گیاههای پراکنده میبینی، روی یک پتوی پشمی حریقی هست در یک روز آفتابی،

و من از جنگلی میگذرم پر از زخمی

آه، اینک مهتاب!

فوارهای در اتاق سر بر می دارد! دسته ای از دخترکان در راکمی باز می کنند! از شکاف در، بره هائی می بینم در یک جزیرهٔ چراگاه! و گیاهان زیبائی روی یک یخچال! و زنبق ها در دهلیز مرمری! ضیافتی هست در جنگلی دست نخورده! و گیاهان شرقی در یک غار یخ! گوش کنید! دریچه های سد را باز می کنند! و اقیانوس پیماها آب آبراه را برهم می زنند!

همه نیهای زیبا و سبزکنارهها آتشگرفتهاند! یککشتی زخمیان، زیر مهتاب در تلاطم است! همهٔ دختران شاه در زورقی هستند زیر بوران! و شاهزاده خانمها در یک مزرعهٔ شوکران خواهند مرد!

آه! لای پنجرهها را باز نکنید! گوش کنید: اقیانوس پیماها باز هم در افق سوت میکشند!

> کسی را در باغی زهر میدهند در میان دشمنان ضیافت بزرگی برپاست! گوزنهائی هست در شهری محصور! و باغ وحشی در میان زنبقها!

و باغ گیاهان استوائی در عمق یک معدن زغالسنگ! گلهٔ میشی از یک پل آهنی میگذرد! و بردهای چراگاه غمگنانه وارد اطاق بیماران می شوند!

> اکنون خواهر پرستار چراغها را روشن میکند، غذای بیماران را می آورد، پنجرههای رو به آبراه را بسته است و همهٔ درها را بر مهتاب.

از:گرمخانه

# شاهدخت مالن La princesse Maleine شاهدخت مالن از: موریس مترلینگ

#### خلاصة نمايشنامه

پادشاهی به نام «مارسلوس» موافقت می کند که دخترش «پرنسی مالن» با «پرنس هیالمار» پسر «هیالمار» از پادشاهان هلند ازدواج کند. اما «آن» ملکهٔ زوتلاند، به شدت آرزو دارد که شاهزادهٔ جوان را داماد خود کند. ملکه که زنی فاسد اخلاق است، در شاهزاده که جوان شهوی کم عقلی است نفوذ می کند و او را به قتل عام تحریک می نماید. ولی «پرنسس مالن» به طور معجزآسائی از مرگ نجات می یابد. این بار ملکه به فکر می افتد که پرنسس بیچاره را مسموم کند. و چون موفق نمی شود، پادشاه را دیوانه می سازد و وادارش می کند که پرنسس مالن را خفه کند، پرنس هیالمار، ملکه را که باعث قتل نامزدش شده است، با خنجر می زند و بعد خود را هم می کشد.

در این نمایشنامه که صبغهای از آثار شکسپیر گرفته، صحنه هائی که رابطهای با هم ندارند؛ به دنبال یکدیگر می آیند. خواننده نمی تواند به علت این همه دهشت و وحشت پی ببرد. حوادث در میان طوفان و رعد و برق جریان می یابد. اتباع هیالمار نزدیک شدن مصیبت را حس می کنند و از ترس می لرزند. «پلوتون» سگ وفادار پرنسس، احساس می کند که خانمش به دست خائنان کشته خواهد شد و زوزههای طولانی می کشد.

## (یک صحنه از نمایشنامه) یر دهٔ ۲، صحنهٔ ۳

#### اطاق يرنسس مالن

مالن روی رختخوابش دراز کشیده است و سگ سیاه بزرگی در گوشهٔ اتاق به خود میلرزد.

#### مالن

بیا اینجا، پلوتون، به تو میگویم بیا اینجا! مرا تنهاگذاشتند! در چنین شبی مرا یکه و تنها گذاشتند! هیالمار به سوی من نیامد! دایهام هم نیامد. هر کسی را صداکنم جواب نمی شنوم. نکند حادثهای در قصر روی داده باشد؟ در تمام روز صدائی به گوشم نرسید. گوئی اینجا خانهٔ مردگان است. تو کجائی، سگ سیاه بیچارهام؟ کجائی تو، پلوتون بیچارهام؟ در تاریکی تو را نمیبینم. تو هم مثل اتاق من سیاهی. توئی که در آن گوشه می بینمت؟ حتماً این چیزهائی که برق می زند چشمان توست! محض رضای خدا این چشمانت را ببند! بیا اینجا، پلوتون! می گویم بیا اینجا! (در این لحظه طوفان شروع می شود.) توثی که در آنجا می لرزی؟ تو را هیچ این چنین لرزان ندیده بودم! مگر چیزی دیدهای! «پلوتون» من! بیا اینجا! پیش من بیا! تو با این ترس و لرزی که داری بالاخره در آنگوشه می میری.

از رختخوابش بلند می شود، به سوی سگ می رود. سگ عقب عقب می رود و در زیر نیمکت پنهان می شود.

کجائی «پلوتون» من! آه آتش چشمانت را میبینم. اُما چرا امشب از من می ترسی؟ کاش یک لحظه می توانستم بخوابم ... خدای من، خدای من، چقدر مریضم! نمی دانم مرا چه می شود. کسی نمی داند، دکتر هم تشخیص نمی دهد. (در این اثنا باد پردههای رختخواب را تکان می دهد) آه به پردههای رختخواب دست می زنند. کیست که پردهها را تکان

می دهد؟ کسی در اتاق من هست! آه، حالا هم ماه توی اطاقم می آید. اما این سایهای که روی فرش می گردد چیست؟ مثل اینکه صلیبی هم که در دیوار هست تکان می خورد؟ کیست که به صلیب دست می زند؟ آه خدای من، آه خدای من! دیگر نمی توانم اینجا باشم. (بر می خیزد و می کوشد در را باز کند.) مرا در اتاقم حبس کر ده اند. باز کنید. محض رضای خدا باز کنید، در اتاق من حادثه ای اتفاق می افتد. اگر مرا اینجا بگذارید می میرم! دایه جان! دایه جان! کجائی! هیالمار! کجائی؟ (باز هم توی رختخوابش می رود) اقلا رو به دیوار بکنم تا بلکه دیگر در دیوار چیزی نبینم. (در طرفی که به آن رو می کند، لباس ها که روی میز دعائی ربخته شده است بر اثر باد تکان می خورد.) آه زیر میز کسی هست!... (باز بر می گدد.)

آه خدای من، سایه باز روی دیوار است (بر میگردد.) آه خدایا، خدایا، حالا روی میز است! اقلا چشمهایم را ببندم! (در این لحظه صدای جیرجیر میز و صندلی و صدای زوزهٔ باد شنیده میشود.) آه خدای من! چه میگذرد، در اتاق من قیامت برپا میشود! (بر میخیزد.) ببینم روی این میز چیست؟ آه، لباسهای عروسیم بود که مرا به ترس میانداخت! پس آن سایهٔ روی فرش چیست؟ (فرش را میکشد و تکان میدهد.) حالا هم از دیوار بالا رفت! قدری آب بخورم. (میخورد و لیوان را روی میز میگذارد.) تختههای اتاق چه زیاد صدا میکنند! وقتی که من راه میروم در اتاقم همه چیز به زبان می آید. این سایه گویا مال درخت سرو است. جلو پنجرهام هست! (به سوی پنجره میرود.) خدای من! این اتاقی که به من داده اند چقدر غمافزاست!

(رعد می غرد.) در نور برق آسمان فقط قبرها را می توانم ببینم. خیال می کنم که مرده ها از پنجره داخل اتاقم می آیند. می ترسم! در گورستان چه طوفانی بر پاست! چه باد شدیدی هست! (باز در بستر دراز می کشد.) دیگر چیزی نمی شنوم! ماه هم از اتاق من رفت. آه کاش صدائی می شنیدم! (گوش می دهد.) از دهلیز صدای پا می آید. صدای عجیب ... صدای عجیب ... صدای عجیب ... در اتاقم زیر گوشی حرف می زنند. دست هایشان روی در کشیده می شود. (در این لحظه سگ شروع به زوزه کشیدن می کند.) پلوتون! پلوتون! کسی می خواهد وارد اتاق شود. پلوتون! پلوتون! این طور زوزه نکش! آه خدای من، آه خدای من، آه خدای من، قلبم از کار می افتد!

## مثل هر شب

## از: امیل ورآرن Emile Verharen (۱۹۱۶ ــ ۱۸۵۵) شاعر سمبولست بلژیکی

وزغ پیر شب سبز و کبود بر فرازش ماه از زرداب و زر، اوست، آنجا، در میان نی ها،

دهان افسر دهاش محاذی آب، که نعره می زند.

آنجا، در میان نیها این چشمهای بی حدگشاده

رو به نیمه شبهای جهان، اوست، در میان نیها،

وقتی ستارهها در افق،

وزغ پيرِ هقهقهاي من.

شبیه لکههای زهرند

گوش کن، صدای رندهٔ آهنی است در پهنای دشت ــ اوست، همان صدای برخاسته،

#### ۴۰۸/مکتبهای ادبی

هنوز، آنجا، در میان نیها، یکنواخت، محاذی آبها، یکنواخت، مانند لولاها یکنواختند صداها یکنواخت، در خزانها.

شبها چندان دراز نیستند که صداهای افسرده و زیر و بمکند وکشیدهشان پیش از ژرفای روز قطع شوند.

و زمستانها نیز با سه ردیف دندانهای شان: یخ و یخچه و برف، چندان سخت نیستند که دیگر اوج نگیرند، مانند موکبهای دراز شکوههای دردناکِ وزغ پیرِ هقهقهای من.

## يلكان

## از: احمد هاشم شاعر ترک (۱۸۸۵ ـ ۱۹۳۳)

به سنگینی از این پلهها بالا خواهی رفت در دامنت مشتی برگ به رنگ خورشید و زمانی گر به کنان به آسمان خواهی نگر بست:

آب ها زرد شدند، چهرهات پرده پرده رنگ میبازد فضای سرخ را بنگرکه غروب میشود.

گل ها سر به زمین خم کردهاند و خون میبارند و بلبلان خونین، چون شعلهها، بر شاخهها نشستهاند آیا آبها آتش گرفتهاند؟چرا مرمر به مس میماند؟

> این زبانی است مخفی که روح را سرشار میکند فضای سرخ را بنگر که غروب میشود.



مکتبهایی که از سمبولیسم جدا شدند یا با آن مقابله کردند



در سال ۱۸۹۵ بود که میشل دکودن M. Decaudin از آداف رته ۱۸۹۵ ارزشهای سمبولستی منتشر ساخت. در این کتاب مقالهای از آداف رته A. Retté ارزشهای سمبولستی منتشر ساخت. در این کتاب مقالهای از آداف رته است: (۱۹۶۳) شاعر سمبولیست درج شده بود که قسمتی از آن چنین است: «به هنگام خروج از این دخمهٔ مردگان که اشباح اسرار آمیز در آن سرگردانند، چه شادمانه وارد زندگی میشوم. دشت که در ماههای آفتابی لطافتی برای من داشت، اکنون سرمازده در زیر طبقهای از برف خفته است. درختان مانند ایزدان در حال استراحتند و فریاد زمینیان که گاوهای آرام شان را پیش میرانند از دشت خیره کننده به گوش من میرسد. آه، «طبیعت مقدس»، فضیلت بزرگ و کمی خشن که به اندیشه جان می دهی و روشنش می سازی. شما را باز هم بیشتر دوست می دارم...»

بدینسان دوباره شاعران به فکر رها شدن از درون خود و توجه به بیرون افتاده بودند وگروههای مختلف هر یک به نوعی در برابر سمبولیسم قد علم کرده بودند. اکنون به مکاتب قابل ذکری که در فرانسه و نیز در روسیه و انگلیس به وجود آمدند می پردازیم:

# مکتب رومن Ecole Romane

روز ۱۴ سپتامبر ۱۸۹۱، یعنی درست پنج سال پس از انتشار بیانیهٔ سمبولیسم، ژان موره آس، در همان روزنامهٔ فیگارو، نامهای را دربارهٔ مکتب رومن فرانسوی چاپ کرد که در آن از بازگشت ادبیات فرانسه به اصل یونانی و رومی خود دفاع می کرد. رئوس مطالب این نامه (یا بیانیه) از این قرار بود:

«مکتب رومن فرانسوی»، طرفدار اصل یونانی ــرومی، یعنی اصل بنیادی ادبیات فرانسه است که در قرون یازدهم و دوازدهم و سیزدهم با اشعار «تروور» Trouvère هایمان و در قرن شانزدهم با «رونسار» و مکتب او و در قرن هفدهم با «راسین» و «لافونتن» شکوفا شد ...

« ... قبلاً جای دیگری هم گفته ام که چرا از سمبولیسم که تا حدی هم خودم ابداع کرده بودم جدا می شوم. سمبولیسم که به عنوان پدیده ای زودگذر می توانست مفید باشد مرده است. ما به شعر فرانسوی نیرومند و تازه احتیاج داریم که به صفا و تشخص شعر نیاکانمان بازگشته باشد.

«با این هدف اصیل بود که چند شاعر (از جمله موریس دوپلسیس M. De برا این هدف اصیل بود که چند شاعر (از جمله موریس دوپلسیس Plessis ، رمودولاتیلد R. delatailhède ، ارنست رینو E. Reynaud و شارل موراس، منتقد دانشمند به سراغ من آمدند، نه برای دستهبندی، بلکه به این سبب که در شعر زار پرشود (Pelerin Passionné) من آرزوهای نسل خود و آرمان مشترکمان را برای رومیائی شدن پیداکرده بودند.»

## ۶۱۶/مکتبهای ادبی

مکتب رومن نوعی بازگشت روشنائی مدیترانهای بود در برابر سمبولیسم مهآلود. گذشته از ژان موره آس و ارنست رینو، یکی از بهترین شاهدان نهضت سمبولیسم، یعنی شارل موراس، تصمیم گرفته بود که پس از آن، همهٔ وقت خود را به تحلیل عقاید «رمون دولاتیلد» اختصاص دهد و نیز به چاپ و نشر آثار ژول تلیه Tellier که در سال ۱۸۸۹ در بیست وشش سالگی مرده بود. اما با استعداد ترین شاعر مکتب رومن موریس دوپلسیس (۱۸۶۴ – ۱۹۲۴) است که مالک پر جبروتی بود، اما ورشکسته شد و در دارالعجزه جان داد. او است که مالک پر جبروتی بود، از وی جدا شد و به ادبیات یونان روی آورد. اشعار پینداروس و نیز آلفره دوونیی را سرمشق خود قرار داد.

اما اساسی ترین کتاب مکتب رومن، بی تردید قطعات (Stances) اثر ژان موره آس است.

### قطعه

### از: ژان مو ره آس Jean Moréas از: ژان مو ره آس

دریای اندوهبار که نمی شناسمت، تو مرا از مه رقیقت خواهی پوشاند من جای پاهایم را بر شنهای خیست نقش خواهم کرد. و ناگهان شهر و سر زمین را فراموش خواهم کرد.

ای دریا، ای امواج غمانگیز، آیا می توانید با صداهایتان که می آیند و روی شنهای وحشی خاموش می شوند، تا پایان عمر برای قلب من و ملالهای آن که دیگر فقط به زیبائی های کشتی شکسته ها دلخوشند تا دم مرگش لالائی بگوئید

بدرود!کشتی سوت میکشد، آتش را تندتر میکنند در دل شب قطاری میگذرد یا لنگری برداشته میشود، چه فایده! می آیند و میروند، امواج زمزمه میکنند: بدرود! از پهنهٔ دریا می آیند یا از شنزار ساحلی بر میگردند.

### ۴۱۸/مکتبهای ادبی

گلهای سرخ میشکفند و ما خواهیم چیدشان برگهای باغ یک یک میافتند بدرود! وقتی که زاده میشویم. بدرود! وقتی که میمیریم.

و بدبختی نیز مثل خوشبختی میگذرد.

## ناتوریسم Ecole Naturiste

ناتوریسم (طبیعتگرائی) مکتبی است کاملاً فرانسوی و برای فرانسویان و می توان گفت که هیچ کاربردی خارج از فرانسه ندارد و اگر شاعران بزرگی که خود جزو پیروان مکتب نبودند تحت تأثیر آن قرار نمی گرفتند، شاید نامی از آن در ادبیات باقی نمی ماند.

در فیگارو ۱۰ژانویهٔ ۱۸۹۷ سن ژرژ دوبوئلیه ۱۸۹۶ سن شد و فیگارو ۱۹۴۰ بیانیهٔ مکتب ناتوریست را منتشر ساخت. در این بیانیه، هم به سردی و خشونت سبک پارناس و هم به جنبهٔ جهان وطنی سمبولیسم حمله شده بود: «با تعلیماتی که از ده سالگی به همهٔ افراد فرانسوی داده شده و با این نیروی دموی که پدرانمان به ما منتقل کردهاند، چگونه می توانیم شاعران شمالی را بیذیریم؟»

ناتوریستها مناظرطبیعی فرانسه را بر هر طبیعت دیگری ترجیح می دهند، به شکسپیر، به واگنر، به نیچه، به نمایشنامه نویسان آلمانی و نروژی حمله می کنند: «لازم است از این اندیشهٔ خارجی که ذهن ما را اشغال کرده است، خودمان را نجات دهیم.»

آندره ژید مدت کوتاهی به نهضت ناتوریسم علاقمند شد و نوشت: «وقتی که آقای بوئلیه به میدان آمد و خواست به فرانسه اعلام کند که میخواهد یک نوزائی ادبی ایجاد کند، من سخت به نشاط آمدم.» (بهانها ص ۱۶۹) سن ژرژ

#### ۴۲۰ مکتبهای ادبی

دو بوئلیه هم به نوبهٔ خود دربارهٔ نویسندهٔ مائده های زمینی چنین نوشت: «نابغه ای است ظریف و آتشین با جاذبه ای پر شور.».

در پایان بیانیهٔ ناتوریسم چنین نتیجه گیری شده بود: «بیداری روح ملی، ستایش زمین و قهرمانان، تقدیس نیروهای مدنی، اینها احساساتی است که برای نسل جوان معاصر روحیهای عجیب، غیر منتظره و ستودنی به بار آورده است. این نسل باید به عهد خود وفادار بماند تا آنجا که شاهد چشمانداز نیروبخش یک نوزائی فرانسوی باشیم!»

ناتوریستها مخالف پیچیدگی و ابهام و تجرید بودند و عاشق سادگی و غنای طبیعت. نظریه پردازان ناتوریست رویا و کابوس را از شعر بیرون راندند و طرفدار پذیرش شادمانهٔ زندگی و جهان بودند، اما این مکتب نتوانست با آثار ادبی و نیز با بیانیههایش جائی برای خود در عالم ادب بازکند. نمونههای بهتر شعر «طبیعتگرا» را در آثار شاعران و نویسندگان بزرگی می بینیم که خود جزو ناتوریستها نبودند. مثلاً در ماندههای زمینی آندره ژید، یااشعار آنا دو نوای P. Fort یا ۱۹۷۳ سروی ۱۹۷۳ و فرانسیس ژام.

به عنوان نمونهٔ آثار ادبی طبیعتگرا، ترجمهٔ شعری از «سن ژرژ دو بوئلیه» و شعری دیگری از «آنا دو نوای» را نقل میکنیم.

# شامگاه در خانه از: سن ژرژ دو بوئلیه

شامگاه پنجره را بسته است با پردههای گلی رنگ و مزین به گلهائی که روبانهای نور روشن صدفی کمی به هم میبندد.

به سوی جاده نگاه نکنیم که اینسان با پرده پوشیده است دیگر چیزی نمی بینم، مگر یک ستاره که باز تابش رو به پنجره است.

پنجره به گلهای «مورد» مزین است شایدگلهای میگذرد از جادهٔ شامگاهی صدای خفیف از کجا می آید؟..

#### ۶۲۲/مکتبهای ادبی

شاید زنی می آید دلفریب، با چشمانی پر از آسمان وگونههای با طراوت، همچون هوا، همچونگیاه و همچون دریا.

### امشب تا ديروقت روشن خواهد بود ...

از: آنا دو نوای

امشب تا دیر وقت روشن خواهد بود، روزها بلند میشود. همهمهٔ روز پرنشاط پراکنده میشود و میگذرد، و درختان، حیرتزده از اینکه شب را نمی بینند در شامگاه روشن، بیدار میمانند و می اندیشند ...

درختان شاه بلوط، در هوای پر از طلا و سنگینی عطرهایشان را می پراکنند و گوئی به همه جا می مالند، انسان جرأت ندارد راه برود و هوا را تکان دهد از ترس اینکه خواب عطرها را آشفته کند.

صداهای دور دست طبل از شهر می آید. گرد و خاکی که نسیم خفیف از روی برگها بلند می کند درختِ جنبان و خسته را ترک می گوید و آهسته روی جادههای آرام می نشیند.

ما همه روزه عادت داريم كه ببينيم،

#### ۶۲۴/مکتبهای ادبی

این جادهٔ ساده و اغلب پر رفتو آمد را با این همه چیزی در زندگی تغییر کرده است، دیگر هرگز روحی راکه امشب داشتیم نخواهیم داشت.

# جهان وطنى

#### Cosmopolitisme

«كوسموپوليتيسم» يعنى احساس تعلق به يك فرهنگ جهاني وراي تفاوتهای ملی. هرچند که کلمهٔ Cosmopolite به معنی «جهان وطن» در قرن شانزدهم ساخته شد ولي در قرن هجدهم بودكه در محافل فلسفي شايع گشت. ابدئه له ژی فلاسفهٔ عصر روشنگری بر پایهٔ تعریف کلی و مجر دی از انسان بو د مستقل از تفاوتهای نژادی یا فرهنگی. اینان مبادلهٔ کالای فرهنگی را نیز به همراه مبادلهٔ مالالتجاره با ملل دیگر و سرزمینهای دوردست تشویق مركنند. فورژه دومونيرون (۱۷۰۶ ــ ۱۷۶۱) نويسندهٔ فرانسوي كه در سراسر ارویا گردش کرده و تا ترکیه رفته بود، در رمانی با عنوان جهان وطن یا شهروند جهان (۱۷۵۳)، ترانهٔ استقلال فیلسوف آزاد از پیشداوریها و وابستگیهای خاص را سر میدهد. در نیمهٔ دوم قرن هجدهم که احساسات میهن پرستانه در اروپا تشدید میشود، جهان وطنی مفهوم ُسابق خود را از دست میدهد و به صورت احساس همبستگی با ملل دیگر در می آید. ژانژاک روسو جهان وطنی اصحاب دائرةالمعارف را افشا میکند و با این عنوان که هر فردی متعلق به ميهن خود است بر آن مي تازد. اين عقيدهٔ روسو با اوج گرفتن احساسات ملي هماهنگ میشود و به صورت عامل تعیین کننده در تاریخ سیاسی و فرهنگی قرن نوزدهم در می آید. اما تمدن مدرن و امکان آشنائی مردم جهان با فرهنگها و زبانهای همدیگر صورت تازهای به جهان وطنی می دهد، به

ویژه در ادبیات، توسل به فرهنگهای دیگران زمینهٔ وسیعی برای کار نویسنده و شاعر میشود. از ازرا پاوند تا بورخس شاعران و نویسندگانی هستند که دست به نوعی ریشه کن شدن عملی یا نمادین میزنند و می توان گفت که مجموعه ای از زبانها را در اختیار دارند که هر وقت بخواهند از امکانات همهٔ آنها در کار ادبی شان استفاده می کنند. این نوع استفاده از زبانهای مختلف را بعدها به افراط در کار جویس خواهیم دید.

جهان وطنی به عنوان مکتب به وسیلهٔ دو شاعر فرانسوی به نامهای والری لاربو Valery Larbaud (۱۹۷۶\_۱۸۸۸) و پل موران P. Morand (۱۹۷۶\_۱۸۸۸) و وارد ادبیات شد و مبتنی بر این اصل بود که همهٔ مردم \_ البته نه مردم یک کشور بلکه مردم تمام دنیا \_ باید خود را هموطن یکدیگر بدانند.

پیروان «فوتوریسم» و دیگر مکتبهای تازه به دوران رسیده، گرچه نسبت به گذشته و حال عصیان کرده و شاعر شورش بودند، ولی در واقع نه تنها خود را در زمانه تنها و تبعیدی نمی دیدند بلکه میخواستند از همهٔ لذتهای جهان \_ آن گونه که باید باشد \_ بهرهمند شوند. گریز و تنفر آنها از نسلهای گذشته بدین سبب بود که وجود خود را شایستهٔ زمان حاضر و تمدن ماشینی و تجمل پرستی می دانستند. در نظر این شاعران، شعر وسیلهای است مانند وسایل دیگر که با وزن و آهنگ خود می تواند حرکت و سرعت زندگی جدید را بیان کند. شاعر موظف است که شرح تملک جهان را به دست اشرف مخلوقات و غرش ماشینها را که علامت قدرت بشری است و پیشرفت سرسام آور سرعت را به شعر در آورد. و چون حصول این مقصود جز از طریق مسافرت و حضور مداوم شاعر در همهٔ کشورهای جهان میسر نیست، ناچار شاعر باید از قیود ملیت آزاد شود و خویشتن را هموطن همهٔ خهانیان بداند. از همینجاست که عقاید و اصول این مکتب جدید سرچشمه می گیر د.

والري لاربو خود از كساني است كه سراسر عمر را در شهرها وكشورهاي

مختلف به سد و سیاحت گذرانده است. چندین زبان خارجی را به خوبی م دانست (نو شته هائی به انگلیسی و اسانبائی و ابتالبائی از او در دست است) و آثار جیمس جویس و باتلر و کنراد را نخستین بار به فرانسه ترجمه کرد. اشعار لاربو در سال ۱۹۰۸ ما عنوان اشعار آ. او. مازنابوت .Les Poésies d' A. O. «Barnabooth منتشر شد. «بارنابوت» مبليار در حواني است از اهالي امريكاي جنوبی که به گرد جهان می گردد و از تماشای سلطهٔ بشر بر طبیعت مست می شو د و شعر می گوید. «اشخاصی را که سفر نمی کنند و همیشه بدون احساس ملال در کنار مدفوعات خود به سر می برند» تمسخر و تحقیر می کند، ولی اشعار خود را نيز «به غرغر خفهٔ بادهای معده و روده که شخص مسئول آن نیست» تشبیه می کند. از خوشی های مسافرت راحت و مجلل و سریع امروزه و از منظرهٔ شهرها و تمدنهای گوناگون و از دیدن عشقها و لذتهای مردم سر مست می شود. در کشتی می نشیند و ناگهان می بیند که «در پیچهٔ اتاق کشتی مانند و نترین مغازهای است که در آن دریا را می فروشند»، ولی چون به اطاق مجلل خود در مهمانخانه باز می گردد به یاد «باد شامگاه چمنها و بوی بونجهٔ تازه چیده» می افتد و هوس دیدار شهر خو د را می کند. عاقبت از خو د می پر سد که چون تمدن مادی آدمی را از زندگی درونی محروم کرده است آیا وظیفه و رسالت شاعر این نیست که این زندگی درونی را به انسان سرخورده و سگ دان بازگ داند.

اشعار و داستانها و قطعات کوتاه «بارنابوت» مرتب تا سال ۱۹۲۳ منتشر می شد. سرانجام جوان میلیاردر اندوهگین و ملول، با عشق پاک و بی آلایش دختری از اهالی همان امریکای جنوبی آشنا می شود و خوشبختی را در کشور خود باز می یابد.

در اشعار لاربو می توان حساسیت و پتمن و هزل باتلر و عقاید نیشدار نیچه و ژید و ادراک عمیق پروست را درکنار هم دید.

## موسیقی پس از مطالعه

### از: والرى لاربو Valery Larbaud (۱۹۵۶ ــ ۱۸۸۱)

بس است کلمات، بس است جملهها! ای زندگی واقعی بیهنر و بیاستعاره، مال من باش.

> در آغوشم بیا، روی زانوانم، در قلبم بیا، در اشعارم بیا و در زندگیم.

تو را میبینم در برابرم، باز و پایانناپذیر

مانند یکی از کوچههای جنوب متبرک، تنگ وگرم، و سنگلاخ در میان خانههای بسیار بلندکه ذروهشان

و سنگلاخ در میان خانههای بسیار بلند که دروهشان در آسمان شامگاهی غوطه میخورند، و به آن میخورند

> خفاشهای نرم پردار. کوچه مانند دهلیز طولانی معطّری در جائی

نظیر «باریو دلمار» <sup>۱</sup>که دریا در واقع چشماندازش است. -

و در آن، در شب آرام، لحظهای بعد، «سرنو» ۲ ترانهٔ گذشت ساعتها را خواهند خواند ...

1. Bario del Mar

۲. (Sereno(s عشاق شاعر و آوازخوان! ...

اما زندگی من همیشه این کوچه است شب پیش از روزِ «سن ژوزف»، وقتی که نوازندگان باگیتارها در زیر شنلهایشان، «سِرِناد» سر می دهند: به گوش خواهد رسید، تا خواب بسیار خوش، صدائی خوش تر از خواب، از سیمها و چوب چنان لرزان، چنان شادمان، چنان دل انگیز و چنان محجوب که گوئی تنها خودم می خوانم.

همهٔ «یستا» اها در رختخواب هایشان به رقص در می آیند.

اما نه!

ترانهٔ من که با فریادها قطع می شد! ترانهٔ من!

(تو نیستی ای امریکا! آبشارهایت، جنگل هایت،

که در آنها آمدن بهار در اهتزاز است، تو نیستی،

سکوت عظیم کوههای پر عظمت و خلوت آند،

نه شما نیستید که این دل را آکنده می سازید،

از همنوائی وصف ناپذیری که در آن

شادی و حشیانه باگریههای غرور در هم می آمیزد ...)

آه!کاش به جاهای نامسکونی بروم دور از کتابها

و این جانور شوریده راکه درون سینهام در جست و خیز است

رهاکنم که خنده و زوزه سر دهد.

از: اشعار آ.او.بارنابوت Les Poésies de A. o. Barnabooth



# او نانیمیسم Unanimisme

اونانیمیسم (همداستانی) از کلمهٔ لاتینی Unanimus به معنی همدل و همداستان است گرفته شده است. کلمه با همین معنی در قرن شانزدهم (۱۵۳۰) وارد زبان فرانسه شده و به شکل فرانسوی Unanime در آمده است. تا قرن بیستم کاربرد بسیار کمی داشته است، اما در اوائل این قرن بار معانی امروزیش را پیداکرده و در سال ۱۹۱۰ به مکتبی که مورد بحث ماست اطلاق شده است. ریشهٔ این مکتب را باید در دو سرچشمهٔ اصلی پیدا کرد: نخست جریانهای فکری متعدد و متفاوت قرن نوزدهم. از نیمهٔ دوم آن قرن، در برابر اندیشهٔ فردگرائی، عکس العمل دموکراتیک، سوسیالیستی و به طورکلی جامعه شناختی فقش مهمی در پیدایش اندیشهٔ اونانیمیستی داشته است.

اصول «اونانیمیسم» از استدلالی ساده آغاز می شود: در وجود هر یک از ما افکار و احساسات دیگری افکار و احساسات دیگری نیز هست که اجتماع ما وگروه های بشری گرداگرد ما (مانند کشور و خانواده و همکیشان و همکاران) و حتی افراد جمعیت های احتمالی و اتفاقی (مانند تماشاگران یک نمایشنامه یا مسافران یک اتاقک راه آهن) به ما تلقین یا تحمیل کرده اند. مکاتب هنری و فلسفی تاکنون می گفتند که «فرد» برای نیل به آخرین درجهٔ تکامل باید شخصیت انفرادی خود را پرورش دهد و از دخالت ها و تأثیرات دنیای خارج پرهیز کند. ولی اونانیمیسم سبا الهام از آراء

فلسفی «اگوست کنت» و نظریات اجتماعی «دورکیم» این قضیه را وارون میکند و اجتماع را منشأ تکامل و نبوغ و شکفتگی نیروهای فردی میداند: قدرتگروههای اجتماع بر تمام افراد تشکیل دهندهٔ آن برتری و تسلط دارد، و همین قدرت، علاوه بر بخشش عقل سلیم و قضاوت صحیح دربارهٔ مسائل بشری، احساس هیجانانگیز نیروی دسته جمعی و معاضدت و برادری را نیز به آدمی اعطا میکند.

دومين سرچشمهٔ اونانيميسم را معمولاً در ادبيات جستجو ميكنند. هر چند که برخی از منتقدان این منبع ادبی را تا هومر وگروه هماوازن تراژدیهای يونان قديم نيز عقب ميبرند، اما بايد گفت كه عامل تأثير گذار اصلي باز هم در قرن نوزدهم است: تغزل هوگو که همدلی تودههای وسیع را بر میانگیخت، تحلیل های انسانی او در داستانها، و امتیاز شاعر در زندگی اجتماعی به عنوان راهنمای جوامع، پر توی بود که راه ژول رومن J. Romains (۱۹۷۲ \_ ۱۸۸۵) مؤسس مکتب را پیشاپیش روشن می ساخت. تحلیل های زولا از جوامع بزرگ که گاهی صورت اسطوره پیدا می کند، اشعار مترلینگ و بخصوص «ورآرن» که حقایق زندگی روزمره و به ویژه زندگی شهری را عریان میسازند، با جهانبینی تازهٔ ژول رومن در می آمیزد. از ورآرن که می گفت: «همهٔ راهها به شهر ختم می شود. »، اشعار کشتزارهای خیال انگیز یا شهرهای شاخک دار در سال های پایانی قرن نوزدهم، زندگی شهری را با عنصر خیالی معاصر درهم می آمیزد و به صورت یادداشتهای روزانهٔ ادبی در می آورد. «ژول رومن» تأثیر مهم دیگر را از یک شاعر بزرگ دنیای نو، یعنی والت ویتمن Walt Whitman (۱۸۱۹\_۱۸۹۲) یذیرفته است. این صدای رسای دوستی، آزادی و دموکراسی، که برای همنوعان خود و تودههای انسانی «با یک نیاگارا دوستی»

۱. Durkheim جامعه شناس فرانسوی که امور اخلاقی را به امور اجتماعی مربوط می کرد و امور اجتماعی را از «وجدان افراد» مستقل و متمایز می دانست. (۱۸۵۸ \_ ۱۹۱۷).

آغوش گشوده است، نه تنها ژول رومن، بلکه تمام شاعران «گروه صومعه» را تحت تأثیر قرار داده است. جریان شعری «صومعه» (Abbeye) نیز از جریانهایی بود که در ظهور اونانیمیسم مؤثر بودهاند، یا بهتر بگوئیم اشتغال خاطر اولیهٔ گردانندگان اونانیمیسم بوده است. برای شناختن اونانیمیسم در درجهٔ اول باید با این جریان ادبی آشنا شد.

### گروه صومعه Groupe d' Abbeye

در یکی از روزهای پائیز سال ۱۹۰۶ عدهای از شاعران و هنرمندان جوان فرانسوی در یک خانهٔ روستائی در «کرتی» Créteil در ساحل مارن تابلوئی نصب کردند به این شرح «صومعه، گروه برادرانهٔ هنرمندان». شارل ویلدراک Ch Vildrac (۱۹۷۱ ـ ۱۹۷۱) و رنه آرکوس R. Arcos به فکر ایجادگوشهٔ آرامی افتاده بو دند که عدهای از هنر مندان بتوانند در آن انزواگزینند و زندگی مشترک بی در دسری داشته باشند و سرانجام این خانه را پیدا کرده بودند. برای رفع مشكلات مالى شان نيز در همان خانه چايخانهاى تأسيس كردند). از كساني كه در آغاز، در آنجاگرد آمدند می توان به نامهای ژرژ دوهامل، گلز Gleizes نقاش و آلبر دواین A. Doyen مو سیقیدان اشاره کرد. بعدها ژرژ شنویر ، G. Chenevière ، لوک دورتن L. Durtain ، پی پرژان ژوو P. J. Jouve و ژول رومن به گروه یموستند. همهٔ آنها به اتفاق اعضاء مؤسس در جستجوی زبان تازهای بو دند، اما رفته رفته خسارات مالی و عدم توافق، این تعاونی بیسابقهٔ شاعرانه را از هم پاشید. «صومعه» بسته شد. اما فعالیت آن در تاریخ شعر فرانسه نقطهٔ مؤثری را تشکیل داد. شاعران «صومعه» به کلی با سمبول و رمز و کنایه قطع رابطه کرده بودند. آنها بی آنکه به شیوههای استدلالی گذشته برگردند، بیشتر بر ایماژ (تصویر) تکیه داشتند. به ویژه میخواستند از تصویر کوتاه استفاده کنند: دوهامل و ویلدراک بادداشتهایی دربارهٔ صناعت شعر را در سال ۱۹۰۰ انتشار دادند و

#### ۶۳۴ / مکتبهای ادبی

در آنکوشیده بودندکه به نوعی «آگاهی موزون» در شعر برسند.

مدتی بعد ژول رومن و شنویر، رسالا کوچک نظم (۱۹۲۳) را منتشر ساختند. رنه آرکوس وارث دور دست گروه صومعه رمانهائی نوشت (از جمله، دیگری در سال ۱۹۲۶) و در تأسیس مجلهٔ معروف اوروپ شرکت داشت. آثار دو هامل به وییژه شعرهای او مانند بنابر قانون من (۱۹۱۰ Selon ma loi) و همراهان (۱۹۱۰ Compagnons) مستقیماً زائیدهٔ اندیشههای صومعه بود. و بالاخره ژول رومن کوشید که همان اندیشههای صومعه را به سوی اونانیمیسم سوق دهد و خود او دربارهٔ صومعه چنین نوشت: «صومعه نوعی نیرو و نوعی موجود هفت سر بود که از گرد آمدن هفت دوست تشکیل شده بود. یک مشت انسان که به موجودی خدایگونه بدل شده بودند. هر چند که در صومعه روحیهای اونانیمیست آفریده شده بود، اما نام اونانیمیست را فقط رومن و شنویر به خود دادند. با وجود این تأثیرات، این طرز تفکر در شاعران دیگر نیز ادامه یافت.»

### اونانيميسم و شهر

در واقع اونانیمیسم یک مکتب شهری است. به عقیده رومن، شهر به رغم آشفتگی، با نظم خاصی که دارد، به منزلهٔ مادری است که افراد را از لحظهٔ تولد تا لحظهٔ مرگ تحت تأثیر خود نگه می دارد. بدین سان بین فرد و شهری که در آن زندگی می کند \_ در ورای علائق یا مشکلاتی که فرد را به شهر وابسته می سازد \_ نوعی بستگی های روانی آشکار یا پنهان به وجود می آید. فرد فقط متعلق به خانواده و نزدیکان خود نیست، با ساکنان دیگر شهر، و با هر جاندار و بی جانی که در شهر هست، روابطی پیدا می کند که رفته رفته محکم تر می شود. شهر دنیای عجیبی است که هر روز با واحدهای بی شمارش و با ضرباهنگ تازه ای از نو جان می گیرد.

در مقالهای از ژول رومن با عنوان نیروهای پاریس،کوچهها و میدانهاگوئی

مستقل از دنیای انسانها، جنبوجوش خود را ادامه می دهند: «میدان اروپا، جراثقالی است با بازوان بلند که با روکشی آهنی پوشیده شده است ... کوچهٔ مونمار تر نیز، مرکز تراکم گردابهای معین و گذرگاه منظمی است که خیرابهای آشنای خروشان رو به آن دارند.»

بدینسان، شهر خصوصیت مجموعهٔ چشمگیری از احساسها و تصویرها را به خود میگیرد که فرد را زنده میکند و وارد میدان عمل، و ساختمان او را تغییر میدهد.

شهر روی همهٔ موجودات جاندار و بی جانی که در دل خود می پرورد، وجود یک حقیقت روحی را اعمال می کند که فقط دقتی خاص و احساسی غنی می تواند به آن پی ببر د. به این عامل که به طور مداوم با تغییر قیافه، وجود خود را روی افراد و اشیاء اعمال می کند، ژول رومن «تداوم روحی» نام داده است. در این میان گروه ها یا جوامع انسانی اهمیت خاصی پیدا می کند. البته اشیاء نیز مانند جوامع در اونانیمیسم دارای اهمیتند، اما آنها نباید به تنهائی موضوع قرار گیرند، بلکه باید در درون مفهوم جمعی ارزش خاص خود را پیدا کنند. ژول رومن جوامع مختلف انسانی را، از کوچک ترین واحد مشترک (یک جفت) گرفته تا بزرگ ترین جوامع با دقت نویسندهای متفکر مطالعه کرده و سبب تطبیق افرادی با روحیه های مختلف را با این جوامع تحلیل کرده است. آنچه افراد مختلف و متفاوت را در یک جامعه همداستان می کند چیست؟ به عقیده رومن نیروئی که این اتحاد را می آفریند، خواست و انتخاب آزاد افراد بدون هر گونه زور و فشار است. انتخابی که از احساس درونی آنها سرچشمه می گیرد.

«ژول رومن» مسئلهٔ تداوم روحی و روح مشترک را در جوامعگوناگون و همچنین شیوهٔ ادراک زنـدگی و مـرگ را در دنـیا، بـا واقـعگرائـی و وضـوح بیسابقهای در آثار مختلف خود به شعر و به نثر بیان کرده و از سوی دیگر

#### ۶۳۶/مکتبهای ادبی

مرزهای اونانیمیسم را تا آنجاکه می توانسته گسترش داده است. اثر اصلی او رادمردان ۱۹۴۶ (۱۹۴۰ – ۱۹۳۲) که طولانی ترین رمان قرن بیستم است چشمانداز کاملی از تحولات جامعهٔ فرانسوی و نیز اروپا در سالهای بین ۱۹۰۸ تا ۱۹۳۳ (سالهای پیش از جنگ جهانی اول، سالهای جنگ و نیز سالهای پس از جنگ) را با دید اونانیمیستی و در کمال توانائی تصویر کرده است.

# زندگی همداستان

#### la Vie vnanime

### از: ژول رومن Jules Romains از: ژول رومن

کوچه در میان مه صمیمی تر است.

برگرد چراغهای گاز تمام هوا مشتعل است؛

هر چیزی سهمی از اشعه دارد، و من میبینم

سراسر كوچهٔ دراز با هم زنده است.

موجودات صورتها و زندگیهاشان را درهم آمیختهاند، وروانها با ملایمت مطیع شدهاند.

من هرگز كمتر از امشب آزاد نبودهام

و کمتر از امشب تنها. رهگذر در آنجا در پیادهرو،

بیرون از من نیست که حرکت میکند و میگذرد.

گمان میکنم که اگر با صدای آهسته صحبت کنم، او صدای مرامی شنود.

من که اندیشیدن او را می شنوم، زیرا او جای دیگر نیست،

و من نیز در اویم. شور واحدی ما هر دو را به پیش میراند.

هر حرکتی که او میکند، مرا تکان می دهد. م

تن من اهتزاز كوچه است.

#### ۶۳۸ / مکتبهای ادبی

راز تازه میخواهد دست و پای ما را ببندد؛

این رهگذر با هزاران رشته به من بسته است؛

چنگکها در گوشت تنم فرو میروند و میگزندش.

او در میان مه، دستش را بالا میبرد. نا گهان

چیزی بسیار قوی و نامعلوم

بازوی مراکه چندان مقاومتی نمیکند میگیرد و بالا میبرد.

من بردهٔ خوشحال مردانی هستم که نفسشان

در اینجا موج میزند. خواست آنها در رگهای من جاری میشود؛

آنچه منم، به تدریج ذوب می شود. خودم راگم میکنم.

انديشة من از خلال جمجمهام قطره قطره

نفوذ میکند و به هنگام بخار شدن

به تشعشعات مغز برادران می پیوندد

که در آن ساعت در اطاقهای هتل

در پیادهروها و در ا*عماق* پستوها

شكوفا ميشوند.

و آمیختهٔ روانهای همانندما

شطی الهی میسازد که شب در آن منعکس میشود.

من همدلی کمی هستم که نرم میشود

هیچ چیز احساس نمیکنم جز آنکه کوچه واقعی است

و من بسیار مطمئنم که به من میاندیشد.

## ایماژیستها (تصویرگرایان)

Imagistes\

این عنوان به عدهای از شاعران انگلوساکسن با استعداد و قدرت شاعری متفاوت اطلاق می شود که در نهضت ادبی اولین سالهای قرن بیستم در کنار هم قرار گرفتند و تحولی اساسی در شعر انگلیسی ایجاد کردند. البته این عده را نباید با شاعرانی که در همان سالها عنوان «جورجین» Georgian گرفته بودند و تقریباً نظریاتی شبیه ایماژیستها داشتند اشتباه کرد. ایماژیستها دارای این مشخصه بودند که حرف تازهای داشتند، به طور قاطعی ضد ادبیات ویکتوریائی و رومانتیسم بودند و مبشر شعری تازه در جامعهای که از اشکال قدیم شعر خسته شده بود. آنها با تفاوتهائی در صداقت، زیر یک پرچم گرد قدیم شعر خده آموزهٔ متمرکزی داشتند که البته در همه حال روشن و همسان بود، با وجود این می کوشیدند که اشعاری متناسب با اندیشهٔ تئوریک شان بیافرینند. کلمهٔ ایماژیسم را ازراپاوند Pound (۱۹۷۲ مربکائی

۱. این مقاله ترجمهٔ دقیق و کامل مدخل Imagistes است از «انسیکلوپدیا او نیورسالیس» نوشتهٔ هانری فلوشر Henri Fluchère.

ضمناً برای کسب اطلاعات بیشتر دربارهٔ این نهضت رجوع شود به چهار مقالهٔ جامعی که در شمارهٔ اول فصلنامهٔ زنده رود، اصفهان، پاثیز ۱۳۷۱ با عناوین «مروری بر ایماژیسم»، «چند نوشته از تصویرگرایان»، «از زندگی چند تصویرگرا» و «چند نمونه از شعر ایماژیستها»، درج شده است.

#### ۶۴۰ مکتبهای ادبی

نمی توان تاریخ پیدایش فکر ایماژیسم و نیز اثر ایماژیستی را تعیین کرد. اشعاری که می شد ایماژیستی شان خواند از سال ۱۹۰۸ پیدا شده بود، نظیر این شعر کوچک ادوارد استورر E. Storer که عنوانش ایماژها (تصاویر) بود و در ه۲مان تاریخ در مجموعهٔ شعر او با عنوان آینه های وهم (Mirrors of illusion) چاپ شد:

# Forsaken lovers Burning to a chaste white moon Upon strange pyres of loneliness and drought

## عاشقان رها شده سوزان در زیر ماه پا کدامن و سفید روی تودههای هیزم عجیبِ تنهائی و خشکسالی

در اینجا شعر واقعاً به یک «ایماژ» محدود می شود، هیچ محتوای پیچیدهٔ فکری ندارد، تنها یک تصویر است که از حشوهای احساساتی بقایای شعر ویکتورین نیز عاری نیست.

#### تار يخچه

استورر، شاعر فراموش شده که دیگر نامش در تذکره ها هم دیده نمی شود، یکی از اعضای فعال باشگاه شاعران بود که فعالیت شان در حوالی سالهای (۱۹۰۹ ــ ۱۹۰۹) حاکی از توجه تازهای به سرنوشت شعر بود. لندن که دستخوش پولپرستی و غرور و حرص مال اندوزی بود، در عین حال مرکز زندهٔ تلاشهای ادبی دنیای آنگلوساکسون شمرده می شد. پاوند و تی اس الیوت به زودی چهره های مسلط بر این جریان اندیشه شدند و در رأس نهضت ایماژیستی قرار گرفتند. در باشگاه شاعران که معمولاً بحث های داغ دربارهٔ مسئلهٔ شعر در می گرفت، شاعرانی با تمایلات مختلف گرد می آمدند: کهنه پرستان و یکتوریائی، شاعران «جورجین» و طرفداران نهضت جدید که در واقع نمی دانستند چگونه خود را از زیر یوغ گذشته نجات دهند.

در میان این نوجویان، تامس ارنست هیوم T. E. Hulme پیشاهنگ و تئوریسین بسیار روشنفکر این گروه، به شدت ضد رومانتیک بود، کم شعر میگفت و مقالههائی دربارهٔ فلسفهٔ هنر نوشته بود که چند سال پس از کشته شدن او در جنگ منتشر شد (Speculations-1924) و تأثیر او در تی.اس.الیوت تعیین کننده بود. اف.اس. فلینت F. S. Flint نویسندهٔ اولین مقالهٔ تحقیقی دربارهٔ ایماژیستها و دربارهٔ مبدأ و نیز اهداف این نهضت با پاوند درگیر شد. خود پاوند هم که تیپ سرکش آن روزگار بود، و نیز چند نفری که نامشان در تاریخ ادبیات جا نگرفته است چنان بحث و جدلهای شدیدی به راه میانداختند که به تدریج شعر جایگاه مهمی در شهر پیداکرد.

مشاجرهٔ پاوند و فلینت نفوذ هیوم را که پاوند تحقیرش میکرد به میان کشید. پاوند بیشتر، از فورد مادوکس فورد Ford Madox Ford) (۱۹۳۵ – ۱۸۷۳) طرفداری میکرد که رمان نویس و دوست جوزف کنراد بود. او هم مثل پاوند استعدادهای تازه راکشف میکرد. اما در واقع خودش با این نهضت بیگانه بود، اما در تذکرهٔ ایمازیستی (۱۹۳۰) خود را پیشوای این نهضت خواند. شاید هم پاوند که در جلسات ادبی تقلید جباران را در می آورد، نسبت به کسی که شخصیتی تقریباً معادل او داشت حسودیش می شد. پاوند می خواست که ایماژیسم ابداع شخص او شمرده شود. طبعاً خود او بود که در ۱۹۱۶ این عنوان را پیدا کرد و آن را به چند شعر از مجموعهٔ مقابله ها Ripostes اطلاق کرد.

#### ۶۴۲ مکتبهای ادبی

عنوان «ایماژیستها» منتشر ساخت، با اشعاری از چند شاعر. این شاعران عبارت بودند از: ر. آلدینگتن، اچ.دی.، اف. اس. فلینت، اسکیپویت کانل عبارت بودند از: ر. آلدینگتن، اچ.دی.، اف. اس. فلینت، اسکیپویت کانل Skipwith Cannel می لوئل Amy Lowell (۱۹۲۱ ــ ۱۹۲۵) امریکائی، ویلیام کارلوس ویلیامز (۱۸۸۲ ــ ۱۹۴۱)، ازرا پاوند، اف.ام.فورد، الن آپوورد Upword و جان کورنوس J. Cournos. انتخاب شاعران و اشعار آنان را ازرا پاوند بنابر اندیشههایی که دربارهٔ ایماژیسم داشت، انتخاب کرده بود.

در تابستان ۱۹۱۴، امی لوئل شاعرهٔ امریکائی یک ضیافت شام ایماژیستی در لندن ترتیب داد که در تاریخچهٔ این نهضت قابل ذکر است. پاوند که احساس می کرد شاعرهٔ پر شور او را در سایه خواهد گذاشت، از گروه جدا شد و اعلام کرد که ایماژیسم فضای بسیار تنگی دارد و رفته رفته به «امی ژیسم» تبدیل می شود و در مجلهٔ بلاست Blast (لعنت) که ویندهام لویس Windham تبدیل می شود و در مجلهٔ بلاست کرده بود، آغاز نهضت «ورتی سیسم» کرده بود، آغاز نهضت «ورتی سیسم» کرده بود، آغاز نهضت «ورتی سیسم» کردن که ایماژیسم را در سراشیبی انشعاب انداخت.

با وجود این، گروه ایماژیست باز هم مدتی به حیات خود ادامه داد. زیر رهبری غیر رسمی آلدینگتن و امیلوئل، سه جلد کتاب تحت عنوان جند شاعر ایماژیست Some imagist poets در سالهای ۱۹۱۵، ۱۹۱۶ و ۱۹۱۷ انتشار یافت. مقدمهٔ جلد اول (۱۹۱۵) راکه احتمالاً به قلم آلدینگتن بود، به اضافهٔ نوشتههای یاوند در این باره می توان بیانیهٔ ایماژیسم تلقی کرد.

بالاخره مقالهٔ فلینت که قبلاً به آن اشاره شد، در شمارهٔ مخصوص مجلهٔ اگوئیست The Egoist (اول مه ۱۹۱۵) که به ایماژیستها اختصاص داده شده بود، انتشار یافت و تاریخچه و مسیر نهضت را بیان کرد.

## آموزهٔ ایماژیسم

استعدادها و طبایع چنان متعددی بر ایماژیسم اثرگذاشته است که بیهوده

خواهد بود همهٔ این تئوریها را در فورمول واحدی خلاصه کنیم. مسئله در درجهٔ اول عبارت بود از درهم شکستن یوغ گذشته و رها کردن خود از عادتها و کلیشههای ویکتوریائی و ابداع زبان شاعرانهٔ تازهای که بتواند عواطف شخصی را در برابر یک دنیای نامطمئن و پراکنده بیان کند. نهضت سمبولیسم در فرانسه، نمونهٔ یک انقلاب در شعر را بر پایهٔ نیرو و تازگی تصویرها (ایماژها) و قدرت فرا روی سمبول به دست داده بود. ایماژیستهای انگلیسی به نوبهٔ خود قدرت شاعرانهٔ ایماژ را به آن باز گرداندند، اما دربارهٔ مفهوم این قدرت و وسائل کارآمد کردن آن همه با هم موافق نبودند.

هیوم که فطرتی کلاسیک داشت، می گوید که «شعر بیش از اینکه شبیه موسیقی باشد، باید شبیه مجسمه سازی باشد.» در اینجا درست مثل این است که از زبان تئوفیل گوتیه حرف می زند. می گوید که شعر باید با آفریدن تشبیه های تازه به پیشرفت زبان کمک کند (و این موضع الیوت است). در نظر اف.ام. فورد، شاعر باید به زبان عصر خود شعر بگوید، یعنی از کلیشه ها و تصنعهای زبان مکتوب پرهیز کند (این هم عقیدهٔ الیوت است). در نظر امی لوئل، (در مقدمه بر مجموعهٔ ۱۹۱۶)، وزن و ضرباهنگ شعر است که اهمیت دارد: او شعری می خواهد که هرچه بیشتر به موسیقی نزدیک باشد، و از «شعر آزاد» به عنوان مناسب ترین ابزار برای ابداعات تازه در موسیقی شعر دفاع می کند.

اما بدنهٔ اصلی آموزه را، در یک رشته یادداشتها و مقالهها که ازرا پاوند در «مقالات ادبی» خود، تحت عنوان کلی بازنگری (A Retrospect) گرد آورده است می توان دید. این مجموعه شامل عقایدی است که در تابستان ۱۹۱۲ پاوند به اتفاق آلدینگتن و «اچ. دی.» اظهار کردهاند و نیز مجموعهٔ معروف جند نفی در مارس ۱۹۱۳.

سه اصل باید راهنمای شاعر باشد:

۱\_بیان مستقیم «شیء»، چه عینی باشد و چه ذهنی.

#### ۶۴۴/مکتبهای ادبی

۲ اخراج مطلق هر کلمهٔ اضافی که فایدهای در کار عرضهٔ مستقیم نداشته باشد.

سے و اما دربارۂ وزن شعر، ترکیب یک «قطعه» مانند یک عبارت موسیقی، نه با ضربات منظم «مترونوم» (یا وزن عروضی).

و اما تعریف پاوند از ایماژ چنین است: «ایماژ (تصویر) عبارت است از آنچه عقده (Complex) ای عقلی یا احساسی را در برههای از زمان نشان دهد.» کلمهٔ «عقده» یک معنی فنی دارد، یعنی همان که در روانشناسی معاصر به کار می رود. جنبهٔ «آنی» عرضهٔ این عقده است که شاعر را از مرزهای زمان و مکان آزاد می کند و آثار بزرگ به وجود می آورد. پاوند اضافه می کند که انسان بهتر است در سراسر عمرش یک «ایماژ» بسازد تا آنکه یک اثر قطور بنویسد.

پس نباید کلمهٔ اضافی به کار برد، نباید صفت بی ارزش آورد، نباید امر مجرد (Abstrait) را با امر ملموس (Concret) درهم آمیخت. شیء طبیعی به خودی خود سمبول است. نباید از لغات «تزئینی» (کلیشه ای که روی واقعیت نصب شده است) استفاده کرد. و فراموش نکنید که کار شاعر به دشواری کار موسیقیدان است ... این توصیه ها متعدد و تکه تکه است، حتی با خوانندهٔ شعر مهم که ادعای شاعری ندارد، سروکار دارد. پاوند که مغزش آکنده از اندیشه های تازه است عادت دارد همان طور که فکر میکند و حرف می زند بنویسد. فرامینی که به قصد قانونگزاری صادر میکند همیشه هماهنگ نیستند و به گفتهٔ فلینت گاهی کاملاً بیهوده اند. اما فلینت حسابی با پاوند داشت که می خواست تصفیه کند.

مقدمههائی که بر مجموعههای ۱۹۱۵، ۱۹۱۶ و ۱۹۱۷ نگاشته شده است هر چند که آمرانه نیستند ولی اصول ایماژیسم را با وضوح کامل بیان کردهاند: توجه به کلمهٔ دقیق، سلیقهٔ اوزان تازه (شعر آزاد)، ضرورت آزادی کامل در انتخاب موضوع، اولویت آزادی مطلق در انتخاب تصویر ناب، دقیق و روشن.

و این اندیشهٔ مرکزی که: «تمرکز اساس شعر است.» امیلوئل، بیشتر تکیهاش بر وزن و آهنگ است، سخت تحت تأثیر بازی های ظریف سمبولیست های فرانسه است و شاید هم تحت تأثیر نمونه های عالی بیان موزونی که مایهٔ افتخار تئاتر «جکوبین» Jacobean است.

ایماژیستها آثار بزرگی که مطلقاً ایماژیستی باشد از خود باقی نگذاشتهاند. اما آنان تا حد زیادی خمیر مایهٔ شعر نو بودند. پس از بیانیههای آنها و ظرایف اندیشهشان، و پس از درگیریهایشان که گاهی هم بسیار تند و تیز بود، دیگر نمی شد مثل گذشته شعر گفت. ایماژیسم بیش از اینکه یک مکتب یا انجمن ادبی باشد، «وجدان معذب» مرحلهٔ گذاری از شعر بود که میبایستی شکوفائی خود را در آثار خود پاوند و الیوت و دنبالهروهای آنها و شاعران دیگری در سالهای بین دو جنگ پیداکند. بهتر است مقاله را با چند نمونهٔ کوچک از اشعار ایماژیستها یابان دهیم.

Evening and quiet

a bird trills in the poplar trees
behind the house with the dark green door
across the road.

شامگاه و آرامش پشت خانهای با در سبز سیر در آن سوی جاه پرندهای در میان سپیدارها چهچه میزند

اف. اس. فلينت (خانهها)

The apparition of these faces in the crowd Petals on a wet, black bough

ظهور این چهرهها در میان جمعیت گلبرگهایی بر شاخههای سیاه و خیس ازرا پاوند(در یک ایستگاه مترو) As cool as the pale wet leaves of lily of the valley

She lays beside me in the dawn

به لطافت برگهای پریده رنگ و مرطوب سوسن دره او سییده دمان درکنار من آرمیده بود.

ازرا ياوند (آلبا)

The white body of the evening
is torn into scarlet
slashed and gouged and seared
into crimson
and hung ironically
with garlands of mist.
And the wind
blowing over London from Flanders
has a bitter taste.

تن سپید شامگاه
با رنگ سرخ از هم می درد
شلاق خورده، شکافته و آتش گرفته
و برگشته به ارغوانی
و حلقههای گلی را از مه
با شوخی به گردن می آویزد
و باد
که از فلاندر رو به لندن می وزد
طعمی تلخ دارد.

ر. آلدينگتن



# سمبولیسم، فو توریسم و آکمهایسم

سال ۱۹۱۲، سال انتشار اولین مجموعهٔ شعر آنا آخماتوا ارا باید در تاریخ شعر روسی، مرحلهٔ تشکیل گروههای جدید شعری تلقی کرد. انحطاط مکتب سمبولیسم، از اواخر سال ۱۹۰۹ و با تعطیلی مجلهٔ «بالانس» احساس می شد. در آن زمان مسألهٔ سمبولیسم موضوع یک رشته مقالات و سخنرانیها قرار گرفت که تعداد آنها به ویژه در سال ۱۹۱۰ بیشتر شد و همین سال، سال انفجار و علنی شدن بحران بود. آلکساندر بلوک در خاطراتش می نویسد: «سال ۱۹۱۰ سال بحران سمبولیسم است که هم در جبههٔ سمبولیستها و هم در جبههٔ مخالف موضوع بحثها و نوشتههای متعدد قرار گرفت. در همین سال جریانهائی به وضوح شناخته شدند که نه تنها با سمبولیسم، بلکه خودشان هم بریانهائی به وضوح شناخته شدند که نه تنها با سمبولیسم، بلکه خودشان هم فوتوریسم (مقدمه بر شعر «مکافات»).

دست زدن به نظریه پردازی، ره خودی خود نشانهای بسیار تعیین کننده

۱. Boris Mikhailovitch Eikhenbaum (۱۸۸۶ منتقد و مورخ فرمالیست معروف روسی، طرفدار تحلیل فرمالیستی زبان و آثار ادبی با توجه به ساختار و وزن آنها بود. آثار مهم او عبارت است از: شنل گوگول چگونه به وجود آمد؟ (۱۹۱۳)، ملودی شعر غنائی روسی (۱۹۲۲) و آنا آخمانوا (۱۹۲۳). بعداً به تدریج تغییر موضع داد و به نقد اجتماعی ـ تاریخی روی آورد.

است. از مدتها پیش می دانیم که: «وقتی نویسندگان درجه اول یک عصر ادبی معین، شروع میکنند به تحلیل اوضاعی که در سایهٔ آن با همهٔ استعداد جـوانيشان وارد عمل شـده بودند، نشانهٔ آن استكه آنها از يذير فتن بر داشتهای تازهای از هنر و زندگی، چندان دور نیستند.» در مورد سمبولیستها هم چنین بود. در سال ۱۹۱۰ ویاچسلاو ایوانف<sup>۲</sup> و آلکساندر بلوک در «انجمن مومنان کلمه» دو سخنرانی دربارهٔ سمبولیسم ایراد کر دند. "ایوانف به عنوان پیشاهنگ و ایدئولوگ نهضت سمبولیست موضوع بحث خود را بنیان نظری نهضت قرار می دهد و می کوشد که جوهر حقیقی سمبولیسم را توصیف کند: «سمبولیسم نه میخواست و نه می توانست چیزی بجز هنر باشد.» چنین است عقیدهٔ اساسی او در مورد بحثهائی که در همان زمان دربارهٔ اصول زیبائی شناختی سمبولیسم به راه میافتاد. «بلوک» در عین حال كه با نظرية ايوانف موافق است مى كويدكه: «شمشير طلائى» سمبوليسم اوليه به تدریج درخشش خود را از دست داده بود، زیرا «پیامبران» خواسته بودند که «شاعر» شوند و «با جلب توجه دو جانبه وارد توطئههای فریبگرانه شده بودند.». بلوک با در نظر گرفتن این عمل به عنوان «ننگ» سمبولیسم، این سؤال تراژیک را طرح میکند: «آنچه بر سر ما آمده است آیا علاج پذیر است يا لاعلاج؟»

با همین دو سخنرانی است که بحث و جدل دربارهٔ سمبولیسم آغاز می شود. سمبولیستها بین خودشان هم عقیده نیستند. همان سال و بریوسف ، جوابی تند و قاطع در شمارهٔ ۹ مجلهٔ «آپولون» تحت عنوان «برای دفاع از شعر» انتشار می دهد و در آن مقاله به فرضیهٔ ایوانف و بلوک اعتراض می کند: «به

۱. A. Drusinin ، داستانها و قصههای تورگنیف، دورهٔ کامل آثار، جلد ۷، سن پترزبورگ ۱۸۶۵.

<sup>2.</sup> Viatcheslav-Ivanov

۳. سخنرانی ایوانف: «وصیت نامهٔ سمبولیسم» و سخنرانی آلکساندر بلوک: «وضع کنونی سمبولیسم روس»، نام داشت.

رغم تمام احترامی که به استعداد هنری و نیروی اندیشهٔ «و. ایوانف» دارم نمی توانم بپذیرم که آنچه خوشایند اوست سمبولیسم شمرده میشود. «و. ایوانف» می تواند برای سمبولیسم هدفهای آیندهای تعیین کند که باب طبع خود او و همکارش بلوک است و راههائی برای آن نشان دهد، اما آنها حق ندارند آنچه راکه بود و شد تغییر دهند. آنها هر چه باشند و هر چه بگویند، سمبولیسم نمی خواست به جز هنر باشد و در واقع چیزی به جز هنر نبود. سمبولیسم یک وسیلهٔ هنری است و مکتبی که این نام را به خود گرفته در واقع به این وسیله آگاهی پیداکرده است. هنر مستقل است و روش و هدفهای خاص خود را دارد. آیا امکان دارد که پس از مجبور ساختن هنر به اینکه در خدمت مذهب قرار خدمت علم و اجتماع باشد، حالا هم بخواهند که آن را در خدمت مذهب قرار دهند؟ بالاخره باید آزادش بگذارند.»

آنگاه انشعاب معنی داری روی داد. سمبولیستهای فیلسوف از سمبولیستهای زیبائی شناس جدا شدند و همان طور که پیوسته در چنین لحظاتی پیش می آید، با وجود قدمت و پیروزی کامل مکتب سمبولیست نمایندگان آن، نه تنها بین خودشان توافقی نداشتند، حتی نتوانستند درباره اصول بنیانی جریانشان نیز به توافق برسند و در سال ۱۹۱۰ به مسئلهٔ اصلی این جریان باز گشتند: آیا هنر مستقل است و سمبولیسم تنها یک وسیلهٔ هنری است یا یک نظام فلسفی است. آنگاه روشن شد که اولین گردهمائی سمبولیستها در یک مکتب شعری بر اساس اصول هنری مشخصی زائیدهٔ مبارزه برای هنری تازه به وجود آمده بود،نه بر اساس تئوری فلسفی مذهبی مجرد.

سمبولیسم به عنوان تئوری مجرد، بعدها، وقتی که اصول هنری طراوت اولیه و مورد پذیرش همه را از دست داد، به عنوان انگیزش و توجیه به میان آمد و عملاً در همان سال ۱۹۱۰، گذشته از «بریوسف» کوزمین ا نیز، پس از

اینکه در شمارهٔ ژانویهٔ مجلهٔ آپولون ضمن مقالهٔ معروف «در باب پر تو زیبا» آشکارا از عقاید ماورائی ایوانف فاصله گرفت، با سمبولیسم قطع رابطه کرد. در همان مقاله، خطاب به شاعران و نویسندگان دیگر چنین نوشته بود: «چه روحیه ای کامل داشته باشید و چه درهم شکسته ... سوگندتان می دهم، منطقی باشید و مرا به خاطر این فریادی که از دل بر می آورم ببخشید. در ادارک و تدارک اثرتان و در ساخت نحوی آن بر جزئیات و نیز بر مجموعهٔ اثرتان مسلط باشید. بگذارید داستانهایتان روایت کنند، نمایشنامههایتان آکنده از حرکت باشند، تغزل را برای شعر بگذارید، مانند فلوبر کلمه را دوست داشته باشید، در استفاده از امکانات تان صرفه جو باشید و در به کار بردن کلمه خسیس: مختصر و مفید بنویسید. آن وقت است که راز امر شگرفی را پیدا خواهید کرد: راز «پر تو زیبا» را که من آن را با کمال میل «کلاریسم» Clarisme مینامم. روشن است که اصول کلاریسم با اصولی که ایوانف و بلوک بیان داشته اند، متناسب نیست.» و جالب توجه است که «کوزمین»، اولین کسی بود که از انتشار آثار «آنار «آنار «مقدمهای که بر مجموعهٔ شعر مشامگاه» که از انتشار آثار «آنار «آناآخماتوا» در مقدمهای که بر مجموعهٔ شعر مشامگاه،

در حوالی سال ۱۹۱۲ وضع باز هم مشکوک تر شد: «عیب» سمبولیست ها علاج نا پذیر بود و باز گرداندن نیروی گذشته به سمبولیسم امکان نداشت. کارهاو روزها مجلهٔ تازهٔ سمبولیست ها (یا بهتر بگوئیم اختصاصاً مجلهٔ ایوانف و بلوک) مر تباً نتیجه گیری های تئوریک می کرد. اما هیچ کار زنده ای برای شعر نمی کرد و چیزی نگذشت که قیافهٔ یک مجلهٔ عادی را با مقالاتی دربارهٔ هنر به خود گرفت. موضع ایدئولوژیک ایوانف و طرز خاص فعالیت او در معرض انتقاد گروه جوان تر قرار گرفت. شور و هیجان زمینهٔ مناسب برای برد داشت، نوعی

سرخور دگی ظاهر شده بود، نه تنهار بوسف، پلکه کوزمین، بیهلی و حتی بلوک لزوم رهائی خود را از قواعد و قوانین رمزگان سمبولیسم که به وسیلهٔ ایوانف دیکته شده بود، احساس می کردند. کوزمین در نقدی که بر مقالهٔ «شبور آتشین» ابوانف (شمارهٔ اول مجلهٔ کارها و روزها) نوشت، با لحنی بسیار احترام آمیز (یکی از استادان اصلی و رهبران ما در شعر، و از این قبیل) بااشاره و کنایه نوعی نارضایتی را ظاهر می سازد. و این نکته قابل توجه است ک اغلب این ملاحظات متوجه زبان است: «بیچیدگی کلمات، کشش و کوشش که میدانیم بخصوص در مسائل بسیار معنی دار محسوس است و حالت تلقینی قوی تر در آنها احساس می شود، نه اینکه زبان شاعر درخشش و تأثیرگذاری و عمق كمترى داشته باشد، اما امواج و گردابهاي نوعي اشباع مبالغه آميز، حدود روشن آن را هم مبهم ساخته است.» كوزمين در دنبالهٔ همين انتقاد اعلام می دارد: «من با نظریاتی که در شمارهٔ اول کارهاو روزها اعلام شده است هیچگونه توافقی، حتی به طور نسبی ندارم، هر چندکه خودم با آن مجله همکاری کردهام. زیرا ...» و به دنبال آن اعتراضهای شدید بر ضد مواضع بنیانی ایوانف می آید: (آیولون، شمارهٔ ۵، ۱۹۱۲). آ. بیهلی در خاطراتی که از این سال دارد، ارزیابی تعیین کنندهای از فعالیت ایوانف به عنوان ایدئولوگ سمبولیسم به دست می دهد و می نویسد: «از یک سو او تکیه گاههای محکمی به اندیشههای ما داد و از طرف دگر ناخواسته دائرهٔ جستجوهای ما را توسعه داد و در عین حال تلخی و شدت را از آن حذف کرد. با گردهم آوردن «بیروان انحطاط» (Décadents)، سمبولیستها و ایده آلیستها، در یک گله، عملاً مرحلهٔ اسکندرانی تلفیقی سمبولیهم را فراهم می آورد و ابنزارهائی برای عامیانه کردن عامیانه نکردنی به دست می داد.» (خاطرات دربارهٔ ۲.۲. بلوک در «یادداشتهای یک خیالیاف» شمارهٔ ۶).

بلوک، بنا به گفتهٔ «بیهلی» در این ایام از ملاقات با «و. ایوانف» احتراز

#### ۶۵۴ / مکتبهای ادبی

می کرد و در نامه ای به مادرش در ۱۹۱۱، دربارهٔ شیفتگی خود به نوعی هنر مبارز نوشته بود که وان ری یل مبارز هلندی خیلی بیشتر از «و. ایوانف» الهام بخش شعرهای اوست. و اثر حقیقی هنری فقط وقتی ظاهر می شود که انسان ارتباطی خود جوش (نه کتابی) با دنیا برقرار کند.

لزوم یک تحول سریع و یک قطع رابطه بیش از پیش احساس می شد. بحث و جدلهای بی پایان دربارهٔ سمبولیسم فضای دور و بر آن را خفه کننده کرده بود. یک رشته اتهامات و سرزنشهای متقابل، دعواهای شخصی و بحرانهای ایدئولوژی آشفته آغاز شد. مقالهٔ کوزمین در باب «وضوح» با حملههای دیگر به سمبولیسم و ایدئولوگهای آن سبب انتشار پاسخ نیش داری در شمارهٔ اول کارهاو روزهاشد. پاسخی که نشانههای انحلال مکتب در آن کاملاً هو یداست: «گاهی شنیده می شود که اعمال عده ای از برجسته ترین دوستان ما را به باد اتهام میگیرند... با این ترتیب دیگر نه احتیاجی به هنرمند داریم و نه به متفکر انتزاعی ... م.م. و ن.ن. یکی پس از دیگری دور انداخته شدهاند. خود ما هم هر کدام در برابر ارزشهای جداگانهای سرخم کردهایم. ما تسلیم شیوهٔ سخن خاصی شدهایم که با آن در قلمرو هنر، فلسفه، مذهب و عرفان اظهار نظر ميكنيم. حقيقت اين است. دريافت بدون دقت وجود ندارد و برای ما هیچ احساس خلاقیتی نیست که عاری از بیانی شفاف باشد. اما اشكال خلاقيتي كه قبلاً به آنها اشاره شد و تقسيم بندي آنها، نتيجه نظام بندي آن چیزی است که قبلاً آفریده شده بود. اما وقتی بین ما مرز تازهای ظاهر . می شود که با مرزهائی که قبلاً خودمان تعیین کرده بودیم تطبیق نمی کند، این مرز تازه برای ما به منزلهٔ ظهور ابهام و آشفتگی است. یک زبان تازه پیوسته

نوعی «ابهام» است. ما عصر خاص ابهام خود را داشته ایم. اما دیروز توانستیم ابهام زبان تازه ای را بشناسیم. چیزی نگذشته که زبان تازه به وسیلهٔ تازه ای برای خراب کردن زبان سابق بدل شده است. بدین سان شیفتگی تازه ای نسبت به هر آنچه کامل و روشن است ایجاد می شود. و ما در این شیفتگی دروغ تازه ای را پیش بینی می کنیم. پلیس داوطلبی ظاهر می شود، جرقهٔ تازه ای از وضوحی بدیدار می شود. همهٔ دیروز به نظر ما بسیار روشن می آمد، با وضوحی وهن آمیز، اما امروز بر عکس است و هر آنچه در گذشته واضح بود، مظنون به ابهام است. باسترکی از لانهٔ شکوه و جلالش پرواز کرده و به آسمان رفته است و «طرقه» ای که در دست ما باقی مانده مطرود است ... در محکوم کردن کسانی که تا دیروز با احترام «نه فقط شاعر» شان می نامیدیم و امروز بی هیچ مراعاتی به صفت ننگین «آماتور» متصف شان می کنیم، عجله به خرج ندهیم. ا

سمبولیستها که خودشان را به عنوان «طرقه» معرفی می کردند و انتظار داشتند که مورد احترام واقع شوند، دیگر نمی توانستند کسی را به خود جلب کنند، مگر دنباله روها و مقلدان را. می بایستی «باسترک» را در آسمان جست، زیرا هنر نمی تواند به طرقه اکتفاء کند. می بایستی به هنر بازگشت، از «برج» سمبولیسم که بلند اما بی هواست بیرون آمد. می بایستی روابط خود را با زبان شاعرانه که به لهجهای مرده و عاری از گسترش زنده در آمده است تغییر داد. می بایستی یا یک «ابهام» تازه و زبانی وحشی و تازه خلق کرد و یا زبان شاعرانهٔ سنتی را از زنجیرهای سمبولیسم آزاد کرد و به سوی تعادل تازه ای رهبری کرد. یا بهتر بگوئیم، دو مهئله مطرح بود: انقلاب یا تحول.

شعر روسی هر دو راه را در پیش گرفت. گسستهای تاریخی خشن در هر قلمروی که باشد، هرگز از طریق اصلاحات عملی نمی شود. قبل از اقدامات «آشتی جویانهٔ» تحول، خشونت اولیهٔ انقلاب بر پا می شود که اوج آن عبارت

۱. از مقالهٔ «باسترکها و طرقهها» در شمارهٔ اول مجلهٔ ، کارها و روزها، ۱۹۱۲، اشاره به ضرب المثلی که میگوید: «وقتی باسترک نباشد، انسان به خوردن گوشت طرقه قناعت میکند.».

است از ویران ساختن سنت و قالبهای قدیم. همین وضع پیش آمد. از صفوف خود سمبولیستهاکه در همان مکتب ایوانف تربیت شده بو دند و به ضرورت اصلاحاتی اعتقاد پیدا کرده بودند، «آکمه ایستها» ایرون آمدند. آنها با سنت «هنر متعالی» قطع رابطه نکرده بودند و خودشان را «ویرانگران سمبولیسم» نمی دیدند، بلکه آدامه دهندگان بلافصل و وارثان مشروع آن می شمر دند. قدرت سمبولیستها ضعیف شده و عوارض یک هرج و مرج شاعرانه ظاهر شده بود: می بایستی سنتهای منسوخ را طرد کرد و سنتهای دیگری را جایگزین آنها ساخت. می بایستی خود را از پیشداوری های نظری نجات داد و نظمی تازه و تعادلی تازه آفرید. پیشاهنگان «آکمهایسم»که در رأس آن «صنف شاعران» قرار داشتند، چنین رسالتی برای خود قائل بودند. س. گورودتسکی که به طورکلی در جهتگیریهای خویش مردد و نایایدار بود، اما پیوسته با قاطعیت حرف می زد، در مقالهای تحت عنوان «چند جریان شعر معاصر روس» (آپولون شمارهٔ ۱، ۱۹۱۳) چنین نوشت: «می توان در نظر گرفت که جریان سمبولیستی روس، دستکم در بستر اصلی خود، خشکیده است. هنر قبل از هر چیزی، حالت تعادل است. دیگر اینکه هنر، استحکام است. سمبولیسم به ویژه این قواعد هنر را تحقیر کرده است. سمبولیسم كوشيده است كه از سيلان كلمات استفاده كند...» الخ. اين اعلام موضع آشکاری بود مبتنی بر رد عرفان و رویکرد به هنر رومی که برعکس هنر آلمان «نیروی رنگها را دوست دارد، که اشیاء را از هم جدا میکند و خطوط را با کمال دقت ترسیم میکند.» نام چهار نفر به عنوان استادان جدید مطرح شده بود: شکسيبر، رابله، ويون و تثوفيل گوتيه.

۱. Acméisme که از کلمهٔ یونانی Akme به معنی اوج و ذروه گرفته شده است. آکمه ایستهای معروف که در واقع نظریه پردازان این مکتب اند، عبار تند از میخائل کوزمین و نیکلای گومیلیوف N. Goumiliov که با همسرش آنا آخما توا «کارگاه شاعران» را تشکیل داده بودند.

در همان زمان، انقلابیون به میان آمدند که طرفدار قطع رابطهٔ اساسی و انکار تجربهٔ گذشته و همهٔ سنتهای هنر متعالی بودند. مخاطب شعارهای آنها گروههای ادبی نبود، بلکه تودههای مردم بود، همان جماعتی که سردمداران هنر متعالی پیوسته تحقیرشان کرده بودند. اقدام آنها جنبهٔ اجتماعی و مبارز داشت. آنها جماعات را با استعارات زمختشان و حمله بر هر قدرتی گیج میکردند. مردم متحیر میماندند با وجود این گوش میدادند. قیامی واقعی بود و اما دربارهٔ نظم و تعادل و پدران و میراث آنان اصلاً سخنی در میان نبود، چنین بود فعالیت اولین فوتوریستها ...

مثل همیشه، تئوری با عمل تطبیق نمیکند. و عملاً در اینجا تناقض ساده ای در میان نیست، بلکه ارتباط بسیار پیچیده تر مطرح است. آشکار است که فوتوریستها چیزهائی از سمبولیسم را به تملک خود درآورده اند، اما یک نکته بسیار مهم است: آنها صریحاً مسئلهٔ زبان شعر را مطرح کردند، به مسئلهٔ «کلمه چنان که هست» بازگشتند و از کاربرد سنتهای مهم مکتب سمبولیست سر باز زدند. جنگ آنها نه برای رسیدن به توافق بود و نه به قصد افشاء تضادهائی که در کار سمبولیستها وجود داشت، بلکه برعکس با هدف تیزتر کردن نوک حمله بود. همان طور که در هر دوران بحرانی ناگزیر پیش می آید، آنها عالماً و عامداً کار هنری را تنزل میدهند، نوع «ساتیر» (هجو) و به طورکلی سبک کمیک از نو زاده می شود. شرشنویج به حق، هایا کوفسکی از بو زاده می شود. شرشنویج به حق، هایا کوفسکی از باز بررگ عصر ما» می نامد. آنها ضربهٔ نهائی را به آئین قطعات کو تاه غنائی (سوگنامه، رومانس) که در شعر روسی قرن نوزدهم شکوفا شده بود وارد کردند و پیوند مجدد با خانوادهٔ شعر قرن هجدهم، یعنی چکامه (اود) و

#### ۶۵۸ / مکتبهای ادبی

هجویه (ساتیر) برقرار کردند. از شاعران قرن نوزدهم از همه نزدیک تر به آنها نه پوشکین است و نه تیوچف ا، بلکه نکراسف است باکششی که به چکامه دارد. و به ویژه با ارزش دادنش به «تنزل» شکل و زبان. سمبولیستها با تمایل التقاطی شان به جذب همهٔ سنتهای شعر روسی، کوشیده بودند که نکراسف را نیز توجیه کنند و شعر او را «شعر متعالی» تلقی کنند. (بالمونت، بی یلی). اما فو توریستها ما را با احساس «نکراسف حقیقی» آشنا کردند، که ویرانگر سنتهای کلاسیک بود و در عین حال بندهائی را که او را به «شعر عنائی ما بعد نکراسف» ار تباط می داد (شعری به سبک نادسون که بالمونت از عناصر آن استفاده کرده بود) گسستند. در میان شعارهای آنها تعدادی از عناصر آن استفاده کرده بود) گسستند. در میان شعارهای آنها تعدادی از یافت. بخصوص در شعر خلبنیکوف با «کلمه ـ ریشهای»اش و علاقهٔ او به قاموس روسی قدیم و به گذاشتن کلمات روسی نو ساخته به جای همهٔ کلمات خارجی. بدین سان نوعی تجدید حیات طریقهٔ بنیانگرای شیشکوف را در کار خارجی. بدین سان نوعی تجدید حیات طریقهٔ بنیانگرای شیشکوف را در کار او می بینیم. این کوشش لغت شناختی که جای پژوهشهای فلسفی و مذهبی سمبولیستها را گرفته بود، مشخصهٔ اصلی فو توریسم روسی است.

اگر دربارهٔ همهٔ مراحل رشد این نبرد بیندیشیم، میفهمیم که اشتباه خواهد بود اگر «آکمهایسم» را سرآغاز یک گرایش تازهٔ شاعری بنامیم و مکتب تازهای که سمبولیسم را پشت سر گذاشت. آکمهایستها یک گروه مهاجم نیستند: آنها فکر میکنند که رسالت اساسی شان رسیدن به یک تعادل است، حل تضادهاست و آوردن یک رشته اصلاحات. همان اندیشهٔ تعادل،

<sup>1.</sup> Tioutchev

<sup>2.</sup> Nekrassov

<sup>3.</sup> Nadson

<sup>4.</sup> Khlebnikov

Chichkov

همستگی و تکامل که تکیه گاهی است برای اصطلاح «آکمهایسم»، مختصات محريان آن است نه يايه گذارانش. در عمل، آنها گذشته از آنکه سنتها را تغيير نمي دادند، بلكه برعكس به منزلة محافظان آكاه آن سنتها بو دند. افتخار اعادهٔ حشت ژوکووسکی ۱، تبوچف، و فت ۲ با سمبولستهاست و نیز همانها بودند که شروع کردند دربارهٔ پوشکین، باراتینسکی <sup>۳</sup> و پازیکوف<sup>۴</sup> به نحو تازهای سخن گفتن. آکمهایستها همین قلمرو سنت را توسعه می دهند و **ماند**لشتام<sup>۵</sup> با اعلام اینکه «شعر انقلاب، شعر کلاسیک است.» خط کلاسیک را تقویت

آکمهایسم آخرین سخن مدرنیسم است. آنچه مشخصهٔ مشترک آن دو را تشکیل می دهد، برقراری سنتهای تازه، از هر قبیل که باشد، نیست، بلکه نفی نسبی اصولی است که موج دوم سمبولیستها به میان کشیده بودند و سبب پیچیدگی شعر خود آنان شده بود. بی سبب نیست که «آکمهایستها» ای. آنسکی <sup>ع</sup>را به درجهٔ استاد بزرگ خو د بالا بر دند که بیش از دیگران مشخصات اصلی موج اول سمبولیسم را، که مدرنیسم و یا «انحطاط» نیز نامیده می شد، دست نخورده نگه داشته بود. بدینسان آن وضع زیبائی شناختی که نقطهٔ عزيمت اين نهضت بود، حفظ شده بود، اما بعدها نهضت سمبوليسم، از اين وضع زیبائی شناختی فاصله گرفته بود، زیرا تسلیم این اندیشه شده بود که گرایشهای هنریش را بر پایهٔ مذهب و فلسفه بنیان گذارد. اما سرانجام دو انتهای منحنی به هم پیوست و دائره بلابازگشت به نقطهٔ عزیمتش بسته شد. آکمهایستها با تأئید ارتباط خودشان با «آننسکی»، در واقع به عنوان آخرین بازیگران این دائرهٔ بزرگی که مدرنیسم نام دارد به میدان آمدند.

<sup>1.</sup> Jovkovski

<sup>2.</sup> Fet

<sup>3.</sup> Baratynski 6. I. Annenski

<sup>4.</sup> Yazykov

#### ۶۶۰/مکتبهای ادبی

پیش تاختن و پشت سر گذاشتن سمبولیستهاکار فوتوریستها بود. اما شعر روسی، در دستهای آنها چنان تغییر شکلی داد که کمتر تصور می رود به این زودیها تحول دیگری به خود ببیند. نشانهٔ مشخص این تحول نظریهٔ «ایماژینیستها» است که اصل ایماژ (تصویر) را پایگاه شعر قرار می دهد. اصل منظوم بودن شعر رفته رفته ضعیف می شود و در عوض، راهی به سوی شگفتگی نثر هموار می گردد. کوشش «بی یلی» به این قصد که مرز بین شعر و نثر را از میان بردارد، نشان دهندهٔ یک دوران انتقالی است، اماکاری است اجباری و مصنوعی و آیندهای ندارد. فعلاً ما به سوی یک نثر حقیقی می رویم که رو به شعر ندارد. و شعر محکوم به این است که چند سالی در خود فرو رود و نیروهای تازهای ذخیره کند.

آخماتوا و ماندلشتام چهرههای بزرگ آکمهایسم هستند. آنان در عین حال که حافظان سنتها هستند، ممکن است استادان و مربیان شاعران جدید هم باشند اما این حادثه به همین سادگی و مستقیماً اتفاق نخواهد افتاد. ماندلشتام که با قدمهای محکم و مطمئن به راه خود می رود، فعلاً بسیار دست نیافتنی تر از مایا کوفسکی است که مردم به او خوگرفته اند و به تدریج در محافل بسیار بزرگ تحسینش می کنند. محبوبیت آخماتوا در شروع جریانهای تازه تأثیر شدید نداشته است، اما شعرش نشان می دهد که او از همان آغاز به تعادلی که مورد نظر آکمهایستها بود رسیده است. تعادل بین شعر و کلمه، بین عنصر مورد نظر آکمهایستها بود رسیده است. تعادل بین شعر و کلمه، بین عنصر وزن و عنصر کلمه. و شعر ادبی بی آنکه تحول آیندهٔ آن را در نظر بگیریم، از هماکنون سبکی کمال یافته است، به منزلهٔ قانون و قاعدهای در آمده است که می توان از آن تقلید کرد. اما فعلاً نمی توان چندان از آن فراتسر رفت. تاریخ می توان بازی خود دارد، حتی اگر آنها را مانند راز سر به مهری از همه مخفی کند.

۱. پیروان ایماژینیسم Imaginisme مکتب شعر روسی در آغاز حکومت شوروی (۱۹۱۹\_۱۹۲۷)که تحت تأثیر ایماژیسم انگلیسی بود و مدت کوتاهی نیز «یسنین» در رأس آن قرار گرفته بود.

# فوتوريسم

#### Futurisme

فوتوریسم از کلمهٔ Futur به معنی «آینده» گرفته شده است. ایمن جریان ادبی و زیبائی شناختی پیش از جنگ جهانی اول، به ویژه از دو قطب اصلیش که ایتالیا و روسیه بو د در سراسر اروپا پراکنده شد. هر چند که این مکتب در میلانو ایتالیا پایهگذاری شد ولی شناسنامهٔ آن در پـاریس صـادر شـد و بـه صورت «بیانیهٔ فو توریسم» به قلم مؤسس آن فیلیپو توماسو مارینتی .F. T Marinetti) در صفحهٔ اول روزنامهٔ فیگارو ۲۰ فیوریه ۱۹۰۹ انتشار یافت و بعد ترجمهٔ آن در یکی از آخرین شماره های مجلهٔ شع (Poesia) چاپ میلان درج شد. این مجله که مارینتی در سال ۱۹۰۵ تأسیس کرده بود، تا قبل از چاپ این بیانیه مجلهای بسیار سنگین و رنگین و سربراه بود. این بیانیه اول با تجسم غنائي حركت طولاني يك اتومبيل آغاز مي شودكه سرنوشت آن در گودالی گل آلود به پایان خواهد رسد، به طور اساسی بیانگر یک حالت روحی است در ستایش یازده قصیدهای که به طور براکنده عبارتند از عشق به خطر، غریزهٔ عصیان، زیبائی حرکت و سرعت، حدت عناصر اصلی، جنگ «يگانه بهداشت جهان»، انقلاب، نيروي جماعات و همهٔ اشكال بسيار يبشر فتهٔ تمدن صنعتی: اتومبیل کورسی پیروزی ساموتراس در روزگار مدرن است. مارینتی در بیانیه های بعدی می کوشد که فن بلاغتِ این ایدئولوژی دینامیسم را بیان کند که خلاصهٔ آن از این قرار است:کلمات آزاد، همزمانی احساس و

بیان، ویرانی عمدی و حساب شدهٔ شعر عروضی و قواعد نحوی و نقطه گذاری و رسوم سنتی چاپ. بدین سان، اگر چند رمان را استثناء کنیم (مافراکای فوتوریست La piramide (۱۹۱۰) از مارینتی، هرم La piramide اثر قلوریست Aldo Palazzeschi که در سال ۱۹۱۴ نوشته شده بود و در سال ۱۹۲۶ منتشر شد)، شعر آزمایشگاه ابتکاری ترین تجربه های فو توریستی بود. نمونه های مشخص آن مجموعهٔ تسانک و بومب تومب تومب Zang tumb tumb و ۸ جان در یک بسمب کاری ترین تاریخوک و ۸ جان در بخورشید به سوارک رخورشید به و کار ۱۹۱۸) از مارینتی، سوارک رخورشید که از انریکوکاواکولی Enrico Cavacchioli ، شعر آزاد که ایک ایک باز لوکیانو فولگوره Luciano Folgore .

ایدئولوژی فوتوریست که بعدها مارینتی آن را به سوی خدمت به فاشیسم منحرف ساخت ریشه در ناتورالیسم، سمبولیسم و اونانیمیسم و نیز در اندیشههای نیچه، برگسون و ژرژسورل دارد.

«فوتوریسم» در آغاز بر ضد سبک و عقاید دانونزیو D' Annunzio شاعر و رمان نویس ایتالیائی (۱۸۶۳ ـ ۱۹۳۸)، و مغلق گوئی های شاعران آن زمان قیام کرد و علیرغم شاخهای از سمبولیسم، که مبتنی بر الهام و مکاشفه و شهود بود، هرگونه تغزل را از شعر طرد کرد و سبکی نثر مانند به وجود آورد که میخواست نشان دهندهٔ تلاشها و سرو صداهای زندگی صنعتی نو باشد و جز از جنبش و هیجان زندگی جدید و مبارزات صنعتی و حرکت چرخهای ماشین و سیر اتومبیل و غرش هواپیما، که همه مبین دنیای «آینده»اند، سخن نگوید. فوتوریسم با هر گونه ابراز احساسات و بیان هیجانات درونی شاعر و رعایت قوانین دستور زبان و معانی و بیان مخالف است و آزادی «کلمات غیر شاعرانه» را مطالبه میکند و برای بیان این مقصود کلمات مقطع و نامربوطی شبیه به اصطلاحات تلگرافی از خود می سازد.

در این میانگیوم آپولینرکه نمی توانست به جهان بینی آینده نگر مارینتی بی اعتناء بماند، در سال ۱۹۱۳ با متنی که تحت عنوان سنتشکنی آبنده نگر شاعری دانست و پایبندی به نحو سنتی و قالبهای قراردادی را رد کرد. او که شاعری دانست و پایبندی به نحو سنتی و قالبهای قراردادی را رد کرد. او که از سال ۱۹۱۲ اشعار خود را با دیدی آینده نگر را رائه می کرد، در آن اثنائی که کتاب الکلها را منتشر می کرد، در متون دیگری مانند نقاشان کوبیست و تأملات زیبایی شاختی (Méditation esthétique) ادعا کرد که شعر و نقاشی باید مانند برادران دوقلو با هم رشد کنند و پیش بروند. آپولینر که از سال ۱۹۱۰گذشته از شاعری به نقد هنر و ادبیات نیز می پرداخت، او عقیده داشت که شعر نه در ساختهای نحوی کلاسیک و منطقی، بلکه در باز نمود آزادانهٔ تلاقی عین و ذهن و درون و بیرون نهفته است. در مجلهٔ پیشرو هنر و ادبیات با عنوان Les ذهن و درون و بیرون نهفته است. در مجلهٔ پیشرو هنر و ادبیات با عنوان و را دربارهٔ شعر اظهار می داشت، در شعر آپولینر پنجره هائی که دائماً رو به حوادث شگرف و سروصداهای کوچه باز است، صدای تیراموا و گاری شیرفروش همه عناصر شعری هستند. در خطاطی ها (Calligrammes) تصویرهای شیرفروش همه عناصر شعری هستند. در خطاطی ها (Calligrammes) تصویرهای گوناگون درهم رفته اند. تصویرهائی که به صورت نگارش خود به خود ظاهر گوناگون درهم رفته اند. تصویرهائی که به صورت نگارش خود به خود ظاهر می آمیزند.

مارینتی حضور هنرمند را در میان ازدحام مردم، شرط اولیهٔ هنر معاصر می داند. بلزساندرار نیز که به عنوان یک شاعر جهان وطن پیوسته در قطارها و کشتی ها حضور دارد، در اثری با عنوان امروز (Aujourd'hui) خصوصیات فوتوریستی زندگی معاصر را تصویر می کند: «اعلانهای دیوانه وار بر روی شهر رنگارنگ، گلهٔ ترامواها که از کوچه بالا می روند ... صفیر ترولی بوسها در هوا ... بخار آب بازوی متحرک را به کار می اندازد. سیم مسی پای قورباغه را می جهاند. حساسیت هر چیزی اوج می گیرد. بر نیروی کار افزوده می شود. یک تکه پارچه به موسیقی بدل شده است و این قوطی کنسرو شعر پاکدلی است. هر چیزی تغییر زاویه و صورت و اندازه می دهد ... محصولات پنج قارهٔ دنیا در یک بشقاب و در یک جامه گرد می آید ... جرخهای گردان، بالهای پران ... صدائی که روی یک سیم می لغزد و می رود... جهان را

در قالب یک مغز می ریزم. مغزت بوک می شود، یک صدای ترسناک بوق، پنج قاره را مثل مزرعه ای شخم می زند ... همهٔ کشتی های مسافری از چهار طرف به سوی مقصدشان می شتابند ... فلز سرما می خورد ...»

فوتوریسم پس از انتشار بیانیهٔ ۱۹۰۹ مارینتی در محافل پیشرو هنری اروپا و روسیه با شور و شوق استقبال شد. زندگی معاصر، ماشینها و سرعت سرگیجه آور آن را ستود و ساختارهای محکم ادبیات و هنرهای سنتی را درهم ریخت و دری بود که رو به نهضتها و جریانهای ادبی و هنری قرن بیستم نظیر دادائیسم و سوررئالیسم باز شد.

در جهان ادبیات و هنر، هیچ هنرمندی، چه شاعر و چه نقاش یا پیکرساز، به اندازهٔ پیشاهنگان نهضت فو توریسم که چند سالی پیش از جنگ اول جهانی آغاز شد، تأثیرگذار نبودند. زیرا فو توریستها با نیروی ارادهٔ بی نظیری به میدان آمدند. قضاوتهای تند و تیز و بسیار متضادی دربارهٔ آنها ابراز شد. در حوالی سال ۱۹۱۴، پروفسور کوئنتینبل Quentin bell در اثر خود محران در جوامع بشری (The Crisis in the Humanities) آنها را شارلاتان به حساب آورد. به عقیدهٔ پروفسور بل: «امروز برای اینکه منقدان هنر را از خشم دیوانه کنند و یا دستکم به حیرت بیندازند، گوئی چیزی غریب تر از این سراغ نداشتند.» ولی روشن است که این قضاوت آنی است و تحت تأثیر همان تکان اولیه اظهار شده است. بهتر است کمی جلو تر بیائیم و به قضاو تی که پس از گذشت سالها و با دید وسیع تری انجام شده است توجه کنیم: ارنست هانس گومبریچ E. H. و با دید وسیع تری انجام شده است توجه کنیم: ارنست هانس گومبریچ اساک که می توان گفت، خود همسن و سال فو توریسم است، زیرا در سال The Story of Art به دنیا آمده است، در اثر معروف خود داستان هز آماه کابی دارد که بهتر است در اینجا به آن اشاره کنیم. گومبریچ

در این اثر به هنگام تشریح ادوار مختلف میگویدکه یک معبد یونانی، یک تثاتر رومی، یک کلیسای جامع گوتیک و یا یک آسمان خراش مدرن هر کدام خبر از ساختمان مغزی خاصی می دهند و مظهر ساخت اجتماعی متفاوتی هستند. «اگر بگوئیم که یونانیان نمی توانستند مرکز تجاری راکفلر را بنا نهند و یا یک کلیسای گوتیک بسازند، حرفی بسیار منطقی زدهایم.» به عقیدهٔ گومبریچ: «نپذیرفتن هنر معاصر به طور طبیعی کاری بیهوده و پوچ است.» از این گفته می توانیم به این نتیجه برسیم: در حوالی سال ۱۹۱۳، پردل و جرأت ترین و حیرت آور ترین طرز تفکری که به میان آمده است، «فوتوریسم» نام دارد. فوتوریسم در جهان اندیشه از انسانی ترین و پیشرفته ترین نهصت هاست. گذشته از آن، در عین همعنانی با علوم و فنون، میخواهد که انسان را از آسیبهای علم و فن نیز حفظ کند. گومبریچ میگوید: «درک این مسئله بسیار ساده است که انسان چگونه با ماشینی شدن و از بالا سازمان یافتن و قراردادی شدن، و به دنبال آن، به صورت انفعالی به عرف و عادات گردن نهادن، خود را با خطر روبرو میکند ... عرصهای که غرابتها و دخالتهای شخصی را میپذیرد و حتی یگانه عرصهٔ محافظ آنهاست، هنر است ... هنر هم هنرمندان و هم عامهٔ مردم راکه پا به پای آثار آنها پیش میروند، با خود به اعماق روح انسان میبردکه درگذشته نوعی «تابو» تلقی می شد و مردم از پرداختن به آن ابا داشتند. و زندگی عامهٔ مردم راکه معمولاً به دنبال چیزهای نو میگردند، حتی تسلیم هوسهای زودگذری در باب مد روز میشوند، شیرین تر میکند.»

### فو توریسم در تئاتر

در سال ۱۹۱۱ مارینتی با انتشار بیانیهای تحت عنوان بیانه نمایشامهنویسان فوتوریسم نظر خود را دائر بر اینکه عالم تئاتر را نیز مشمول اصول فوتوریسم کند تشریح کرد. در سال ۱۹۱۳ با بیانیهٔ تازهای موزیکهال را به عنوان نمایش

#### ۶۶۶ / مکتبهای ادبی

آینده ستود و اظهار داشت که در موزیکهال بهتر از هر نمایش دیگری می توان مفهوم دینامیسم را (همراهی و سرعت را) مشاهده کرد و نیز مفهوم گروتسک و کاریکاتور را، مشاهدهٔ شباهتهای متعدد بین انسان و ماشین را. در اواخر سال ۱۹۱۴ یک رپرتوار تئاتری فوتوریستی در اطراف بیانیهای با عنوان بیانیه دربارهٔ تئاز فوتوریستی ترکیبی، از مینی درامهای مارینتی، کورا Corra متی ملی Settimelli تشکیل شد. اینها نمایشنامههای بسیار کوتاهی بودند که بر مبنای نوعی زیبائی شناسی تراکم و تضاد و با استفاده از تکنیک مونتاژ تنظیم شده به دند. ا

## در کشورهای دیگر

فوتوریسم ایتالیا با اینکه سخت جنبهٔ ملی داشت در چهار دیواری کشور خود محفوظ نماند. به تقلید از آن، نهضتهای گوناگون با نامهای مختلف در سراسر اروپا پیدا شدند: «فورمیسم» Formisme یا «زونیسم» Vorticisme یا «ویبراسیونیسم» Vibrationisme اسپانیا، و وریتسیسم vorticisme انگلیس، استریدنتیسم stridentisme مکزیک آ ... و در بلژیک و اروپای مرکزی و حتی امریکا و ژاپن نیز به صورتهایی انعکاس پیدا کرد. اما از این میان یگانه جریانی که قابل قیاس با فو توریسم ایتالیا باشد، فو توریسم روس بود که شایسته است در اینجا به آن بیردازیم:

#### فو توریسم روسی

فوتوریسم در روسیه، در سال ۱۹۱۲ با جنجال سیلی به گونهٔ سلیقهٔ مردم علنی

 ۱. برای آشنائی با اصول تئاتر فوتوریستی ترجمهٔ بیانهٔ نمایشنامهنویسان فوتوریست را که در فصل نمونههای فوتوریسم آوردهایم بخوانید.

۲. در آینده شرح همهٔ این عناوین در کتاب «فرهنگ مکتبهای ادبی» خواهد آمد.

شد. بیانیهای که با این عنوان از سوی گروه گیلیا Guileïa و با امضاء ولادیمبر مایا کو فسکی V. Maïakovski (۱۹۳۰ – ۱۹۳۰) منتشر شده بو د. این نهضت، خاصیت جنجال برانگیزی و ضد زیبائی شناختی خود را مدیون آوانگاردیسم ابتالباست و خود از بحران جامعهٔ روسی و مکتبهای شعری آن (سمبولیسم، آکمهایسم) زاده شده است. با وجود این، فوتوریسم روس برای خود به نوعی سنت اسلاو، بت يرستي و «آسيائي» قائل است. از همان سال ١٩١٢، فو توریسم روسی به صورت گروههای رقیب ولی با نشریات مشترک گسترش می یابد. در برابر اگو مفوتوریستها (Ego - Futuristes)ی سزیتر زیورگ (سوريانين Severianine ، انگياتيف Ignatiev ، اوليميوف Olimpov با آثاري تحت عنوان عقاب بر فرازگرداب و پیشکش به آدونیس ۱۹۱۲) و اگو فو تو ریستهای مسكو (شرشينويچ Cherchenievitch، ايونيف Ivniev، لاورينوف Lavreviov، بولشا کوف Bolchakov با آثاری تحت عنوان کورهٔ جسدسوزی عقل سلیم و ضیافت در اثنای طاعون، ۱۹۱۴)، کو یو فو تو ریستهای مسکو (Cubofuturistes) قرار داشتند که عبارت بودند از بورلیوک Borliouk، خلینکوف Khlebnikov، ما ياكو فسكى Maïakovski ،كامنسكى Kamenski ،كروچونيخ Krotchonykh . و بالاخره گروه میانهرو «مرکز گریز» (Tsentrifuga) به عضویت آسهیف Aseïev ، پاسترناک Pasternak ، بو بر وف Bobrov و آکسیو نو ف Aksionov . در سال ۱۹۱۴ سفرهای شعرخوانی در شهرستانها به توسعهٔ نهضت انجامید در کی یف kiev «گروه سمنکو» (M. semenko)، در تفلیس «گروه ۴۱» و در ولادی وستک «گروه آفرینش» ۲۱ / ۱۹۲۰ تأسیس شد. فوتوریسم بیش از آنکه از آموزهٔ معینی تبعیت کند وابسته به افراد بود. ولی آنچه در میان همهٔ این گروهها مشترک شمرده می شد، انکار دید دوگانه از دنیا (سمبولیسم) و بخصوص ایدئولوژی دنیای بورژوا بود. در برابر سرکوب شخصیت به نوعی فردگرائی تمایل داشتند که در مواردی حتی به نارسیسیسم منتهی میشد و در برابر قوانین اخلاقی و زیبائی شناختی، عصیانی آنارشیستی داشتند که نفی

میراث فرهنگی را در بر داشت. فوتوریستها که برای «کلمه» واقعیتی فی نفسه قائل بودند، زبان شاعرانه را دارای استقلال می شمردند و با میل به بازسازی واقعیت کار را به درهم ریختن ساختار نحوی و اوزان شعری و نیز دستکاری در کلمات و معانی آنها (تجدید معنا و ریشه شناختی شاعرانه) می کشاندند تا آنجا که به آفرینش یک زبان «فرامغزی» (زاثوم Zaoum می خلبنیکف) منجر می شد. و چون مانند فوتوریستهای ایتالیا، شیفتهٔ زندگی مدرن (شهر و ماشین) بودند، و می خواستند که سرهای زیبائی شناختی سنتی مدرن (شهر و ماشین) بودند، و می خواستند که سرهای زیبائی شناختی سنتی مدرنیته دست به تجربه می زدند و همکاری شان را با هنرمندان هنرهای مدرنیته دست به تجربه می زدند و همکاری شان را با هنرمندان هنرهای بودن داشتند، اما «کوبوفوتوریستها» واقعیتهای اجتماعی و مضامین ضد بورژوازی، و ضد نظامیگری را وارد شعرشان می کردند. در انقلاب ۱۹۱۷ بیشتر آنها در کنار انقلابیون قرار گرفتند ولی در عین حال با بیزاری شان از بیشتر آنها در کنار انقلابیون قرار گرفتند ولی در عین حال با بیزاری شان از میراث فرهنگی نارضایتی لنین و «لوناچارسکی» را فراهم کردند.

به طورکلی از میان فوتوریستهای روس دو چهرهٔ مشخص حائز اهمیت است: «مایاکوفسکی» و «خلبنیکوف».که شایسته است در اینجا به طور مجزا دربارهٔ هرکدام آنها بحث شود.

ولادیمیرمایا کوفسکی V. Maïakovski بخیره ایکی از بزرگ ترین چهرههای شعر معاصر روس است و چنان شاعر مقتدری است که می توان گفت وجود او چهره شعر روسی را تغییر داده است. او در چارچوبهٔ مکتب فو توریست، برداشت انقلابی تازهای را از زبان شاعرانه ارائه کرده است که عبارت است از بهرهبرداری ژرفی از کاربرد کلمات در همهٔ اشکالش. مخالفت شدید او با گذشته، وی را در صف آفرینندگانی قرار می دهد که با شور و هیجان به انقلاب ۱۹۱۷ پیوستند و همهٔ نیرویشان را در خدمت ایجاد هنر تازهای گذاشتند که در حد ادعاهای سازندگی آن باشد. از نظر مایا کوفسکی هنر

میبایستی نمونهٔ تعهد سیاسی مطلق باشد و باکاربردی سازنده، در مسیر همهٔ جریانهای آوانگارد قرن (فوتوریسم، کوبیسم و غیره) قرار داشته باشد. چنین برنامه ای در واقع پایگاه شکفتگی درخشان هنرها در اولین سالهای انقلاب در همهٔ زمینه ها (شعر، تئاتر، سینما و معماری) در روسیه است. مایاکوفسکی همراه خلبنیکوف به صورت فعال ترین و مورد نظر ترین نمایندهٔ نهضت فوتوریسم درآمد. در شبهای شعری که به عمد پر سروصدا و جنجالی بود و در آنها فوتوریستها میخواستند «سیلی به صورت سلیقهٔ مردم» بزنند، او درخشان ترین چهرهٔ مورد توجه مردم بود. اولین آثاری که بین سالهای ۱۹۱۴ درخشان ترین چهرهٔ مورد توجه مردم بود. اولین آثاری که بین سالهای ۱۹۱۲ انقلاب اکتبر استقبال کرد. در اثنای سالهای دشوار جنگ داخلی مایاکوفسکی این وابستگی خود را به انقلاب تشدید کرد. و گذشته از ایجاد آثار هنری در کارهای تبلیغاتی هم شرکت کرد...

مایاکوفسکی در سال ۱۹۱۴ چنین اعلام کرد: «شعر فو توریستی، شعر شهر، شهر امروزی است. شهر، تجارب ما و تأثیر پذیری مان را از عناصر جدید که شاعران گذشته از آنها بی خبر بودند تقویت کرده است. ما شهروندان، از جنگلها، مزارع و گلها بی خبریم. ما فقط دهلیزهای کوچهها را می شناسیم با جنب وجوش و سروصدای غرنده اش و رفت و آمد جاودانه اش ... کلمه نباید تشریح کند، بلکه به خودی خود بیان کند. کلمه عطر خود را و رنگ خود را و روح خود را دارد. باری، ضرباهنگ زندگی عوض شده است. همه چیز سرعت برق آسایی گرفته است، همانسان که روی توار سینماتوگراف می بینیم. اوزان کند، آرام و منظم شعر قدیم دیگر با روحیهٔ شهروند امروزی سازگار نیست. مظهر حرکت زندگی معاصر، «تب» است. در شهر خطوط منظم و مدور و حساب شده وجود ندارد. زاویهها، برشها و هزار توها. اینها هستند مشخصات تابلو شهر، و در قلمرو زبان، خشونت گفتار، موسیقی گزنده یا دورگه، تصویرهای خشن و تیز مانند خلال دندان ...»

#### ۶۷۰ / مکتبهای ادبی

کینهٔ او به دنیای بورژوائی که انسانها را درهم می شکند و ضایع می کند، از آثار اولیهٔ او مشخص است و می توان آن را در لعن و نفرینی که در ابر شلوارپوش (۱۹۲۵) وجود دارد، در تغزل عاشقانهٔ نی لبک مهره های پشت و در هشدارهای انسان (۱۹۱۷)، مشاهده کرد.

با این همه مایا کوفسکی مورد حملهٔ گروه .R.A.P.P (انجمن نویسندگان پرولترروسی) و نقادان آن (از قبیل پرمیلوف Ermilov) بود. آنگاه شروع کرد به بزرگداشت موفقیتهای اتحاد جماهیر شوروی (با آثاری از قبیل خوب ۱۹۲۷)، باصدای رسا (۱۹۳۰) و چهرهٔ وای لئین (۱۹۲۴) و نیز با هجویهٔ تلخی با عنوان کرسی نشینان (۱۹۲۲) تجدید حیات قرطاس بازی را در ادارات و با دو هجویهٔ دیگر با عناوین دوست دارم (۱۹۲۲) و از این یکی (۱۹۲۳) خرده بورژوازی را به باد حمله گرفت. این انتقادها در دو نمایشنامه با عناوین ساس (۱۹۲۸) و حمام (۱۹۲۹) به اوج خود رسید. اما شاید عدم موفقیت این نمایشها و نیز آزردگیهای دیگر بود که او را به خودکشی کشاند. نو آوری های او در شعر وزن شعر (چطود شعر بگویم (۱۹۳۲)) او را به صورت پدر شعر شوروی در آورده است.

برای پی بردن به اهمیت و جایگاه ویکتور (معروف به ولیمیر) خلبنیکوف است به برای پی بردن به اهمیت و جایگاه است به رسال ۱۹۲۲ مقالهای که مایاکوفسکی در سال ۱۹۲۲ به مناسبت مرگ او نوشت توجه کنیم:

«... به نام دوستانم «آسه یف»، «بورلیوک»، «کروچونیخ»، «کامینسکی» و «پاسترناک»، بدون هیچ شکی میگویم که ما او را یکی از اساتید مسلممان در شعر می شمردیم و خواهیم شمرد. و نیز جذاب ترین و پاک نهاد ترین شهسوار نبرد شاعرانه مان.»

باز هم به گفتهٔ مایاکوفسکی در همان مقاله «این کریستف کلمب قارههای جدید شعر» از سوی مکتب جدید فوتوریست به عنوان مظهر عصیان بر ضد قوانین زیبائی شناختی سمبولیستها درآمد. اما او که میخواست در میان آیندگان به عنوان کاشف قوانین تاریخ باقی بماند از همان آغاز حرفهٔ شاعری تا دم مرگ زودرسش تلاشی عارفانه و در عین حال عقلائی بیوقفهای را آغاز کرد که او را از همهٔ همراهان موقتش فراتر برد، به طوری که در چارچوبهٔ هیچ مکتب مشخص و معینی نمیگنجید. آثار او که گوناگون ترین انواع ادبی را با هم در آمیخته است در سنت ملی روس و در نظام زبان روسی تأثیر زلزله آسائی گذاشته و در مواردی آنها را زیر و رو کرده است.»



# نمونههائی از آثار فو توریستها

۱ بیانیهها

بيانية فوتوريسم (١٩٠٩)

از: ف.ت. مارینتی (۱۹۲۶ \_ ۱۹۲۶) Filippo Tommaso Marinetti

... ما میخواهیم در اشعارمان عشق به خطر و علاقه به نیرو و تهور را به زبان بیاوریم. نترسیدن، شجاعت و عصیان عناصر اصلی شعر ما خواهد بود. ادبیات تاکنون بی حرکتی تو أم باگیجی را، از خودبی خود شدن را و خواب را دوست میداشت. ما دینامیزم مهاجم، بی خوابی تب آلود و دویدن را، پرندهٔ مرگ را، سیلی و مشت را بالا خواهیم برد.

چشمانداز جهان با زیبائی تازهای غنی شده است: زیبائی سرعت. یک اتومبیل مسابقه که لوله هائی مانند مارهای آتشین نفس احاطهاش کردهاند، اتومبیل مسابقه ای که می غرد، از مجسمهٔ ساموتراکه نیکه نیز زیباتر است.

بجز جنگ هیچ چیزی زیبا نیست. اثری که صفت مهاجم نداشته باشد نمی تواند شاهکار باشد، ما جنگ راکه یگانه وسیلهٔ سلامت دنیاست، میلیتاریسم میهن پرستانه را، جان دادن در راه سرزمینهای دنیا را، و تحقیر زنان را استعلاء می بخشیم.

ما میخواهیم که موزهها، کتابخانهها و هر گونه فرهنگستان را ویران کنیم. ما شعر جماعات بزرگی را خواهیم سرود که کار و کوشش، لذت و یا عصیان به حرکتشان در می آورد. ما از تودههای رنگارنگ و پر سروصدائی که در شهرهای بزرگ تحول و انقلاب ایجاد میکنند سخن خواهیم گفت. جنبوجوش فعالیت شبانهٔ کارگاهها و کارخانهها را که برق قوی آنها به حریقی در زیر مهتاب میماند. پلهائی را که مانند

#### ۶۷۴ / مکتبهای ادبی

دوندگان غول آسا از این ساحل به آن ساحل رودخانهها کشیده می شود و در زیر نور خورشید مانند تیغهٔ کاردی برق می زنند.

کشتی های ماجراجو که افتی ها را بو میکشند، لکوموتیوهای سینه پهن، مانند اسبهای بزرگ فولادی که رکابشان از لوله ها ساخته شده است، روی ریل ها زمین را میکاوند. از پروازهای روان و سریع هواپیماهائی که پروانه شان در باد مثل پرچمی در نوسان است سخن خواهیم گفت.

این بیانیهٔ شکننده و این اطلاعیهٔ شدید و ویرانگر را از ایتالیا به تمام دنیا اعلان میکنیم و فوتوریسم را پایه میگذاریم. چون که میخواهیم ملکمان را از قانقاریای پروفسورها، باستانشناسها و ادیبان پرچانه و عتیقهفروشها نجات دهیم.

# بيانية فني فوتوريسم (١٩٠٩)

نحو، نقطه گذاري، صفت، قيد، نميخواهيم.

فعل به صورت مصدر خواهد آمد، زیرا تنها، فعلی که به صورت مصدر است استمرار حیات را نشان می دهد.

صفت حذف خواهد شد، زیرا از این راه، اسم که برهنه مانده است می تواند رنگ اصلی خود را حفظ کند.

قید حذف خواهد شد، چون که قید یکنواختی ناراحتکنندهای به لحن جمله می دهد. باید اسم دوگانه مصرف شود. یعنی اسم دیگری شبیه خودش، بی آنکه حرف ربطی در میان باشد باید به دنبال اسم بیاید.

# بیانیهٔ نمایشنامه نویسان فو توریست (۱۹۱۱) در دفاع از تئاتر فو توریستی از: ف. ت. مارینتی

فو توریستهای اینالیاکه اخیراً در کوچههای «پارم» یک گروه ده هزار نفری را دنبال خود کشیدند و چنان به هیجان آوردند که فقط دخالت نیروی نظامی توانست آرامشان کند، امروز با این بیانیهٔ جدید به ادبات باز م.گردند.

در میان همه اشکال ادبی، آنکه کاربرد فوتوریستی بسیار قوی دارد، مسلماً اثر نمایشی است. ما میخواهیم که اثر نمایشی نیز آنچه امروز است نباشد: یعنی یک محصول حقیر صنعتی که تابع بازار سرگرمیها و لذات شهری است. برای این منظور باید همهٔ پیشداوریهای نفرتانگیزی راکه نویسندگان و بازیگران و تماشا گران را لگدمال میکنند، جارو کرد و دور ریخت.

۱\_از اینروست که ما به نویسنده، بی اعتنائی به تماشاگر را تعلیم می دهیم مخصوصاً به تماشاگران شبهای افتتاح نمایش که روانشناسی مشترک شان عبارت است از رقابت کلاه ها و آرایش های زنانه، بالیدن به یک جایگاه گران قیمت که به غرور روشنفکری تبدیل می شود. لژها و ردیف های جلو را آدم های مسن و ثروتمند اشغال می کنند که طبعاً

مغزشان تحقیرگراست و هضم شان بسیار پر زحمت، که هیچ گونه سازگاری با تلاشهای ذهنی ندارد.

در تثاترهای مختلف یک شهر و همچنین در چهار فصل سال روحیه و فراست تماشاگر فرق میکند. ضمناً به حوادث سیاسی و اجتماعی، به مقتضیات مد روز، به رگبارهای بهاری، شدتگرما یا سرما و به آخرین مقالهای که همان بعدازظهر در روزنامه خوانده است نیز مربوط است. بدبختانه هیچ آرزوئی ندارد جز اینکه در تئاتر نمایشی را که می بیند به راحتی هضم کند. از این رو مطلقاً عاجز است از اینکه یک اثر هنری را بپذیرد یا رد کند و یا معایب آن را تصحیح کند. نویسنده می تواند بکوشد که تماشاگران خود را از بی مایگی نجات دهد. همان طور که غریقی را برای نجات دادن از آب بیرون می کشند. اما نویسنده باید مواظب باشد که دستهای وحشت زدهٔ تماشاگر در بازوی او چنگ نزند و او را با خود پائین نکشد، زیرا در آن صورت ناگزیر همراه او در غریوکف زدنها غرق خواهد شد.

۲ همچنین ما وحشت از موفقیت فوری راکه نصیب آثار بیمایه و مبتذل می شود تعلیم می دهیم. نمایشنامه هائی که مستقیماً بی هیچ واسطه و بی هیچ توضیحی، همهٔ مردمی راکه آن را می بینند در چنگ خود می گیرند، آثاری هستند که کم و بیش خوب تنظیم شده اند، اما مطلقاً از تازگی و در نتیجه از نبوغ آفریننده عاری هستند.

۳\_ نویسندگان باید فقط در فکر ابتکاری و بدیع بودن اثرشان باشند. همهٔ نمایشنامه هائی که از یک مسئلهٔ پیش پا افتاده سرچشمه میگیرند یا برداشتشان، سرنخشان، یا قسمتی از شرح و تفصیل شان را از آثار دیگران به عاریه میگیرند نفرت آورند.

۴\_بن مایه های عشق و مثلث خیانت، چون به صورتی افراطی در ادبیات به کار رفته است، باید در صحنه به درجهٔ دوم اهمیت پائین آورده شود /...

هنر تئاتر، مانند هر هنر دیگری، چون هدفش این است که روح تماشاگر را از واقعیت روزمره جدا کند و وارد فضای خیره کنندهٔ سرمستی ذهنی بکند، ما از همهٔ نمایشنامههائی که میخواهند فقط با نشان دادن منظرهٔ جگرسوز مادری که بچهٔ خود را از دست داده است یا دختر جوانی که نمی تواند با عاشق خود از دواج کند و بی مزگی هائی از این قبیل به هیجان بیاورند و بگریانند متنفریم.

۶ ما در هنر و به ویژه در تئاتر، از هرگونه بازسازی تاریخی متنفریم، چه در این کار از زندگی قهرمانان مشهور مانند نرون و سزار و ناپلئون و کازانوا و یا فراچسکاداریمینی استفاده کنند و چه از جلال و جبروت بیهودهٔ لباسها و دکورهای گذشته برای تلقین آن حال و هوا بهره ببرند.

درام مدرن باید رویای بزرگ فوتوریستی را که ناشی از زندگی معاصر ما و خشم و خروش زائیدهٔ سرعت زمینی، دریائی و هوائی و تسلط نیروی بخار و برق است بیان کند. باید فرمانروائی ماشین، تشنجهای عظیم انقلابی که مردم را به حرکت در می آورد، جریانهای جدید اندیشه و کشفهای بزرگ علمی که حساسیت و طرز تفکر ما را به عنوان انسان قرن بیستم به کلی تغییر داده است به صحنه آورده شود.

۷\_هنر نمایش نباید به عکاسی روانشناختی بپردازد، بلکه باید ترکیبی شورانگیز از
 زندگی و خطوط مشخصه و معنی دار آن باشد.

۸ هنر نمایش بدون شعر وجود ندارد. یعنی بدون سرمستی و بدون ترکیب شاعرانه. قالبهای عروضی منظم میبایستی کنار گذاشته شود. یعنی نویسندهٔ فوتوریست از شعر آزاد استفاده خواهد کرد و از ترکیب پر جنبوجوش تصاویر و صداها که از ساده ترین لحن، مثلاً برای بیان واقعی ورود یک پیشخدمت یا بسته شدن یک در آغاز می شود و به تدریج با ضرباهنگ هیجانها و به صورت بندهای منظم یا آشفته مثلاً برای بیان پیروزی یک ملت یا مرگ افتخار آمیز یک هوانورد، بالا می رود.

۹\_باید وسوسهٔ ثرو تمند شدن را در دنیای ادب نابود کرد. زیرا حرص سود، کسانی راکه استعداد واقعی شان در خبرنگاری و روزنامهنویسی است متوجه تئاتر میکند.

۱۰ ــما میخواهیم هنرپیشهها را به اطاعت از نویسنده وادارکنیم و از قبول حکومت تماشا گرکه آنها را بی اختیار به دنبال نتایج آسان میکشاند و از هرگونه اجرای مسائل عمیق باز می دارد، بر حذر داریم.

برای این منظور باید عادت عجیب و غریب کف زدن و سوت کشیدن که می تواند تعیین کنندهٔ درجهٔ فصاحت نمایندهٔ مجلس باشد نه تعیین کنندهٔ ارزش یک اثر هنری، از میان برود.

 ۱۱ در انتظار روزی که این عادات به کلی فراموش شوند، فعلاً به نویسندگان و هنرپیشگان لذت از هو شدن را تعلیم میدهیم. هر اثری که «هو» می شود، ضرور تا زیبا و نو نیست. اما همهٔ آثاری هم که بلافاصله برای آنها کف می زنند، از حد هوش متوسط بالاتر نمی روند. بلکه از بی مایگی، ابتذال یا از نشخوار گذشته سرچشمه می گرند.

با بیان عقاید فوتوریست ها برای شما خوشحالم از اینکه نبوغ من، با اینکه بارها از جانب تماشا گران فرانسوی و ایتالیائی هو شده است، هرگز زیر وزنهٔ سنگین کف زدنها . مدفون نخواهد شد. به اتومبیل کورسی

از ف.ت.مارينتي F.T.Marinetti (۱۹۴۴ \_ ۱۸۷۶)

ربالنوع سرکش نسلی از فولاد اتومبیل سرمست فضا که از اضطراب یا به زمین می کویی، لگام بر دندانهای شکافنده

> ای غول هولناک ژاپونی با چشمانی چون کورهٔ حدّادی با خوراکی از شعله و روغنهای ممدنی

تشنهٔ افقها و نخجیرهای نجومی من قلبت را به هیجان می آورم با تق تقهای اهریمنی و هواکشهای غول آسا برای رقصی

که تو بر جادههای سفید جهان پیشاهنگ آن هستی سرانجام، من لگامهای فلزیت را رها میکنم و تو خیز برمی داری با سرمستی در بی نهایتِ آزادی بخش.

> به شنیدن هیاهوی زوزههای صدای تو ... اینک خورشید پسینگاهی، پا به پای چابک تو خلجان خون رنگ خو د را

> > به سوی افق سریع تر میکند ...

ببین، آنجا در اعماق جنگل با چه سرعتی می تازد! ...

چه باک، ای دیو زیبا. من در اختیار تم ... مرا بگیر!
روی زمین ناشنوا، به رغم همهٔ این طنینها،
زیر آسمان نابینا به رغم ستارههای طلانیش
بر شور و اشتیاقم مهمیز می زنم
به ضرب شمشیر بر پوزهاش!
و لحظه به لحظه قامتم را راست می کنم!
تا بر گردنم که لرزان است،
پیچیدن بازوان لطیف و کُرک دارِ باد را احساس کنم.
بازوان افسونگر و دور دست توست که مرا به خود می خواند.
این باد نفس بلمندهٔ توست
بینهایت بی حساب که مرا شادمانه می بلمد!
آه! آه! آسیابهای سیاه که گوئی به هنگام چرخیدن از هم می پاشند
همچون پاهائی نامنظم، [رو به عقب] می دوند ...

اینک کوههاکه آماده می شوند، روی فرار من بالاپوشهائی از طراوت خواب آور فرو ریزند. آنجا! نگاه کنید، به آن مارپیچ شوم. آنجا! نگاه کنید، به آن مارپیچ شوم. ای کوهها، ای جانوران غول آسا! ای ماموتها. که پشت عظیم تان راکمان کرده اید و به سنگینی یور تمه می روید. اینک شما هم عقب ماندید و در کلاف مه غلیظ غرق شدید، و در کلاف مه غلیظ غرق شدید، و من به طور مبهم، صدای خرخری را می شنوم که از پاهای عظیم شما با چکمههای آهنی روی جاده ها بر می خیزد.

## ۶۸۷/مکتبهای ادبی

ای کوهها، با بالاپوشهای لطیفی از لاجورد! ای شطهای زیباکه در مهتاب نفس میکشید!... ای دشتهای ظلمانی! من با تاخت شدید این غول دیوانه از شما میگذرم ... ای ستارهها، ستارههای من صدای پاهای او را میشنوید، و طنین زوزههایش را و ریههای مفرغیش که لاینقطع فرو میریخت، من حاضرم شرط ببندم... با شما، ستارههای من!

> تندتر، باز هم تندتر، بی وقفه و بی آرام ترمزها را رهاکنید!... نمی توانید؟ پس بشکنیدشان! تا نبض موتور ضربانهایش را صد برابر کند! ...

هوررا!... دیگر با زمین بی حرکت تماسی نیست!... سرانجام جدا می شوم و به نرمی پرواز می کنم بر فراز کثرت سرمست کنندهٔ ستارگانی که در بستر بزرگ آسمان روانند. قسمتی از ابر شلو ارپوش از: ولادیمیر مایا کوفسکی ترجمهٔ مدیا کاشیگر

اگر میخواهید حتی از نرم نرمتر میشوم مرد نه ابری شلوار پوش میشوم.

> می آیی می آیی عُنُق تر از عُنُق می گزی پوست گوزنِ دستکشت را راستی خبرداری؟ دارم شوهر می کنم بکن!

## ۶۸۴ / مکتبهای ادبی

خیال می کنی از پا در می آیم؟
ببین
ببین
آرام تر از نبض یک مرده
یادت رفته چه می گفتی؟
جک لندن
چول
عشق
ماجراجویی
من اما می دیدم
تو ژوکوند بودی
تو ژوکوند بودن

از نو عاشق باز روشن خواهم کرد خم ابرو به آتش باز خواهم چرخاند خم ابروی به آتش روشنم را در قمارخانهها آوارههای بیخانه را خانههای سوخته است

بازیام میدهی؟

جنونت یاقوت است عقل یاقوتت اما نمی ارزد به پشیز گدایان یادت رفته؟ آتشفشان وزووا بازی خورد پومینی فرو مرد

های! آقامان! های! کشته مردههای کفر و جنایت و قتل از شما می پرسم آیا دیدهاید چهره یی آرام تر از چهرهٔ دژم من؟ وقتى آرامم انگار خودم نیستم انگار در درونم کسی دیگر مىزند دست مىزند پا الو! مامان؟ مامان!

يسرت مريض شده!

## ۶۸۶ / مکتبهای ادبی

بهترین مریضی دنیا راگرفته مامانا قلب يسرت گُرگرفته مامان! بگو به خواهرها به لو دا به او لگا يسرت برادرشان در به در شده هركلامي مىجهد بيرون از دهان سوختهاش رانده است و مطرود حتى هر شوخياش مطرود است و رانده دهان سوختهٔ يسرت روسیی خانهٔ آتش گرفته یی است قی میکند روسپيان برهنهاش

> مردم بو میکشند بو بوی سوختگی است

آتشنشانی کمک!
اما
آتشنشانها
درنگ!
تورا به چکمههایتان
تورا به برق کلاهتان
قلب مشتعلم را
با ملایمت
خاموش کنید
برایتان
خودم
آب خواهم آورد

. . . . .



# آ کمهایسم Acméisme

این عنوان از کلمهٔ یونانی Akmé به معنی شکفتگی و کمال گرفته شده است و به نهضتی اطلاق می شو د که در سالهای ۱۹۱۲ الی ۱۹۱۴ در سن پتر زبورگ باگر دهم آمدن شش شاعر به وجود آمد. این شاعران عبارت بودند از نیکلای كوميك Anna المال (١٩٢١ ــ ١٩٢١)، همسرش آنا آخماتوا Anna ــ ۱۸۸۱ مـرگی گورودتسکی Akhmatova مـرگی گورودتسکی S. Gorodetski مـرگی ۱۹۶۷)، اوسیب ماندلشتام Ossip Mandelstam (۱۹۳۸ ـ ۱۹۳۸) و دو شاعر دیگر. در سال ۱۹۱۱ گومیلف شاعرانی را که میخواهند از قید رهبری «و. ایوانف» شاعر سمبولیست رها شوند دور خود جمع میکند و یک «کارگاه شاعران» تشکیل می دهد که چایخانه و مؤسسهٔ نشر نیز در کنار خود دارد و جلسات منظم شاعران در كابارهٔ «سگ ولگرد» تشكيل مي شود. سيس اعضاء مشهورتر این کارگاه که نامشان در بالا آمد، عنوان «آکمهایست» به خود می دهند و مبارزه با عرفان سمبولیسم را آغاز می کنند. سه بیانیه برای آکمهایسم نوشته می شود که دو بیانیهٔ اولی از گومیلف و گورود تسکی است که در ژانویهٔ ۱۹۱۳ در شمارهٔ اول مجلهٔ آپولون منتشر می شود، اما بیانیهٔ سوم راکه عنوان آن سحرگاه آکمه ایسم (Utro Akmeizma) است، اوسیب ماندلشتام نوشته است که مقالهای سنگین و ظریف است و انتشار آن به عنوان بیانیه برای عامهٔ مردم امکان پیدا نمیکند. این مقاله سرانجام، شش سال بعد یعنی در سال ۱۹۱۹

منتشر میشود. برای آکمهابستها اثر هنری صددرصد به دنیای محسوس تعلق د

برای آکمهایستها اثر هنری صددرصد به دنیای محسوس تعلق دارد که باید آن را دوست داشت و به ویژه موجودیت شگرف آن، یعنی موجود انسانی و واقعیتهای درونی او را (آخماتوا)، آثار برجستهٔ فرهنگ جهانی را، شهرها و کلیساهای جامع را (ماندلشتام) گیاهان و گلها و حیوانات وحشی و شهرها و کلیساهای جامع را (گومیلف)، نیروهای طبیعت را (گورودتسکی). و کاشفان شجاع را (گومیلف)، نیروهای طبیعت را (گورودتسکی کورودتسکی معتقد بود که باید اسم نهضت را «آدامیسم» Adamisme (به معنی برداشت محکم و مردانه از زندگی) گذاشت. ماندلشتام عقیده داشت که باید در بوطیقای آکمهایستی جایگاه اصلی را به «کلمه» داد: کلمه \_ تصویر، کلمه \_ صدا، کلمه \_ تصویر، کلمه \_ کومیلف بیان شد که از سال ۱۹۱۱ تا ۱۹۱۴ در مجلهٔ آبولون منتشر شدند و نیز در مقالهای از او تحت عنوان «کالبدشکافی شعر» (۱۹۲۱)، و بالاخره در سلسله مقالاتی که ماندلشتام بعد از جنگ نوشت و در سال ۱۹۲۸ در مجموعهای گردآوری شد.

آکمهایسم نوعی انقلاب در سلیقه است: در برابر سمبولیسم آلمانی، از زیبائی فرانسوی، وضوح لاتینی و شجاعت انگلیسی دفاع میکند. حملهٔ متقابل سمبولیستها و نیز رقابت پر سروصدای فو توریستها سبب شد که بحرانی در کارگاه شاعران پدید آید به طوری که در دسامبر ۱۹۱۳ آخماتوا و ماندلشتام پیشنهاد انحلال آن را دادند. در ۱۹۱۴ گومیلف به جبهه رفت. پس از پایان جنگ، در تابستان ۱۹۱۸ به پتروگراد برگشت، از همسرش (آنا آخماتوا) جدا شد و بدون شرکت آکمهایستهای دیگر، دومین کارگاه شاعران را (به اتفاق ایوانف و چند نفر دیگر) تشکیل داد و نیز تحت حمایت ماکسیم گورکی، آموزشگاهی برای شاعران جوان تشکیل داد. اما او به ظن قوی اشتباها به همکاری با گروه ۶۱ نفری که برای سرنگونی رژیم کمونیستی توطئه کرده بودند متهم شد و همراه آنان تیرباران شد.

همسر او آنا آخماتوا، که شعرش در عین بهرهمندی از زیبائی کلاسیک دارای تصاویر بسیار روشن و ملموس و حتی گاهی مضامین ترانههای عامیانه است و در آنها دروننگری رثائی با لحن عرفانی درهم آمیخته است، یکی از بزرگ ترین و محبوب ترین شاعران معاصر شوروی شمرده می شود. وی ظاهراً چیزی از انقلاب نمی فهمید، لحن غنائی اندوهبار اشعارش، در عین حال به نوعی حال و هوای جنگ داخلی را داشت. اما با همهٔ اینها هرگز به فکر مهاجرت نیفتاد. به سکوت طولانی محکوم شد، به تاشکند تبعید شده بود و سالها اشعاری را به آنکه امید چاپ شدن داشته باشد روی هم می انباشت، فقط در دوران حملهٔ آلمان نازی، احساسات میهن پرستانه اش به جوش آمد و شعری با عنوان باد جنگ ۱۹۴۰ سرود که در سال ۱۹۴۶ با سانسور منتشر شد. سرانجام پس از بیستمین کنگرهٔ حزب کمونیست، منتخبی از اشعار غنائی خود را در ۱۹۶۱ و نیز شهر بی قهرمان را در سال ۱۹۶۳ انتشار داد.

گورودتسکی از «کارگاه شاعران» سر در آورده بود و با آثاری نظیر چند جریان ادبیات معاصر روس (۱۹۱۳) و چوبدست گل کرده (۱۹۱۴) به صورت نظریه پرداز آکمه ایسم درآمد. او پس از انقلاب به مضامین اجتماعی علاقه پیدا کرد و حتی داستانهای منثور نوشت و اوپرانامه ها و اشعار میهنی نیز سرود.

اما تواناترین و با فرهنگ ترینِ شاعران آکمهایست، اوسیپ ماندلشتام بود. او نیز شعری بسیار قوی، آهنگین، پیچیده و دشوار و آکنده از ارجاعات فرهنگی داشت. اما در سالهای آخر زندگی کوتاه خود پیوسته از تبعیدی به تبعید دیگر رفت. در این میان به کارهای تجربی و نوشتن انواع مختلف ادبی به نثر در موضوعات مختلف پرداخت از این قرار: حسب حال، در هیاهوی زمان به نثر در موضوعات مختلف پرداخت از این قرار: حسب حال، در هیاهوی زمان (۱۹۲۵)، تجربهٔ صور روایی تازه در مهرِمصری (۱۹۲۸) و سفر به ارمستان (۱۹۳۳) و اندیشههای انتقادی در پیرامون شعر (۱۹۲۸) و گفتگو دربارهٔ دانته (که در سال ۱۹۳۰ نوشته شده بود و در ۱۹۶۷ چاپ شد) و بالاخره اشعار سالهای تبعید در

#### ۶۹۲/مکتبهای ادیی

دفترهای ورونژ (۱۹۳۵ ــ ۱۹۳۷)که در آستانهٔ آخرین دستگیریش سرود و در سال ۱۹۳۸ در یکی از اردوگاههایکار اجباری درگذشت.

آکمهایستها که وضوح لحظه را به فضای بی ثبات و مبهم سمبولیسم ترجیح داده بودند، دنیائی منظم تر اما محدود تر آفریدند که قدرت نوجوئی فوتوریسم را نداشت؛ دوران رواج آکمهایسم به عنوان مکتب هم بسیار کو تاه بود، اما وجود شاعران بزرگ در این مکتب تأثیر آن را در ادبیات جهان پایدار کرد بخصوص که ماندلشتام و پاسترناک و نیز مایاکوفسکی شاعر بزرگ دیگر آن عصر که فوتوریسم روسی را پایه گذاشته بود، خود جزو حلقهٔ زبانشناسی مسکو بودند که به کارهای جدی تئوریک دربارهٔ شعر و ادبیات پرداخت و فرمالیسم روس را پایه گذاشت.

گفتنی است که آکمهایسم در آغاز کار، در سال ۱۹۱۴ از سوی منقدان و جامعه شناسان ما رکسیست به خوبی استقبال شده بود (شاید به این سبب که در مخالفت آن با عرفان سمبولیستی نوعی ماتریالیسم را می دیدند)، اما پس از انقلاب به آن عنوان «ادبیات اشراف و زمینداران» دادند و محکومش کردند. و ماندلشتام با شهامتی که جانش را بر سر آن گذاشت در سال ۱۹۳۷ اعلام داشت که «من نه مرده ها را انکار می کنم و نه زنده ها را.» و اکمهایسم را «حسرت فرهنگ جهانی» نامید. موج بدگوئی و تهمت زدن به آکمهایسم (و نیز به فرمالیسم) در سال ۱۹۴۵ با گزارش ژدانف به اوج خود رسید.

# نمونه هائى از آثار شاعران آكمه ايست

شعر

از آنا آخماتوا (۱۸۸۹ ــ ۱۹۶۶)

Anna Akhmatova

چرا این قرن بدتر از قرنهای دیگر است شاید از این روکه غرق در اضطراب روی سیاه ترین زخم خم شده است بی آنکه بتواند درمانش کند.

در غرب، خورشید زمینی هنوز پر توافکن است و زیر اشعهاش بامهای شهر می درخشند اینجا زنی سفیدپوش بر درها صلیب می کشد و آهسته کلاغ ها را صدا می کند.

# حال که (۱۹۳۸ \_ ۱۸۹۱) Ossip Mandelstam

حال که نتوانستم دستهایت را برای خود نگه دارم حال که به لبهای ابریشم و نمکت خیانت کردم باید در آکروپل منتظر صبح باشم. از گریههای ستونهای باستانی چقدر بیزارم!

آخائیها در تاریکی اسبشان را آماده میکنند سوهان با دندانههایش جدارها را میساید هیچ راهی نیست که جشن خون نگیرند، هیچ نامی، صدائی، اثری از تو نیست.

چگونه توانستم، چگونه،که بازگشتت را باورکنم؟ چرا با شتاب از تو جدا شدم؟ هنوز خروس نخوانده است، روز نیست،

و تبر آتش هنوز به كار نيفتاده است.

جدارها راگریهٔ صمغ مروارید نشان کرده است و شهر اسکلت چوبی خود را شناخته است اما خون به هنگام حمله فواره زده و جادو جنگجویان را در خواب، سه بار افسون کرده است.

«تروا»ی مهربان کجاست؟ حرمسرا و شاه کجاست؟ ویران خواهد شد، ای پریام، کبوترخان بلند و از هر پیکانی تا پیکان دیگر رگباری از چوب فرو میریزد و چوبهای دیگری مانند درخت فندق از زمین بالا میروند.

> ستاره پنهان شده است، دوخت بی درز، سپیده دم، پرستوی خاکستری به شیشه خورد و روز، همچون گاوی که روی کاه بیدار شود، در میدان آکنده از خواب، خود را می رهاند.



اكسپرسيونيسم

Expressionisme



در فرانسه، اکسپرسیونیسم مدتها به عنوان نوعی مصیبت آلمانی دور انداخته شده بود. پل موران، در متنی که به جاذبه و نفوذ ادبیات فرانسه در جهان اشاره میکند، می نویسد: «لندن و نیویورک ... چشمهایشان به ما دوخته شده بود... از برلین حرف نمی زنم که آن سالها در میان وحشت تورم و گرسنگی و اکسپرسیونیسم دست و پا می زد.»

از این رو در نظر فرانسویها اکسپرسیونیسم دوزخ دیگران بود یا دستکم

از این رو در نظر فرانسوی ها اکسپرسیونیسم دوزخ دیگران بود یا دستگم نوعی سقوط زیبائی شناختی به دنبال شکست نظامی، سیاسی و جهانی. آثار تشنج آلود و نارس آن خبر از ورشکستگی تاریخی ملت آلمان و سران آن می داد و جالب اینجاست که فرانسوی ها در عین حال که اکسپرسیونیسم را نمی شناختند، از محکوم کردن آن ابائی نداشتند و از این نکته بی خبر بودند که ادبیات آلمان با ظهور اکسپرسیونیسم گذشته آز اینکه دیگر نمی خواهد دنباله رو و مقلد ادبیات بیگانه باشد، تأثیر این انقلاب ادبی که تنها هنرمندان یک نسل انجام دادند و بیش از ده سال دوام نیافت، پس از از میان رفتن آن نیز، هم در آلمان و هم به طورکلی در ادبیات و هنر جهان باقی خواهد ماند. تاریخ انفجار اکسپرسیونیسم ـ زیرا این جریان برخلاف فوتوریسم و تاریخ انفجار اکسپرسیونیسم ـ زیرا این جریان برخلاف فوتوریسم و تاریخ انفجار اکسپرسیونیسم ـ زیرا این جریان برخلاف فوتوریسم و

موریخ العبار المسیوسیسم کے ریوا این جریات برعارت توتوریسم و سوررئالیسم، نه نهضت حساب شده ای بود و نه مکتب تأسیس یافته ای سال ۱۹۰۷ است و پایان آن چند سالی پس از شکست آلمان در جنگ جهانی اول.

این دوران کوتاه در عین حال دوران بسیار آشفته ای در تاریخ جهان است. در همین مدت کوتاه، گذشته از جنگ جهانی، انقلاب اکتبر در روسیه پیش آمد، و عمر امپراتوری آلمان نیز پایان یافت. در عالم هنر نیز در کشورهای مختلف، پدیده های مشابهی در پیدایش اکسپرسیونیسم آلمان مؤثر بودند: (گوگن، ونگوگ، استریندبرگ، مونش، داستایفسکی.)

اکسپرسیونیسم در واقع ناشی از نوعی برخورد تازه با زندگی است. یا بهتر بگوئیم پیشبینی فاجعه است. در یک جامعهٔ سرمایهداری وقیح و مسلط، پرولتاریا از نظر اکثریت بر امپریالیسم پیروز شده بود، اما نتیجهٔ این پیروزی جنگ و شکست و جمهوری نایایدار وایمار بود.

خلاصه اکسپرسیونیسم نتیجهٔ زیبائی شناختی کلاف سردرگم فجایع گوناگون نیست، بلکه عصیانی بر ضد آنهاست. همانسان که مالاپارته در کتابی «تکنیک کودتا» را توصیف کرد، شاعران و نقاشان اکسپرسیونیست هم در واقع تعریفی از ملال و عذاب تمدن امروز را ارائه دادند. در این طرز تلقی، هنر از چهارچوبهٔ زیبائی شناسی فراتر می رود و ریشه های خود را در اعماق زمینه های مذهب، فلسفه، سیاست و اجتماع فرو می برد. عناصر تشکیل دهندهٔ خود را با در آمیختن زمینه های فلسفی، کیهانی، ایده آلیستی و اخلاقی، به امید انقلاب اجتماعی از این زمینه ها میگیرد. بنابراین، اکسپرسیونیسم می خواهد که احساسات «اساسی» و «وضع بشری» را آنچنان که هست بیان کند.

این احتیاج تازه به بیان را تنها حوادث تاریخی، مثل جنگ و انقلاب، اقناع نمی کند: اکسپرسیونیسم در سال ۱۹۱۰ به کلی شکل گرفته و تأسیس شده است. هنرمندان اکسپرسیونیست دلیل اصلی این احتیاج به بیان را در این می دانند که جنگ و انقلاب را نتیجهٔ اشتباهات بسیار قدیمی تر جامعهٔ سرمایه داری می شمارند. اعتراض اکسپرسیونیستها به ویژه ناظر بر تسلط روزافزون تکنیک بر زندگی بود و نوعی جهان بینی صددرصد پوزیتیویستی و از خود بیگانگی که بر روابط انسانی حاکم شده بود. اکسپرسیونیستها این ارزشهای

حاکم را به کلی دور ریختند. به نیروهای فردی شان میدان دادند، برداشتهای ضد ناتورالیستی، ناهماهنگ و آنارشیستی شان در میان سرمایه داران سالهای پیش از جنگ اول تخم وحشت پاشید. بیشتر معاصران آنان نتوانستند توجه کنند که فریاد هذیان آلود در هنر تا چه حدی نشانهٔ اغتشاشات و بحرانهای آینده است.

اکسپرسیونیسم عصیان است و پیشگوئی فاجعه (Apocalypse). تجربهٔ انحطاط و بحران تمدن، و (به گفتهٔ ی.فان هودیس J. Van Hoddis) احساس پیش از وقوع «آخرالزمان»، این هنرمندان را به فکر تغییر اساسی وضع موجود میاندازد. شور، تغییر، عمل، بازگشت، آزادی و انقلاب کلمات رایج در آثار این هنرمندان است.

اکسپرسیونیسم به رغم انکار سنت، می توان گفت که در یک خط تاریخی در صف جریان هائی مانند باروک و «طوفان و شور» قرار می گیرد و نیز الهام بخشان و پیشاهنگانی در جهان ادب و اندیشه دارد (از قبیل کلایست، هولدرلین، بوشنر، کیرکه گور، بودلر، رمبو، ویتمن، نیچه). اما با تمام این احوال قالبهای سنتی را نفی می کند و از ادبیاتی دفاع می کند که تنها ادبیات باقی نمی ماند. اعتراض بر ضد قرار دادهای موجود قالب هنری، در عین حال انکار چهرهٔ جامعهٔ بورژوائی است و قیامی بر ضد نظم موجود.

تحلیل و تعیین انواع تمایلات هنری اکسپرسیونیستهاکار دشواری است. در میان آنها رویای معصومیت را در کنار پیشبینی فاجعه و شور مذهبی را در کنار فریادهای خشم آگین مبارزهٔ طبقاتی میبینیم. و بالاخره هجو سرد و دقت کلینیکی تحلیل را در کنار انفجار نومیدی و ویرانگری دادائیستی را در کنار تعصب شدید. یگانه صفت مشترک بین همهٔ آنها تمایل به افراط و واژگون ساختن ارزشهاست.

## ۷۰۲ / مکتبهای ادبی

در واقع اثری که پیش از خود مکتب به وجود آمده است مظهر آن شمرده می شود، تابلوئی است از ادوارد مونش Edvard Munch (۱۹۴۴ – ۱۹۶۳) نقاش نروژی با عنوان فرباد: موجودی دیوانه از خشم، لرزان در کنار نردههای پلی مشرف بر دریا که گوئی بر اثر تشنجی بالا آمده است، گونههایش را با دو دست فشار می دهد و زیر آسمان خونین فریاد می کشد. در فاصلهٔ دور، دو نفر با شایوهای بلند، یشت به او دور می شوند.

باری این فریاد وحشت و ترس از زندگی در جامعهٔ اسکاندیناوی برخاسته بودکه جامعهای بود اصلاحطلب و پاکدین و بورژوا.

#### كلمه

کلمهٔ اکسپرسیون Expression از دو قسمت که پیشوند به معنی «خارج» است و pression به معنی فشار و فشردگی تشکیل شده است. این کلمه در زبانهای اروپائی معانی متعدد دارد: هم به معنی بیان، عبارت، اصطلاح ـحالت قیافه است و هم به معنی ابراز حالات درون و بالاخره به معنی فشردن است از آن نوع که میوهای را بفشارند تا آبش در بیاید. عنوان «اکسپرسیونیسم» در واقع ناظر به دو معنی اخیر است. ا

در فرهنگ فرانسوی «لیتره» میخوانیم: عرق کردن بر اثر اکسپرسیون به قطرههای عرقی گفته می شود که بر چهرهٔ کسانی که از درد شدید رنج می برند و به ویژه بر چهرهٔ محتضران ظاهر می شود. این صحنهٔ اصلی ظهور اکسپرسیونیسم است که از دل احساس گناه و احتضار تکیه گاههائی برای بیان خود پیدا می کند، آنگاه بر اثر مبالغه در سبک، تکان دهنده تر می شود: بدن برای این به وجود آمده است که درهم شکسته شود. نگاه پیوسته متوجه

 آنهاثی که با اقتباس از فرهنگهای عربی اصطلاح «تعبیرگرائی» را در مقابل اکسپر سیونیسم به کار می برند توجه ندارند که «تعبیر» در عربی به معنی «سخن از کسی و یا از دل خودگفتن» (ناظم الاطباء) است و حال آنکه در فارسی ما آن را به معنی «تفسیر و تاویل» به کار می بریم و اکسپر سیونیسم چنین معنائی ندارد. صحنههای دلخراش است. در این «موزهٔ خیالی» از واقعیتهای جامعه ... گرفته تا جسدهای گوتفرید بن G. Benn جای می گیر د.

#### بحران تمدن جديد

اکسپرسیونیسم اندیشهٔ رومانتیک مدرنیته ای راکه گور خود را می کند و به سوی خودکشی می رود تا حد کاریکاتور مبالغه آمیز کرده است. همان طور که در رمان مرد بی خاصیت روبرت موزیل Robert Musil (۱۹۴۲ \_ ۱۹۴۲) ماجرا با یک کاهش فشار هوا و یک تصادم اتومبیل آغاز می شود. اکسیرسیونیستها که هم تحت تأثیر آهنگ زندگی شهری و پیشرفت تکنیک هستند، و هم غرق رویای فاجعهٔ آینده و سر بر آوردن زندگی دوباره، میخواهند که رفاه بورژوازی و تشخیص حسابگرانه و متظاهرانهٔ آن را با پتکی ویران کنند. بین سالهای ۱۹۰۹ و ۱۹۱۸، جامعهٔ روشنفکری و هنری آلمان خود را با اعتراض کوبندهٔ اکسپرسیونیسم که، همراه فوتوریسم، یکی از پیشروترین جریانهای هنری قرن بود روبرو دید. بیانیه های جنگجویانه، یکی به دنبال دیگری منتشر می شد. یکی از مجله هائی که ناشر افکار و آثار این نهضت بود، نام نمادین Sturm (طوفان) را داشت که در عین حال یاد آور Sturm und Drang (طوفان و شور) قرن پیش بود. مجلهٔ دیگر Aktion (عمل) نام داشت. اشتورم برای اولین بار ترجمهٔ اشعاری از رمبو و بلزساندرار را چاپ کر د و آکسیون اولین مجلهای بودکه بحث دربارهٔ آثارکافکار را شروع کرد و گذشته از اکسپرسیونیستها، دادائیستهای آینده و منتقدی مانند والتربنیامین نیز در آن مقاله می نوشتند. در شمارهٔ ماه مه ۱۹۱۳ آلفرد دوبلین مقالهای نوشت که در آن از نوشتهای «سینماتوگرافیک» دفاع میکرد و از ضرورت «نجات از انسان» و داشتن جرأت تخيل ير تحرك.

شعر تازهای که از تئاتر و کاباره سر برداشته بود، غرایز و احساسهای پیچیدهای را با شدت هر چه تمام تر بیان می کرد و به گفتهٔ گوتفرید بن Gottfried Benn (۱۸۸۶ ــ ۱۹۵۶) «خيزش آتشفشاني كينه، جذبه و عطش انسانيتي تازه و زباني كه گوئي منفجر ميشود تا دنيا را با خود منفجر كند.» اكسپرسيونيسم ميخواهد حتى در صورت لزوم با خشونت تكليف خود را با زبان استادان هنرها، سلاحها و قوانين آنان روشن كند و با زبانِ مادرِ نويسندهها و طبيعتِ مادر نقاشان قطع رابطه كند.

نيهيليسم اكسيرسيونيستها با قالبهاي بورژوازي هم مقابله ميكند. اين ارادهٔ تجدیدنظر در زیبائی شناسی و آوردن سبک طوفانی، آنها را به سوی درهم شکستن قید داستان و موضوع آن رهبری میکند. اگر نقاشی و یا تئاتر اکسیر سیونیستی در قید «تصویر سازی» است، هدف از این کار به کلی متفاوت است. «تصویر» برای اکسپرسیونیستها تنها وسیلهای است برای ایجاد حفرهای در واقعیت، بیرون کشیدن استخوانهای آن و تشریح آن مانند اجساد گندیدهٔ گو تفرید بن ۱ و کاویدن آنچه مرئی است تا دور دست تا آنجا که مانند «فرشتهٔ» ریلکه در نامرئی مستحیل شود. عجیب تر اینکه این آرمانگرائی دیوانهوار با اندیشیدن دربارهٔ ماده نیز همراه است. تکنیک و شرائط هنر با مهارت عجیبی پیشرفت میکند. زایش دوبارهٔ کنده کاری بر روی چوب، اصلاحات آداف آییا Adolphe Appia (۱۹۲۸ \_ ۱۹۲۸) در تئاتر، یا رد قرارداد روانشناختی در رمان، به عنوان مثال در قتل یک گل اشرفی از آلفرد دوبلین Alfred Döblin (۱۸۷۸ \_ ۱۸۷۸). بدین سان اکسیر سیونیسم Mimesis (تقلید) ارسطوئی راکه در ناتورالیسم و یا نقاشی امیرسیونیستی نیز ادامه داشت، از هم پاشید. از نظر اکسیرسیونیستها عمر تقلید از طبیعت به سر آمده بود، انتزاع (Abstraction) می توانست به دنیا بیاید و همراه آن، هنر مدرن. آبستراکسیون را واسیلی کاندینسکی W. Kandinsky (۱۹۴۴ \_ ۱۹۴۶) که نقاش اکسیرسیونیست بود، در سالهای پیش از جنگ جهانی اول ابداع کرد. آیا این قطع رابطه با تقلید ارسطوئی چگونه صورت گرفت؟ بل کله Paul Klee (۱۸۲۹ ــ ۱۹۴۰) در

این باره میگوید: «برای امپرسیونیسم، نقطهٔ قاطع آفرینش اثر هنری لحظه ای است که هنرمند از طبیعت تأثیر میپذیرد، برای اکسپرسیونیسم لحظهٔ بعدی مطرح است، یعنی لحظه ای که آن تأثیر درونی شده، با ترکیبی تازه ظاهر می شود.» ...

بالاخره اکسپرسیونیستها به نیروی کلمه و هنر و قدرت مطلق اندیشههائی که باید عصیان آنها را به نتیجه برساند باور دارند. سرکوب انقلاب آلمان، چه اسپارتاکیست و چه باواریائی، که بیشتر آنان در آن شرکت داشتند، ضربهٔ قاطع را به ایدآلیسم آنها وارد آورد. جریانهای پیشرو دیگر از قبیل «دادا»، «عینیت تازه» یا «هنر پرولتاریائی» نیز به درهم ریختن مکتب کمک کردند، اما همهٔ بدگویان به اکسپرسیونیسم به آن مدیونند، زیرا در واقع خود آنان وارثان آنند. زیرا اکسپرسیونیسم دو چهره دارد: تحت تأثیر رنجهای درون و گذشتهٔ رومانتیک در آلمان، آخرین فریاد درونگرائی است و نیز آخرین فریاد آن فردی است که به گفتهٔ هوفمانشتال، در سنگرهای جنگ جهانی جان فریاد آن فردی است که به گفتهٔ هوفمانشتال، در سنگرهای خود فراتر می رود و داده است. اکسپرسیونیسم تأثیراتی زایل نشدنی در آینده میگذارد. دوران تازهای را افتتاح میکند، دوران انتزاع و هنر که از مرزهای خود فراتر می رود و «موضوع» را منتفی می سازد. خلاصه اکسپرسیونیسم به رغم حسرتهایش که در کار شاعری مانند «بن» بسیار محسوس است و پیوستن بعضی از پیروان آن در را به نازیسم توجیه میکند، در واقع دوران تازهای را آغاز کرده است.

زندگی نامهٔ اکسپرسیونیستهای بزرگ شهادتنامهای است بر خلاقیت، نیهیلیسم و سرکوب شدن آنان: عدهای خودکشی کردند، عدهای زندانی شدند و یا در بازداشتگاههای مرگ هیتلر یا استالین از میان رفتند و بعضیها نیز مانند داستانهای جنائی در حوادث گوناگونکشته شدند. آنان در موجودیت سریع و تشنج آلودشان، هنر مدرن را به میان کشیدند و دلتنگیها و اسرار آن را بیان کردند.

## در ادبیات

# یک انقلاب نارس

نهضت اکسپرسیونیستی را نمی توان مانند کوبیسم، فو توریسم یا سورر ثالیسم، با برنامهای که یکی از پیشوایان آن اعلام کند و همهٔ عقاید خودشان را در آن شرح دهد، تعریف کرد. در عوض، راحت تر است که آن را در زمان محدودی در اطراف جنگ اول جهانی قرار دهیم. یا دقیق تر بگوئیم در سال ۱۹۱۶، سال وحشتناک کشتار انسانها. پیشاهنگان اکسپرسیونیسم از به ویژه دانشجو بودند. بعد دوران تحقیر شده و عاصی هنرمند، نویسنده و به ویژه دانشجو بودند. بعد دوران لت و پار شدن در جنگهای سنگری پیش آمد که ناگهان سراسر یک نسل را از خواب فراموشی بیدار کرد. سرانجام بین سالهای ۱۹۱۷ و ۱۹۲۱، تاریخ اکسپرسیونیسم که پدیدهای اختصاصاً آلمانی بود، با تاریخ انقلاب ناموفقی در آمیخت که بیش از اینکه انقلاب اجتماعی باشد جنبهٔ انقلاب فرهنگی داشت.

سه موردی که از زمینهٔ اجتماعی سرچشمه میگیرد، جهات اصلی این جنبش را مشخص میکند: یک برخورد تند بین نسلها، همانسان که به تناوب در تاریخ آلمان پیش میآید. به عنوان مثال میتوان به «طوفان و شور» سالهای ۱۷۷۰ تا ۱۷۸۰ اشاره کرد؛ یک بحران تمدن که آلمان پیش و بعد از جنگ، بیش از تمام کشورهای دیگر اروپا با آن روبرو بوده است. و بالاخره فاجعهٔ ضعف ارتباط که در آغاز قرن بیستم در سراسر دنیا جستجوی نومیدانهای را برای بیان تازه سبب شد.

چند حادثهٔ فرهنگی هم در این میان حائز اهمیت است: درخشش اندیشهٔ نیچه پس از مرگش، کارهای فروید و تعبیر خواب او، جریانهای غیرعقلانی در فلسفه، رمان اولیس جویس، افسانهٔ رمبو، کشف تئاتر ضدناتورالیستی استریندبرگ،کشف مجدد آثار گئورگ بوشنر ۱۸۳۷ – ۱۸۲۷)، پژوهشهائی در موسیقی به ویژه موسیقی استراوینسکی و همچنین اولین

آشنائی ها با جاز، موفقیت کاباره های ادبی که فرانک وِدِکیند F. Wedekind از پایه گذاران آنها بود. بالاخره نمایش های جشن بازارها (۱۸۶۴ ـ ۱۹۱۸) از پایه گذاران آنها بود. بالاخره نمایش های ورزشی که از آن پس با زندگی فرهنگی مردم در خواهد آمیخت.

با وجود این، اغلب تأثیرات اولیه از هنرهای تجسمی مایه میگیرد، نخست از وان گرگ، مونش و رودن، سپس از گروه انقلابی آلمانی Die Brücke (پل)، از پیکاسو و کوکوشکا Kokoschka ، از گروه هنری der Blaue Reiter (سوارکار آبی، که نام یکی از آثار کاندینسکی را روی آن گذاشته بودند) و بحث و جدل شدید دربارهٔ هنر آبستره که از سال ۱۹۱۱ از سوی وورنیگر Worringer و کاندینسکی Kandinski رواج یافت.

بدین سان سلسله مراتبی در میان وسائل بیان برقرار می شود، در درجهٔ اول نقاشی قرار دارد و پس از آن نوبت شعر می رسد، در جایگاه سوم تئاتر قرار دارد و به دنبال تئاتر است که مسئلهٔ صحنه سازی و کور ئوگرافی مطرح می شود. پس از اینهاست که رمان، موسیقی و سینما وارد میدان عمل می شوند و انتهای صف، معماری و هنرهای تزئینی قرار می گیرند. البته در این میان هنر تبلیغات را هم نباید فراموش کرد. زیرا در واقع در برابر پوسترها و ویترین مغازه ها بود که بعدها قسمت اعظم مردم با روحیه و سبک اکسپرسیونیسم آشنا شدند و به آن گر و بدند.

کانونهای نهضت ادبی بخصوص مجلهها بودند که در برلین و شهرهای مهم منتشر می شدند. مشهور ترین آنها در برلین der Sturm در سال ۱۹۱۰ و Aktion از ۱۹۱۲ به بعد بود. «اشتورم» رنگ سیاسی نداشت و فقط به هنرها می پرداخت. از سال ۱۹۱۲ به نقاشی آبستره و مکتبی که در هنر، شعر و تئاتر نمایندهٔ اکسپرسیونیسم خاصی شمرده می شد، متمایل شد. آکسیون ملتزم تر بود. قبل از جنگ مجلهای صلح طلب بود و موافق نهضت اکتیویست Aktiviste هاینریش مان که کورت هیلر ۱۹۱۰ هاینریش مان

#### ۷۰۸ / مکتبهای ادبی

(Geist und منتشر ساخت آن را تحت تأثیر قرار داد. آن را تحت تأثیر قرار داد.

سانسور ایام جنگ، این انسانهای آزاد را سخت آزار داد. اما باید توجه داشت که نتوانست آنسان که در فرانسه عمل کرده بود، در آلمان نیز فعالیت کند و انتشار اندیشه را متوقف سازد.

همهٔ نسل روشنفکران به طور مسلم، خصومت شدیدی با رژیم ویلهلم دوم داشتند. حال چه از طریق ورود به حزب به این خصومت اعتراف کنند و چه این کار را نکنند، در هر حال مخالف سیستم سرمایهداری بودند که در آن سالها در آلمان در نهایت رفاه، مسلط بود. بین ۱۹۱۰ و ۱۹۲۱ جوانان بین ورود به سازمانهای سوسیالیستی و آنارشیستی، یعنی مخالفت ساده توأم با عدم خشونت و حرکات انقلایی مردد بودند.

# از یأس تغزلی تا خوشبینی انقلابی

اولیسن و مهم ترین گلچین اشعار اکسپرسیونیستی عنوان شفن انسانیت (Menschheitsdämmerung) داشت. این مجموعه که در سال ۱۹۱۹، کورت پنیتوس انتخاب و منتشر کرده بود، در سال ۱۹۵۹ نیز انتشار یافت و ناگهان مردم را متوجه آثاری ساخت که در دوران حکومت نازی مجبور شده بودند فراموش شان کنند. یعنی با آمدن هیتلر و نازی ها ادبیاتی که می توانست به عنوان فریاد ملتها جهانی شود در نطفه خفه شده بود. می توان گفت که تا بیست و اندی سال پس از نابودی هیتلر و نازیسم نیز دنیا چنان که می بایست اکسپرسیونیسم آلمان را نشناخته بود و بحثهای جدی دربارهٔ آن در سی سال گذشته صورت گرفته است.

در این مجموعه اغلب شاعران توانای آن دوران معرفی شدهاند. به عنوان مثال الزه لاسکر ـشولر ۱۹۴۵ ــ ۱۸۶۹) که تغزل بسیار شخصی او، واقعیت را به دنیائی رویائی بدل کرده است که او در آن احساسات

آتشین و آزاد خود نیز نوعی نگرانی عمیق مذهبی را بیرون می ریزد. گئورگ هایم G. Heym با ۱۸۸۷ – ۱۹۱۲) که در برلین زندگی می کرد و ارنست اشتدلر . Stadler آلزاسی (۱۸۸۷ – ۱۹۱۴) و گئورگ تراکل اتریشی (۱۸۸۷ – ۱۹۱۴). در میان این شاعران، خیالپرداز تر از همه هایم است: از نبردهای وهم آلودی مین می گوید که هرگز ندیده است و نیز از تودهٔ اجساد و نعشها. عده ای معتقدند که او در شعرش جنگ جهانی آینده را که خود دو سال پیش از آغاز آن درگذشت پیشبینی کرده است. شعر لاشهٔ بودلر، شعری شوم و بسیار جگرخراش را به او الهام می کند که از مضامین رمبو نیز، نظیر اوفلیای مغروق که برشت نیز در بَعَل خود از آن یاد می کند مایه می گیرد. در شعر «هایم» این اوفلیا، غوطهور در آب پیش می رود و پیشاپیش او موکبی از خفاشان روانند و اوفلیا، غوطهور در آب پیش می رود و پیشاپیش او موکبی از خفاشان روانند و زیبا و تصویرهای موشها در گیسوانش لانه کرده اند. اشتدار از اوزان بلند و زیبا و تصویرهای زنده برای نشان دادن جنگل شهرها استفاده می کند (منظرهٔ بل کُلز، از داخل قطار). تراکل، بیش از همه غرق در تصور مرگ و پایان دنیاست که آن را به ویژه در شعر شب که از یک تابلو مکاشفاتی کوکوشکا مایه گرفته است مجسم می کند.

اولین مجموعههای اشعار گوتفرید بن: سرداب مردگان (۱۹۱۲ Morgue)، فرزند (۱۹۱۲ Morgue) و گوشت (۱۹۱۷ Flaisch) نـمونههای مشخص اشعار اکسپرسیونیستی بودند. او که مانند بسیاری از نویسندگان نسل خویش، پزشک بود، در اشعاری مانند گردش در بخش سرطانی ها، نفرت آور ترین مناظری را که شغل او دیدن شان را ایجاب می کرد، با چنان صراحتی تحلیل می کند که پوچی زندگی روزمره را به خوانندهاش نیز نشان می دهد. او در نوشتهٔ منثوری چنین می گوید: «بین دنیا و من طلاق روی داده است، یک فاجعهٔ اسکیز وئیدی.»

در میان شاعران متعدد دیگر نام ایوان گول Ivan Goll (۱۹۵۰ ۱۹۹۰) شایستهٔ ذکر است. او که آلزاسی است به اتفاق همسرش «کلرگول» نزدیک ترین رابط بین اکسپرسیونیسم آلمان و سوررئالیسم فرانسه است.

#### ۷۱۰ / مکتبهای ادبی

# اكسپرسيونيسم در تئاتر

در تئاتر نیز مانند نقاشی، پیش از اینکه سخن از مکتبی در میان باشد اولین آثار اکسپرسیونیستی در شمال اروپا (در سوئد) نوشته شد. اوگوست استریندبرگ آثار اکسپرسیونیستی در سالهای احر عمرش نمایشنامههائی نوشت که به آثار اکسپرسیونیستی او شهرت دارند و مشهور ترین آنها که از آثار الهام بخش مکتب نیز شمرده می شود نمایشنامهٔ راه دمشق (۱۸۹۹) است.

به تدریج که مسائل فردی جای خود را به مسائل بشری می داد، تئاتر نیز جای شعر را میگرفت زیرا مناسب ترین شکل برای بیان درگیری های اجتماعی بود. اگرچه نمایشنامه نویسان اکسپرسیونیست تحت تأثیر استریند برگ بودند، پیشگام مستقیم آنها فرانک و دکیند F. Wedekind (۱۹۱۸ – ۱۸۶۴) نه تنها از استریند برگ بلکه از ایبسن و نیچه و هاو پتمان هم الهام گرفته بود. او نویسندهٔ نمایشنامه هائی در اعتراض به جامعهٔ بور ژوائی بود و با استفاده از نمایش به سبک سیرک به فرمانروائی تئاتر ناتورالیستی و روانشناختی پایان داد. مبنای تئاتر اکسپرسیونیستی بر این است که نویسنده از طریق شخصیت هایش ارتباط شخصی و درونی نیرومندی را با تماشاگرانش ایجاد میکند تا آنها را در دیدی که از دنیا و جامعه دارد شریک کند. اکسپرسیونیسم برای میکند تا آنها را در دیدی که از دنیا و جامعه دارد شریک کند. اکسپرسیونیسم نمایش، به دست کارگردانانی نظیر: لئوپولد یسنر Jessner و ریشارد وایشرت R. با ترک صحنهٔ معمولی تئاتر به وجود آورد. تئاتر باید «غیرواقعی ترین داقعیت ها» (به گفتهٔ ایوان گول) باشد و یا (به گفتهٔ ب. زوندی Weichert (P. S. Zondi به کندی و یا (به گفتهٔ بی و دنیای عینی.»

اولین اثر نمایشی اکسپرسیونیسم، یک قلمانداز اوسکار کوکوشکابود با عنوان قاتل، امیدزنان که در سال ۱۹۱۰ در مجلهٔ اشتورم منتشر شد و جنجال بپاکرد. در این اثر نقاش کوشیده بود که رنگهای تند و خام نقاشی را در تئاتر مورد

استفاده قرار دهد.

در ۱۹۱۲ نمایشنامههایی به و جو د آمد که آنها را «نمایشنامههای بر نامه» و با «بیانیه» نامیدند. این نمایشنامهها عبارت بودند از گدااثر راینهارد سورگه Walter Hasenclever سراز والتر هازنکلور ۱۸۹۲) Reinhard Sorge (۱۸۹۰ ـ ۱۹۴۰) و روز بیروشنائی اثر ارنست بارلاخ Ernst Barlach و روز بیروشنائی اثر ۱۹۳۸). برنامهٔ این نمایشنامهها عصبان پسران است بر ضد بدران. گدا (Der ۱۹۱۲ ، Bettler) اثر سورگه نمایشنامهای است به نظم و نثر. قهرمان جوان يدركش آن كه تجسم احساس ناب است به آلمان مي رود و همهٔ علائق خود را با زمین و انسانها قطع میکند. از نظر سورگه تغییر ماهیت قهرمان، شاعر، سیس فرزند و سرانجام گدا در درجهٔ اول نوعی ریاضت است. برای بارلاخ «پسر» همان «پسر خدا» است که «روحالقدس» در قالب یک نابینا می آید و او را از مادر زمینیاش جدا میکند تا وقتی که زمان آن فرا رسد، رسالت «منجی» را انجام دهد. این برنامه، در اثر «هازنکور» سیاسی و انقلابی است. او نسل فرزندان را به آغاز نبرد با همهٔ سرکوبهای اجتماعی فرا میخواند. اجرای پسر در سال ۱۹۱۷ آغاز رواج عظیم تئاتر اکسیرسیونیستی در آلمان بود. در بورژواهای کاله (۱۹۱۳) اثر گئورگ کایزر ۱۸۷۸) G. Kaiser در بورژواهای کاله (۱۹۴۵) نگرش نویسنده مبنی بر تحلیل عمیق علل ناخودآگاه است: قربانی که وعده داده شده بود، پاک نبود، می بایستی دوباره مطرح شود تا انسان تازه به وجود آید. نمایش از بامداد تا نیمهشب (۱۹۱۶) پدیدهٔ تحول انسان را در یک محیط کافکائی نشان میدهد: مردی به طور ناگهانی به محاکمه کشیده میشود، و در طول روزی که این ماجرا جریان دارد، یوچی جامعهای راکه با قراردادها و با یُوَل بر سر یاست کشف میکند و در عین حال با روح خود آشنا میشود.

اما پس از شکست «وردن»، تئاتر، تریبونِ مسائل روز می شود و اهمیت جامعه شناختی استثنائی پیدا می کند. جنگ، انقلاب، خشونت و سوسیالیسم، فاجعهٔ فرد و جامعه مستقیماً در نمایشنامه های متعددی بر روی صحنه مطرح

میشودکه طبلهادر شب اثر برتولدبرشت نیز یکی از آنهاست.

# در حاشية اكسيرسيونيسم

امکان ندارد که بتوانیم تنها با یک عنوان «اکسیرسیونیست»، نویسندگان متفاوتی مانند هاینریشمان، آلفرد دوبلین، روبرت موزیل و فرانتس کافکارا تحليل كنيم. هاينريش مان Heinrich Mann (١٩٥١ ـ ١٩٥٠) با نفوذ الترام سیاسیش که در سوژه (۱۹۱۴) با شدت و حدت بیان شده است و نیز با تجاربی در سبک، چنان که در پرونسود اونرات (که فیلم «فرشتهٔ آبی» از روی آن ساخته شد) میبینیم، در مقام نوعی مربی و راهنما قرارگرفته است. آلفسود دوبسلین Alfred Döblin (۱۸۷۸ ـ ۱۸۷۸) که پزشک بود، گذشته از توجهی که به شناخت بیماری های روانی داشت، یکی از نویسندگان صاحب سبک بود که در آثاری از قبیل بردهٔ سیاه (۱۹۰۵) به جستجوی تهور آمیز ترین زیانها برخاسته بود. روبرت موزیل که بی تر دید جزو نویسندگان پیشرو بعد از جنگ بود، مدتها بعد بودکه اثر معروف خود، مرد بیخاصیت (۱۹۳۰ ــ ۱۹۳۳) را نوشت. و اما دربارهٔ کافکا، هر چندکه نثر او هیچ یک از افراطکاری های خاص اکسیرسیونیستها را ندارد، اما باز نمود واقعیتهای ذهنی از درون، یک صحنه يردازي خيالي كاملاً اكسيرسيونيستي انجام مي دهد. شخصيتهاي رمانها و به ویژه داستانهائی مانند مسخ و فهرمان گرسنگی اعمالی ترین نیمونهٔ قهر مان اكسير سيونيستي هستند.

اکسپرسیونیسم به عنوان مکتب در سال ۱۹۲۱، وقتی که وضع سیاسی و اجتماعی با استواری «سیستم»، سخت تر می شود، می میرد، اما ادامهٔ آن در صحنه پردازی، سینما و موسیقی و بالاخره در معماری و مکتب باوهاوس Bauhaus ظاهر می شود. اما نسل جوان شور انقلابی خود را از دست داده و

۱. ترجمهٔ این داستان را در نمونههای آثار اکسپرسیونیستی آوردهایم.

پراکنده شده است.

حیرت آور اینکه مکتبی که با چنین سرعتی نابود شده بود، مدتها پس از انحلالش با شدت هر چه تمام تر سرکوب شد و رژیم نژادپرست نازی آن را تحت عنوان «هنر فاسد» درهم کوبید. جالب این است که ناسیونالیسم دیگری هم با روحیهٔ متفاوتی نظیر همین کار را انجام داد: فرانسه هنگامی که رنانی را اشغال کرده بود، از پذیرفتن هنرمندانی که به مکتب پاریس وابسته نبودند خو دداری کرد.

اما ریشه دار ترین اختلاف، اختلافی است که اکسپرسیونیسم را در برابر مارکسیسم قرار می دهد. بین سالهای ۱۹۳۳ و ۱۹۳۸ مقالات متعددی در حمله به این مکتب ستونهای دو مجلهٔ چاپ مسکو (Internationale Literatur و Sory) را سیاه می کند. سختگیر ترین سانسورچی مارکسیست در این دوران منتقد مشهور گئورگ لوکاچ Georg Lukacs است که در اتهام نامهٔ شدیدش با عنوان عظمت و افول اکسپرسیونیسم این نهضت چپی را نه تنها به این عنوان که رئالیسم سوسیالیستی را نمی پذیرد، مورد حمله قرار می دهد، بلکه آن را به سازش علنی با فاشیسم متهم می کند. آنازگرس Anna Seghers در سال ۱۹۳۰ مشاجرهٔ شدیدی را بر سر این موضوع با لوکاچ انجام داد.

# نمونه هائى از آثار اكسپر سيونيست ها

کلبهٔ سرطانیها از:گو تفرید بن Gottfried Benn (۱۹۵۶ ـ ۱۹۸۶)

> اینجا یک ردیف شکمهای گندیده آنجا یک ردیف سینههای گندیده رختخوابها بوی گند می دهند، پرستارها ساعت به ساعت عوض می شوند

> > آهسته روانداز را بلندکن کپههای گوشت را ببین و شیرهٔ جان راکه ترشح میکند زمانی مردی این را آسمانی میشمرد

به این اندام پوشیده از زخمهای کهنه و به رشتهٔ جوشهای نرم شده دست بزن امتحانشان کن،گوشت وارفته است و دیگر درد ندارد.

> از این یکی به قدر سی نفر خون میریزد هرگز کسی این همه خون دیده است؟ اینجا بچهای را

سرشار از مستى و جاذبه

از سرطان زنده بریدهاند

بگذارید بخوابند! روز و شب. به تازه رسیدگان میگویند خوابیدن بهبودی است. یکشنبهها برای عیادتهاکمی بیدارشان میکنند.

تقریباً دیگر غذا نمی دهند. پشتها زبر شده است. مگسهای کثیف. گاهی پرستار می شویدشان. همان سان که نیمکتی را می شویند.

> گور برگرد هر بستر دهان میگشاید گوشتها میریزد.گرمای تن متصاعد میشود. شیرهٔ جان ترشح میکند. خاک صدا میزند.

# قهرمان گرسنگی (۱۹۲۴ \_\_ ۱۸۸۳) Franz Kafka فرانتس کافکا

گرسنگی حرفهای که کار بسیار حالمی بود، در سالهای اخیر به کلی بازارش را از دست داده است. این قبیل نمایش های بزرگ اگر تحت ارادهٔ خود انسان تر تیب داده می شد برای تئاتر یول خوبی می آورد. اما چنین کاری دیگر امکان ندارد. حالا در دنیای دیگری زندگی میکنیم. زمانی همهٔ مردم شهر علاقهٔ شدیدی به قهرمان گرسنگی نشان می دادند. هر چه روزهای گرسنگی پیش می رفت هیجان آوج می گرفت و هر کسی دلش می خواست که دست کم روزی یکبار او را ببیند. حتی کسانی بو دند که برای چند روز آخر بليط يكجامي گرفتند و جلوي ميلههاي آهني قفس او مينشستند و از صبح تا شام انتظار م كشيدند. شبانگاه نيزكه تأثير صحنه بر اثر مشعلها زيادتر مي شد ساعات تماشا وجود داشت. روزهانی که هوا خوش بود، قفس به بیرون و به هوای آزاد منتقل می شد. چنین روزي معمولا صبح زيبائي بودكه به كودكان اختصاص داده شده بود تا قهرمان گرسنگي را ببینند. او در نظر بزرگان یک وسیلهٔ تفریح مد روز بود. اماکودکان با دهان باز در حالی که برای غلبه بر ترس خویش دست هم را میگرفتند با حیرت او را نگاه میکردند. او در این اثناء بالباس مشکی بندبازان، با چهرهٔ بی رنگ، در حالی که دندههایش بیرون زده بو د مینشست، آن هم نه در روی صندلی، بلکه روی زمین و روی مشتی کاه مینشست. گاهگاه با نزاکت سری خم میکرد، با لبخندی اجباری به سئوالها پاسخ می داد و یا برای این که با تماس دست به میزان لاغری او یی ببرند، یکی از بازوانش را از لای نردههای آهنی دراز میکرد، و بعد دوباره میکشید و در خود فرو میرفت و بی توجه به همه کس و همه چیز، و حتی به ضربه های ساعتی که یگانه اثاث قفس را تشکیل می داد، با چشمان نیمه بسته اش، فقط به فضا خیره می شد، و گاهگاه برای اینکه لب هایش را ترکند، از یک لیوان کوچک آب جرعه ای می خورد.

گذشته از تماشاگرانی که هر روز می آمدند و می رفتند، نگهبانان دائمی هم بو دند که مر دم انتخاب کر ده یو دند. و ظیفهٔ آنها این یو د که سه نفر به سه نفر کشیک بدهند و شب و روز مراقب قهرمان گرسنگی باشند که مخفیانه چیزی نخورد. این روشی بود که فقط برای جلب اعتماد عامهٔ مردم در پیش گرفته شده بود. چون آشنایان به این کار خوب می دانستند که قهرمان در مدت روزه، به هیچ قیمتی حتی با زور هم حاضر نمی شود که لقمهای به دهان بگذارد؛ زیرا غرور حرفهای اش او را از این کار منع می کرد. البته نگهبانان استعداد درک این نکته را نداشتند، بخصوص عدهای از این نگهبانان بو دند که کار خو دشان را جدی نمی گرفتند، اینها به تصور اینکه قهر مان گرسنگی ممکن است در گوشه ای غذائی مخفی کر ده باشد، با هم به گوشهای می رفتند و به بازی ورق می پر داختند تا به او فرصت بدهند که لقمهای بخورد؛ هیچ چیزی قهرمان را به اندازهٔ این کار نگهبانان ناراحت نم کرد. سخت یریشان می شد و گرسنگی اش به صورت غیر قابل تحمل در می آمد. گاهی تا حدی بر ضعف خود پیروز می شد و در اثنای کشیک آنها آواز می خواند و به این وسیله می خواست به آنها ثابت کند که سوءِ ظن شان چقدر بی دلیل بوده است. اما این کار او هم چندان تأثیری نداشت چون که آنها میگفتند: «مردک می تواند در حال آواز خواندن هم لقمهای بالا بیندازد.» و حیرت می کردند. او تماشا گرانی راکه یای نر دههای قفس می نشستند و حتی به نور کمرنگ سالن اکتفا نمی کردند و با چراغ قوهای که از مدیر نمایش گرفته بودند تا انتهای قفس را روشن می کردند، بیشتر می پسندید. این نور تند به هیچوجه او را ناراحت نمی کرد. اصلا او هرگز نمی توانست درست و حسابی بخوابد، اما در عین حال همیشه وقتی که سالن از تماشا گران پر سروصدا مملو بود می توانست چرت بزند. گذراندن یک شب بیخوابی به اتفاق تماشا گران برای او بسیار لذت بخش بود. دوست داشت که با آنها شوخی کند، با تعریف داستانهائی از زندگی سرگردان خودش آنها را بیدار نگه دارد و نشان بدهدکه در قفسش هیچ چیزی نیست و به صورتی که برای هیچ کدام آنها تحمل پذیر نیست گرسنه می ماند. اما لذت بخش ترین لحظهٔ زندگی او پس از روشن شدن هوا بودکه برایش صبحانهٔ بسیار نفیسی می آوردند و تماشا گران با اشتهای اشخاص سالمی که شب تا صبح بیدار مانده باشند آن صبحانه را تا آخر می خوردند. البته کسانی هم بودند که می گفتند این عمل درست نیست و رشوهای است که به مردم داده می شود تا شب را در آنجا به صبح بیاورند. اما این دیگر مبالغه بود.

اما حرفهٔ گرسنگی به این قبیل سوءِ ظنها احتیاج داشت. چون هیچ کس در تمام مدت شبانه روز نمی توانست به طور مداوم ناظر جریان روزه باشد، طبعاً کسی نمی توانست دلیل مؤثری بر قطع نشدن آن بیاورد. از این رو باز هم خود قهرمان یگانه تماشا گری بود که از ادامهٔ روزهٔ خود صددرصد مطمئن بود. اما او به عللی هرگز کاملا راضی نبود. او چنان ضعیف شده و به صورت اسکلت در آمده بود که گاهی حتی مردم تحمل تماشایش را نداشتند و از برابر قفس کنار می رفتند. اما علت این لاغری شدید فقط گرسنگی نبود. بلکه عدم رضایت او از خودش بیشتر او را از بین می برد. زیرا فقط او از نکته ای خبر داشت که تازه کاران این حرفه کاملاً از آن بی اطلاع بودند و آن نکته این بود که گرسنه ماندن کار بسیار آسانی است. در دنیا هیچ کاری آسان تر از گرسنه ماندن نبود.

این مطلب را هرگز از کسی مخفی نمی کرد اما هیچ کس حرف او را باور نمی کرد. همه می گفتند: «شکسته نفسی می کند.» اما در نظر عدهای او کلاهبرداری بود که می خواست جلب توجه کند و چون حیلهای برای این کار کشف کرده بود ادعا می کرد که گرسنگی کار سادهای است و تازه خجالت هم نمی کشید و با گستاخی تمام این مسئله را آشکارا می گفت. در آغاز مجبور شده بود در برابر همهٔ این حرفها مقاومت کند. و بعدها کاملا عادت کرده بود. اما با اینکه نارضایتی درونیش روزبهروز در افزایش بود، در پایانِ هیچ یک از دورههای روزهٔ خود، حتی برای یکبار هم حاضر نشده بود که به میل خود از قفسش جدا شود و افتخار چنین عملی تنها منحصر به او بود. مدیر نمایشش حدا کثر مدت گرسنه ماندن او را چهل روز تعیین کرده بود. هرگز اجازه نمی داد که او بیش از این مدت گرسنه بماند، حتی در شهرهای بزرگ هم. و برای این کار دلائل مهمی داشت. به تجربه ثابت شده بود که در سایهٔ تبلیغات مداوم فقط تا مدت چهل روز می توان علاقهٔ مردم را ثابت شده بود که در سایهٔ تبلیغات مداوم فقط تا مدت چهل روز می توان علاقهٔ مردم را محفوظ نگه داشت اما پس از آن مدت این علاقه به تدریج سست تر می شد و حتی از محبوبیت قهرمان هم کاسته می شد. گرچه این میزان، نسبت به شهرها و کشورهای مختلف تغییر می کرد، اما به طور کلی حدا کثر آن چهل روز بود، روز چهلم قفس که به مختلف تغییر می کرد، اما به طور کلی حدا کثر آن چهل روز بود، روز چهلم قفس که به

گلهای رنگارنگ آراسته شده بود باز می شد. تماشا گران سائن را پر می کردند، موزیک نظامی می نواخت، بعد با بلندگو به مردم اعلام می کردند که برای معاینهٔ نتایج گرسنگی چهل روزه دو دکتر وارد قفس می شوند. بعد دو زن جوان پیش می آمدند و با خوشحالی از اینکه به چنین افتخاری ناثل شده اند می بایستی قهرمان گرسنگی را به ملایمت از چند پله پائین بیاورند و بر سر میزی که غذای مخصوص بیماران روی آن قرار داشت بنشانند. درست در همین لحظه لجاجت قهرمان گل می کرد، گرچه بازوان ضعیف خود را به دستهای زنان که برای بلند کردنش پیش آمده بود تسلیم می کرد، اما نمی خواست از جای خود بلند شود. پس از مدت چهل روز گرسنگی چه معنی داشت که در آن لحظه به روزهٔ خود پایان دهد؟ مدتی دراز تحمل کرده بود و حال که تازه خود را کاملا برای ادامه آن آماده کرده بود چرا در کار او دخالت می کردند؟ حال که خود او می دانست که استعداد گرسنه ماندنش بی پایان است و در این کار رکورد دنیا را شکسته بود چرا نمی گذاشتند که گرسنه ماندنش بی پایان است و در این کار رکورد دنیا را شکسته بود چرا نمی گذاشتند که به یک حملهٔ تصور نایذیر رکورد خودش را هم بشکند؟

این تماشاگران که او را این همه پسندیده بودند، چرا این همه بی صبری می کردند و در صورتی که خود او تحمل ادامهٔ روزه را داشت چرا آنها تحمل نمی کردند؟ گذشته از آن، این تشریفات او را خسته می کرد. راستی روی کاه ها چه راحت بود. حالا مجبور بود که از جا بلند شود و به میز غذائی که حتی تصور آن دلش را به هم می زد نزدیک شود. واقعاً فقط به خاطر این که در حضور خانم ها بود با زحمت زیاد این تهوع خود را آشکار نمی کرد. توی چشم زن هائی که در ظاهر با او آن همه مهربانی می کردند ولی در باطن آن همه ظالم بودند نگاه می کرد و سرش را به علامت نفی تکان می داد.

بلافاصله همان حادثهٔ همیشگی تکرار می شد، مدیر نمایش بی آنکه حرفی بزند پیش می آمد، چون صدای موزیک حرف زدن را بی حاصل می ساخت، خم می شد و به این موجودی که روی کاه ها افتاده بود، به این قهرمانی که آفریده بود، به این شهید (چون به مفهوم دیگری می شد او را شهید نامید) نگاه می کرد، آنگاه برای اینکه به مردم نشان دهد در چه موقعیت حساس قرار دارد چنان هر دو دستش را بالا می برد که گوئی به درگاه خداوند التماس می کند، کمر قهرمان را که فقط پوست و استخوانی از آن مانده بود با دقت فوق العاده می گرفت و او را تسلیم دستهای ظریف خانمها می کرد. اما در همان لحظه بی آنکه مردم ببینند تکان شدیدی به او می داد و مرد بیچاره تلوتلو می خورد. دیگر

قهرمان به کلی تسلیم می شد؛ سرش روی سینه می افتاد و با وزن بسیار کمش روی دوش یکی از خانمها می افتاد. خانم که برای کسک از دل و جان پیش آمده بود در اینجاکاری می کرد که زیاد با وظیفهٔ افتخار آمیز او متناسب نبود، یعنی گردن خود را برای اینکه به تن قهرمان نخورد تاحد امکان دور نگه می داشت، و چون سوفق نمی شد، اگر همکارش که در این لحظه وضع مناسب تری داشت به دادش نمی رسید، ناگهان در برابر تماشاگرانی که غرق شادی بودند گریه را سر می داد و جای خود را به خدمتکاری که به یاریش دویده بود می داد، فوراً غذا را پیش می آوردند و مدیر نمایش در اثنای صدای انفجاری که برای سرگرم کردن تماشاگران ایجاد می شد، به سرعت یکی دو لقمه را به زور در دهن قهرمان سرگرم کردن تماشاگران ایجاد می شد، به سرعت یکی دو لقمه در گوش مدیر نمایش نیمه بیهوش فرو می برد بعد گویا به این سبب که قهرمان آهسته در گوش مدیر نمایش گفته بود گیلاسها را بالا می بردند و موزیک این مراسم را با آهنگ پر سروصدا و نشاط آوری تأیید می کرد. تماشاگران به تدریج پراکنده می شدند و مثل همیشه همه کس، نشاط آوری تأیید می کرد. تماشاگران به تدریج پراکنده می شدند و مثل همیشه همه کس، بعز خود قهرمان ، از آنچه گذشته بود راضی بودند.

سالها به این صورت منظم، با فواصل کو تاه بیمار شد و بهبود یافت و در میان شهرت و افتخار به سر برد. اما با اینکه سراسر دنیا او را تحسین میکرد نمی توانست خود را از عذابی که در روحش بود نجات دهد و چون کسی این عذاب را جدی نمیگرفت رنج او باز هم بیشتر می شد. آیا به چگونه تسلی احتیاج داشت؟ مگر چه آرزوی دیگر می توانست داشته باشد؟ اگر انسان خوش خلقی دلش به حال او می سوخت و به تصور اینکه این اندوه او زائیدهٔ گرسنگی طولانیش است و به فکر تسلی دادن او می افتاد، نا گهان با خشم می غرید و در حالی که همه را دچار و حشت کرده بود، مثل یک حیوان و حشی میلههای قفسش را می گرفت و تکان می داد. اما مدیر نمایش او برای مجازات این قبیل خشمها روش خاصی می گرفت و تکان می داد. اما مدیر نمایش او برای مجازات این حرکت قهرمان از مردم عذر می خواست و می گفت این خشمی است که فقط زائیدهٔ گرسنگی است و باید معذورش می خواست و می گفت این خشمی است که فقط زائیدهٔ گرسنگی است و باید معذورش بدارند و می گفت که چگونه قهرمان با غروری عجیب و نامفهوم ادعا می کند که بیشتر از اینها هم می تواند گرسنه بماند و شور و شوق و حسن نیت و گذشتی را که در این ادعا نهفته بود تحسین می کرد. ولی بلافاصله بعد از این حرفها با فروختن عکسهای چهلمین روز گرسنگی قهرمان که او را در کمال ناتوانی مثل مردهای در بستر نشان می داد، به گرسنگی قهرمان که او را در کمال ناتوانی مثل مردهای در بستر نشان می داد، به تماشاگران، خلاف این ادعا را ثابت می کرد. با اینکه این عمل برای قهرمان تازگی

نداشت، ولی این مسخ چهرهٔ حقیقت اعصاب او را دوباره درهم میریخت و به صورت تحمل ناپذیری در می آمد. اما در این باره هم ادعا می کردند که چون وادارش کردهاند روزهٔ طولانی خود را بشکند دچار این وضع شده است. این دنیای نامناسب برای او قابل تحمل نبود. گاهی اتفاق می افتاد که تا پای نرده ها می آمد و به حرفهای مدیر نمایش گوش می داد اما به محض اینکه عکسها بین مردم تقسیم می شد دست از نرده بر می داشت و ناله کنان عقب عقب می رفت و به پشت روی کاه ها می افتاد و تماشا گران که قوت قلب یافته بودند دوباره به قفس نزدیک می شدند و او را تماشا می کردند.

تماشا گرانی که شاهد این صحنه های گونا گون بودند، در خاطرات چند سال بعد خود دیگر جائی برای این قهرمان نداشتند. زیرا در این اثناء همان بی علاقگی مردم که قبلا درباره اش بحث کرده بودیم ظاهر شده بود. چنان که گوئی این تغییر ناگهانی در ظرف یک شب روی داده بود. شاید هم دلائل اساسی داشت. اما چه کسی به این دلائل اعتنا می کرد؟ در هر حال قهرمان مغرور گرسنگی روزی دید مردمی که شیفتهٔ تفریح و سرگرمی بودند او را ترک گفته اند و برای تماشای بازی های رایج تر مانند سیلی از برابر قفسش می گذرند. مدیر نمایش فکر کرد شاید شهرهائی باشد که در آن هنوز از علاقهٔ قدیم اثری باشد، از این رو او را با خود برداشت و نیمی از اروپا راگشت. اما بیهوده بود. به هر جا که می رفتند مردم را می دیدند که گوئی همه با قرارداد مخفیانه ای از گرسنگی هر جا که می رفتند مردم را می دیدند که گوئی همه با قرارداد مخفیانه ای از گرسنگی گوفه ای روی گردان شده اند. بی شک امکان نداشت آن طور که ظاهر امر نشان می داد، این امر به طور ناگهانی اتفاق افتاده باشد، لکه های کوچکی که زمانی در میان شعله های پیروزی ظاهر شده و چاره نشده بود، اکنون یک یک به خاطر می آمد، اما دیگر چاره جوئی دیر شده بود.

گرسنگی حرفهای شاید باز هم روزی بازارش گرم می شد، اما نسل موجود دیگر به هیچوجه به آن توجهی نداشت. اکنون قهر مان گرسنگی چکار می توانست بکند؟ چون زمانی هزاران نفر برای او کف زده بودند نمی توانست خود را حقیر کند و در میان مردم ده در گوشه ای کز کند. و اما دربارهٔ تغییر شغل و پیدا کردن شغل جدید، هم سنش بیش از حد بالا رفته بود و هم به کار گرسنگی با آخرین درجهٔ تعصب پای بند بود. فوراً از مدیر نمایش و از شریک خود جداشد، و وارد یک سیرک بزرگ گردید و برای اینکه احساس حقارت نکند حتی شرایط قرار داد را نخواند.

در سیرک بزرگی که به تعداد زیاد آدم، حیوان و ابزار و آلات گونا گون دارد برای هر کس حتی برای قهرمان گرسنگی هم کار پیدا می شود، البته به شرطی که پول زیادی نخواهد، و این بار آنها نه تنها خود قهرمان بلکه نام او را که شهرت چندین ساله داشت به خدمت گرفته بودند. واقعاً با در نظر گرفتن آن حالات عجیبش در اثنای نمایش که با وجود سالخوردگی هنوز هم کنار نگذاشته بود، می بایست اعتراف کرد که او قهرمان بزرگی بود که روزهای درخشانی را پشت سرگذاشته بود و اکنون تصمیم داشت که در این سیرک به گوشهٔ آرامی پناهنده شود اما خود او این مسئله را قبول نمی کرد و ادعا می کرد که باز هم مثل گذشته خواهد توانست گرسنه بماند (که البته این را همه قبول کردند) و همچنین ادعا می کرد که اگر بگذارند هر قدر که خودش می خواهدگرسنه بماند رکوردی به دست خواهد آورد که تا کنون نصیب هیچ کس نشده است و دنیا را در حیرت فرو خواهد برد. (و البته با این قصد او هم فوراً موافقت کردند). اما چون بر اثر شدت هیجان، دیگر برد. (و البته با این قصد او هم فوراً موافقت کردند). اما چون بر اثر شدت هیجان، دیگر اعتنائی به علاقه و توجه مردم نکرده بود، همکاران دیگرش به او می خندیدند.

با وجود این خود او هم از وضع موجود چندان بی خبر نبود. وقتی دیده بود که او را با قفسش نه در وسط سن، بلکه در بیرون، و در ردیف قفس های حیوانات درنده جای دادند، کوچک ترین اعتراضی نکرده بود، اعلانها و لوحههای رنگارنگی که به اطراف قفس آویخته شده بود نشان می داد که چه چیزی در درون آن هست. در فواصل نمایشات گروه مردم که برای تماشای بازی ها و حرکات حیوانات وحشی بیرون می ریختند، به هنگام عبور از برابر قفس او حتی لحظه ای نمی توانستند بایستند زیرا در این راه عبور تنگ کسانی که از پشت سر می آمدند مرتباً فشار می آوردند و فریاد می زدند چرا راه را می بندند از این رو قهرمان گرمنگی که در آغاز با هیجان منتظر این ساعتها می شد رفته رفته به زیرا نخست گمان کرده بود که مردم بر اثر فشار جمعیت نمی ایستند، اما پس از عبور سیل زیرا نخست گمان کرده بود که مردم بر اثر فشار جمعیت نمی ایستند، اما پس از عبور سیل جمعیت که سروصدای شدیدشان گوش های او را می آزرد، عقب ماندگان هم می آمدند و در عین حال که راه را بر کسی نبسته بودند و چیزی مانع تماشاشان نمی شد، بی آنکه در عین حال که راه را بر کسی نبسته بودند و چیزی مانع تماشاشان نمی شد، بی آنکه می رفتند و به طرف قفس جانوران درنده می آمدند و جلو قفس می ایستاد، با انگشت قهرمان گرسنگی را نشان می داد و توضیح مفصلی می رفتند. فقط گاهگاه اگر بخت با او یاری می کرد، یک پدر خانواده با بچههایش می آمد و جلو قفس می ایستاد، با انگشت قهرمان گرسنگی را نشان می داد و توضیح مفصلی

دربارهٔ او به بچهها میداد، ولی بچههاکه گرسنگی در نظرشان یک مسئلهٔ عادی بود چیز مهمی از این بحثها نمی فهمیدند و برق چشمهاشان نشان میداد که در انتظار لحظات شیرین تری هستند. قهرمان گرسنگی با خود می گفت: شایدا گر قفسم این همه به حیوانات نزدیک نبود وضعم بهتر می شد.

در اینجاگذشته از اینکه بوی تند آزاردهنده، بی آرامی درندگان در دل شب و سرو صدای شدید آنان به هنگام صبح در انتظار قطعات گوشت، به طور دائم رنجش می داد، تماشا گران هم به آسانی تصمیم می گرفتند که به طرف قفسهای حیوانات بروند و از تماشای او منصرف می شدند. اما جرأت نمی کرد که به مدیران سیرک مراجعه کند، در هر حال این از دحام مردمی را که از برابر قفس او می گذشتند مدیون این درندگان بود، و بعید هم نبود که روزی در میان این مردم کسی پیدا شود و به مدیران سیرک مراجعه کند و بگوید که این قفس در سر راه آنها مانع عبور مردم است و بهتر است که به جای دیگری منتقل شود.

بیشک او در سر راه، مانع کوچکی بود، مانعی که رفته رفته کوچک تر میشد، به تدریج تماشا گران خبر شدند که از آنها انتظار می رود در فواصل نمایشات یک قهرمان گرسنگی را هم تماشاکنند و این مطلقاً به ضرر قهرمان تمام شد. به او اجازه دادند که هر قدر می خواهد گرسنه بماند، و گرسنه ماند. اما هیچ کس نمی توانست او را نجات دهد. همه می گذشتند و می رفتند.

چگونه می توان هنر گرسنه ماندن را برای کسی تشریح کرد. کسی که احساس علاقه نکند نمی تواند چیزی از آن بفهمد. آن اعلانها و لوحههای زیبا را رفته رفته گرد و خاک گرفت و به صورت ناخوانا در آمد. و بعد، همهٔ آنها یک یک پاره شد و از میان رفت. فقط لوحهای که تعداد روزهای گرسنگی را نشان می داد باقی مانده بود. این لوحه که در آغاز، هر روز با کمال دقت عوض می شد، از مدتی پیش روی رقم ثابتی باقی مانده بود، زیرا پس از گذشت چند هفته، حتی این کار کوچک هم در نظر مدیران سیرک بی معنی شده بود، و قهرمان در این مدت، همان طور که از مدتها پیش آرزو داشت، هر قدر که دلش می خواست گرسنه می ماند و همان طور که ادعا کرده بود به هیچوجه دچار زحمت نمی شد. باری در این میان هیچ کس نبود که روزها را بشمارد، همه کس حتی خود قهرمان نمی شد. روزی هم از رکوردهائی که شکسته بود بی خبر بودند. رفته رفته اندوه او بیشتر می شد. روزی

کسی که قدم زنان از برابر قفس او میگذشت در برابر قفس ایستاد، به آن رقم کهنهای که بر لوحه باقی مانده بود خندید و از کلاهبر داری حرف زد. این ابلهانه ترین دروغی بود که بی علاقگی آن را در دنیا ساخته بود زیرا قهرمان گرسنگی نبود که کلاهبر داری می کرد، او با کمال شرافت کار خود را انجام می داد اما همهٔ دنیا با او کلاهبر داری می کرد و حقش را نمی داد.

چند روز بعد این کار هم پایان یافت، یکی از مدیران سیرک روزی به هنگام گردش چشمش به قفس افتاد. از آدمهایش پرسید این قفس عجیب را که مقداری کاه در آن ریختهاند چرا بلا استفاده در آنجاگذاشتهاند. تا وقتی که یکی از آنها لوحهٔ اعلان را ندیده بود هیچ کس نتوانست قهرمان گرسنگی را به خاطر بیاورد. تودهٔ کاه را با چوبی به هم زدند و او را پیدا کردند، مدیر پرسید: «هنوز گرسنهای؟ پس کی به این وضع خاتمه خواهی داد؟». قهرمان گرسنگی زمزمه کرد: «از همه تان معذرت می خواهم.» فقط مدیر که گوشش را به نرده تکیه داده بود توانست حرف او را بشنود و جواب داد: «البته تو را می بخشیم.» و برای اینکه به مأمورینش نشان دهد آدمک در چه حال است با انگشتش می بیشانی خود زد.

قهرمان گرسنگی گفت: «من خواستم که از استعداد گرسنه ماندن من حیرت کنید.» مدیر با نهایت ادب گفت: «البته حیرت می کنیم.» قهرمان گرسنگی پرسید: «ولی برای چه حیرت کنید؟» مدیر گفت: «بسیارخوب حیرت نمی کنیم. ولی چرا حیرت نکنیم؟» قهرمان گرسنگی گفت: «چون که من مجبورم گرسنه بمانم. کار دیگری از من ساخته نیست.» مدیر گفت: «ای بابا، شکسته نفسی می کنی، چراکار دیگری ازت ساخته نباشد.» قهرمان سرش را بلند کرد و چنان که گوئی می خواهد ببوسد، لبهایش را جمع کرد و در حالی که می کوشید حتی یک کلمه از حرفش ناشنیده نماند در گوش مدیر گفت: «چون غذائی را که احتیاج داشتم به دست نیاوردم. اگر گیر می آوردم باور کنید فوراً یک شکم سیر می خوردم. مثل شما ... مثل همه ...» این آخرین حرف او بود. اما در چشمان او که خاموش شده بود هنوز ایمان قاطعی به اینکه گرسنگی را ادامه داده است ظاهر بود. اما این ایمان دیگر با غرور همراه نبود.

مدیر گفت: «خوب، این را ببرید!» و قهرمان گرسنگی را همراه باکاههایش در گور گذاشتند. پلنگ جوانی را در قفس انداختند. در این قفس که مدتهاگرد غم بر آن نشسته

بود، اکنون وقتی درندهٔ جوان به راست و چپ می پرید، خونسر دترین آدم ها دچار هیجان می شدند و پیش می دویدند.

پلنگ سرحال بود. هر غذائی راکه میخواست فوراً پیش او می آوردند. حتی در آرزوی آزادی نبود.

آزادی او گوئی در همان وجود اصلیش بود که هر چه میخواست در آن بود. این آزادی گوئی در دهان او جای گرفته بود. و عشق به زندگی با چنان نیروئی از گلویش بیرون می آمدکه تماشا گران در برابر آن دچار لرزش می شدند.

با وجود این همهٔ آنها دور قفس جمع شده بودند و به هیچ قیمتی حاضر نبودند کنار بروند.

کوبیسم Cubisme



# مقدمهٔ جریانهای ادبی پس از جنگ

همان طور که در فصل پیش اشاره کردیم، مکتبهای جدیدی که پس از مکتب سمبولیسم در پایان قرن نوزدهم روی کار آمدند. دامنهٔ نفوذ خود را تا قرن بیستم و جنگ جهانگیر اول کشاندند. چندین نویسندهٔ بزرگ که در نوشتن رمان و نمایش و تحقیق شهرت یافتهاند مانند ژول رومن و آندره ژید و ژرژ دوهامل، کار ادبی خود را از شعر شروع کردند. در نتیجه، بحث و جدال شدیدی دربارهٔ فن شعر و حتی ماهیت و چگونگی شاعری در گرفت که اصول آن را می توان به شرح ذیل خلاصه کرد:

۱\_ماهیت و کیفیت «الهام شاعرانه» چیست؟ آیا شعر باید آخرین درجهٔ تجلی نیروی عقلانی باشد یا با عرفان و اشراق پیوند یابد؟ آیا شعر یک نوع تجربهٔ مذهبی و «ریاضت» است؟ یا بازی بی ثمر و بی منظور کلمات و اوزان مسلسل است؟ ژول رومن در کتاب آفربنندگان حسب حال شاعری را می نویسد که الفاظی را بر حسب اتفاق از کتاب لغت در آورد و پهلوی هم چید و موضوع جالبی برای سرودن شعر کشف کرد. «دادائیسم» از همین جا ناشی می شود.

۲ آیا شعر باید «ارابهٔ اندیشه» شود و عقاید عمیق فلسفی را بیان کند؟ یا فقط به ساختن آهنگهای خوش آیند بپردازد و معنی را تابع موسیقی کلام کند؟ از همین جاست که جدال «شعر سره» آغاز می شود.

۳\_آیا شعر باید، در هر حال، معنای واضح و مشخص و روشنی داشته باشد یا به شیوهٔ مالارمه در تنگنای افکار مبهم و تاریک فرو رود؟ و بنابراین آیا شعر باید در قلمرو فهم گروه وسیع عوام قرارگیرد یا فقط به انحصار معدودی از خواص در آید؟ پل والری هواخواه اصل اخیر است.

۴\_ آیا شعر باید به همهٔ سنن ادبی پشت پا بزند و الفاظ و زبان تازهای بیابد و شیوهٔ بیان دیگری کشف کند و بدعتهای رمبو و لافورگ را تا پایان ادامه دهد و از قیود زبان جاری و تعبیرات رایج و متداول وا رهد و در هذیان الفاظ غوطهور شود؟ اصول مکتب «سوررئالیسم» از همین جا سرچشمه میگیرد.

۵ سرانجام، آیا شاعر باید پابند اوزان و قوافی قدیم باشد یا به شعر آزاد رو کند و حتی وزن و قافیه و عروض و بحور را به کناری نهد و جز نشر آهنگدار نگوید؟

این مسائل در کتابهای متعددی مانند فن شعر (۱۹۱۳) از «پل کلودل»، و رسالهای در باب صنعت نظم (۱۹۲۳) از «ژول رومن» و شنویر و شعر سره (۱۹۲۵) از «آبه برمون Brémond» و در بیانیهٔ سور رئالیستها و ضمن درسهای پل والری در مدرسهٔ «کلژدوفرانس» (بخصوص رسالهٔ ۲مقدمهای بر فن شعره) مورد بحث و تحلیل قرار گرفته است.

جوابهای گوناگون و متناقضی به این سؤالات داده شده است. عدهای از شاعران پیشاپیش صفهای تندرو قرار گرفتند و برخی، از «خیرالامور اوسطها» پیروی کردند و دیگران به عقب برگشتند و عقاید کهن را به میل و ذوق خود تفسیر نمودند و در نتیجه، مکتبهای «کلاسیسیسم نو» و «رمانتیسم نو» را به وجود آوردند. ولی شدیدترین عقاید افراطی از مکتب «کوبیسم» که پیش از جنگ جهانگیر اول تشکیل شد آغاز میشود. و اینک به شرح این مکتب می پردازیم.

# کوبیسم در نقاشی

کوبیسم پیش از آنکه وارد ادبیات شود، در نقاشی قدم به عرصهٔ وجود گذاشت. در آغاز قرن بیستم هنوز اصول مکتب «امپرسیونیسم» بر عالم نقاشی حکمرانی می کرد. مکتبهای بعدی، مانند مکتبهای ادبی، به نظریات افراطی تندرو متمایل شدند و تصادم همیشگی میان طرفداران نو و نگهبانان اصول کهنه را بیدار کردند. مکاتب «پیشرو» تقلید دنیای خارج و تشریح موبهمو و قوانین کهن طرح و نقش را تمسخر و تحقیر می کردند. مکتب «اکسپرسیونیسم» میخواست احساسهای خاص هنرمند را، ولو عجیب و غریب و استثنائی باشد، بیان کند. مکتب «کوبیسم»، که هنر «انتزاع» است، می کوشد که بینش خود را از اشیاء و حتی موجودات به صورت ترکیب اشکال می کوشد که بینش خود را از اشیاء و حتی موجودات به صورت ترکیب اشکال هندسی در آورد. پایه گذاران این مکتب نخست پیکاسو ۱۸۸۲ ـ ۱۸۸۴ ـ ۱۹۵۴) و چند تن از طرفداران آنان بودند.

به طور اجمال، این مکتب را می توان چنین تعریف کرد که کوبیستها می خواهند در نقش هر منظره، گذشته از آن قسمتی که به چشم دیده می شود، قسمتهای پنهانی و نامرثی را نیز نشان دهند و تمام جهات و عناصر اساسی هر چیز را در آن واحد مجسم سازند. بدین طریق، کوبیستها نقاشی را کاملا از حقیقت واقع دور می سازند، یعنی نمونهٔ آنچه را که نقاش کوبیست روی پرده آورده است هیچ وقت به همان صورت در جهان خارج نخواهیم دید.

مثلا تابلوئی را در نظر میگیریم: درین تابلو یک چپق و یک گیتار که نیمی از آن دیده می شود و یک چرخ لکوموتیو و سبیلهای رانندهٔ قطار و نیمرخی از زن نقاش وجود دارد. همهٔ این چیزها با هم مخلوط شده رسم مدس نلگراف و اشعهٔ آفتاب نیز به آنهااضافه گذشته است. این باش شده سر توی (Auteuil) نام دارد و معلوم است که نفاش می مراسته است ادامه دارد و معلوم است که نفاش می مراسته است ادامه دارد و معلوم است که نفاش می مراسته است ادامه دارد و معلوم است که نفاش می مراسته است ادامه است می مراسط به یک لحظه را در یک جا گرد آورد.

نقاشی که نخستین بار لفظ «کوبیسم» را رواج داد هانری مانیس H. Matisse بود. می گویند ماتیس روزی هنگام تماشای یکی از تابلوهای براک گفت: «اوه! کوب (مکعب)های کوچولو را ببینید!» از آن پس، این لفظ به این گونه نقاشی اطلاق شد.

# کوبیسم در ادبیات

نخستین شاعری که کوبیسم را با موفقیت وارد ادبیات کرد گیوم آپولینر (۱۸۸۱ –۱۹۱۸) بود که از هواخواهان جدی کوبیسم در نقاشی محسوب می شد و کتابی نیز با عنوان نقاشان کوبیست نوشته بود. «آپولینر» پیش از آن، طرفدار مکتب سمبولیسم بود و سپس با حدت و ولع سرسام آوری به همهٔ مکتبهای «پیشرو» می پیوست و طرح جدیدی برای آنها می ریخت و اصول تازهای وضع می کرد و با نبوغ شعری و نفوذ کلام و قدرت تنوع و تازه جوئی خود راههای شگفتانگیزی پیش پای شاعران جوان می گشود. او را باید پیشوای مسلم تمام سبکهای جدید و تندرو و افراطی شمرد. زیرا همهٔ شاعرانی که پس از او بنای مکتب تازه ای را گذاشته اند تحت تأثیر افکار و عقاید و اشعار او بوده اند.

«آپولینر» در سال ۱۹۱۰ به این فکر افتاد که شاعر، مانند نقاش کوبیست، به جای نشان دادن یک جنبه از هر چیز بهتر است تمام جهات آن را نشان دهد: بدین معنی که اجزاءِ اشیاءِ خارجی را «منتزع و مجرد» کند و اگر نتواند، دست کم ترتیب و تنظیمی را که عادت ذهن به درک و بینش اشیاء تحمیل کرده است درهم بریزد و سپس آن اجزاء را از نو پهلوی هم بچیند بی آنکه آنها را با روابط منطقی و خاطره و احساس و استشهاد و تصور و تصدیق به یکدیگر پیوند دهد. بدین طریق شاعر می تواند به «واقعیت برتر» (سوررئالیته یکدیگر پیوند دهد. بدین طریق شاعر می تواند به «واقعیت برتر» (سوررئالیته آورد. مکتب «سوررئالیسم» که در فصول آینده با آن آشنا خواهیم شد از

همین جا ناشی می شود. حتی لفظ «سور رئالیسم» را نیز خود آپولینر ساخته است. (پیش از آن، در سال ۱۸۴۶، بودلر کلمهٔ «سورناتورالیسم Surnaturalisme» را برای نقاشی جدید پیشنهاد کرده بود.)

خصوصیت این گونه شعر در این است که ابتکار عمل را به دست الفاظ می سپارد؛ صور ذهنی بدون پیوند منطقی، گرم گرم از خاطر بیرون می جهند (و بنابراین احتیاج به نقطه گذاری از میان می رود)، تفنن و بدعت خاصی در طرز چیدن حروف چاپخانه به وجود می آید تا برای چشم نیز لذت و درک تازهای حاصل شود (نحوهٔ چاپ بعضی از قطعات اشعار آپولینر، به مناسبت موضوع و مضمون، به شکل دل و قطرههای باران و سیگار برگ و ساعت و کراوات است) و شاعر در ساختمان جمله و قوانین دستور زبان و انتخاب و استعمال وزنهای نادر و نامرسوم آزادی تام دارد.

روز ۱۵ فوریهٔ ۱۹۱۲، ژر ژ پولتی G. Polti در مجلهٔ «لزوریزون» Horizons (افقها)، ضمن بحث از روابط تازهٔ شعر و هنرهای تجسمی از تولد «کوبیسم ادبی» سخن گفت. و در همان سال مجلهٔ هفتگی «فانتازیو» Fantasio ، در واقع به قصد شوخی، متونی از شاعران و نویسندگان بسیار متفاوت را (مارینتی ـ پل فور ـ ژول رومن ـ سن پلرو) را زیر عنوان «ادبیات کوبیستی» گردآوری کرد. در واقع اگر پژوهشهای مربوط به حروفچینی شاعران فتوریست و اونانیمیست و خطاطیهای آپولینر توانسته باشند نقاط مشترکی با نقاشیهای گلز، لژه و پیکاسو پیدا کنند (به عنوان مثال نثر ماورای سیری ۱۹۱۴ معمولاً عنوان دراماتیسم یا «اورفیسم» داده می شد (مانند آثار آپولینر). اما این عنوان «کوبیسم ادبی» را دوباره (در تاریخ ۳ دسامبر ۱۹۱۶) «پل درمه» . P. معمولاً عنوان «کوبیسم ادبی» را دوباره (در تاریخ ۳ دسامبر ۱۹۱۶) «پل درمه» . Dermée به خود داد و پس از آن، فردریک لوفور ۴. Lefévre عنوان آخرین قسمت از پوهش خود را دربارهٔ شعر جوان فراسه (۱۹۱۷) به همین نام نامید. بالاخره مقالهٔ پژوهش خود را دربارهٔ شعر جوان فراسه (۱۹۱۷) به همین نام نامید. بالاخره مقالهٔ

آندره مالرو با عنوان سرچشمه های شعر کوبیستی، در مجلهٔ شناخت (Connaissance) این شعر را به مدرنیسم زائیدهٔ شعر رمبو و مالارمه مرتبط دانست.

با اینکه بر اثر وقوع جنگ جهانی اول و مرگ نابهنگام آپولینر، کوبیسم ارزش و اعتبار خود را از دست داد، راههای تازهای که آپولینر در شعر پیش گرفته بود، مورد تقلید و پیروی شاعران آینده قرار گرفت و مکتبهای تازهای مانند «سوررئالیسم»، که ادامه دهندهٔ کوبیسم بود، از شعر آپولینر الهام می گرفت.

از میان شاعران دیگری که به این مکتب منسوب بودند می توان آندره سالمون Salmon و ژان کوکتو Cocteau و ژان کوکتو Reverdy را نام برد.

# نمو نه های کو بیسم ادبی

از مجموعهٔ «خط نگاریها» از:گیوم آپولینر (۱۸۸۰ ــ۱۹۱۸) Guillaume Apollinaire ترجمه محمدعلي سيانلو

۱. عضو کوبیست نمایشگاه پاثیزی مستقلان میرود برای نوشیدن نوشابه سه شنبه به نوشگاه لیلا.
 ۲. انگشت شست شریف دست راست
 نقاش و مجسمه ساز بلند آوازه پابلو پیکاسو

نوشابه

مدار از:گیوم آپولینر ترجمهٔ محمدعلی سیانلو

سرانجام از این جهان کهن خسته هستی

چوپان ای برج ایفل، گلهٔ پلها در این بامداد بع بع میکنند

تو بیشتر از حوصلهات زیستهای در قدمت جهان یونانی و رومی

اینجا حتی اتومبیلها سیمایی عتیق دارند تنها مذهب تازه مانده است مذهب ساده مانده است چون آشیانههای پرت آویاسیون ۱

در اروپا تنها تو عتیقه نیستی ای مسیحیت متجدد ترین اروپائی شمائید ای پاپ پی دهم و توکه پنجرهها شاهدند شرم بر تو عارض می شود از این که امروز صبح پا به کلیسایی گذاری و در آنجا اعتراف کنی اما آگهی جزوهها و اعلانهایی راکه نعره میکشند میخوانی این هم شعر امروز صبح و اما برای نثر روزنامهها هست جزوههایی به قیمت ۲۵ سانتیم پر از ماجراهای پلیسی تصاویر رجال بزرگ و هزار عنوانگوناگون

امروز صبح كوچهٔ قشنگي ديدم كه نامش را فراموش كردهام نو و یاکیزه از خورشید، شییور بیداری بود مدیران، کارگران و ماشین نویس های زیبا از صبح دوشنبه تا عصر شنبه روزانه جهار بار از اینجا می گذرند صبحها سه بار سوت كارخانه در آنجا مي نالد حوالي ظهر ناقوسي خشمگين در آنجا مي پارسد آگهیهای تابلوها و دیوارکوبها الواح و عقاید، مثل بی بی طوطی می جینند من لطف این کوچهٔ صنعتی را دوست دارم که در شهر پاریس میان کوچه اومون تیه ویل ۱ و خیابان تر ن<sup>۲</sup> نشسته است آن هم کو چهای جوان و تو هنوز کو دکی پیش نیستی مادرت فقط لباس های آبی و سفید تنت می کند بسبار مؤمني و همراه قديمي ترين رفيقت رنه داليز هیچ چیز را به اندازهٔ جبروت کلیسا دوست می دارید ساعت نه است، شعلهٔ گاز پایین افتاده، آیی آیی، مخفیانه از خوابگاه بیرون می آیید تمام شب را در محراب کلیسای مدرسه دعا می خوانید چندان که ژرفای جاوید و معبود لعل کبود حشمت مشتعل مسيح را جاودانه بگستراند زنبقى زيباستكه همكان كاشتهايم مشعلهای باگیسوان خرمایی که باد نتواندش کشت يسر رنگ يريده و لعل كون ام المصائب است

درخت همیشه انبوه تمامی نیایش هاست چلیای دو شاخهٔ شرافت و ایدیت است ستارهٔ شش پر است خداست که جمعه مرمیر دو شنبه رستاخیز مرکند مسیح است که بهتر از هوانوردان به آسمان می رود و حد نصاب جهانی بلندا را به دست می آورد ای صغیر، مسیح بیننده بيستمين صغير قرنها، مي داند اينجا چه بايد كرد یس این قرن به شکل پرنده در آمده است همچنان که مسیح در هوا بالا میرود شیاطین در ورطههاشان سرفراز می کنند تا او را ببینند می گو بند که او از شمعون مجوس در بهو دیه تقلید می کند فریاد می زنند که اگریر واز کر دن می داند اسمش راهزن است<sup>۱</sup> فرشتگان پیرامون پروازگر زیبا پر میزنند ا يكار، اخنوخ <sup>٢</sup>، الياس، بليناس طياني گر داگر د نخستین طیاره غوطه ورند گاه راه می دهند تا حاملان قربان المقدس بگذرند آن كشيشان كه فطير به دست جاو دانه بالا مي روند. آنگاه آسمان از میلیونها چلچله می آکند بالگستران مي آيند زاغ و باز و بوم از افریقا فرا می رسند حواصیل و غواص و لک لک رُخ، یر ندهای که قصه گویان و شاعران بلند آوازهاش کر دهاند می پر د و جمجمهٔ آدم، نخستین سر، در چنگالهای اوست عقاب بن افق نعيقي بلند بر ميكشد

. در زبان فرانسه کلمه Voleur هم به معنی پرنده است و هم راهزن. شیاطین با استفاده از این دوگانگی شیطنت میکنند.م. و از امریکا مرغک مگس خوار می آید
و از چین هی بیهای بلند و نرم فرا میرسند
که تنها یک بال دارند و جفتی می پرند
سپس کبو تر روح معصوم
که مرغ چنگی و طاووس نگارین ندیم او هستند
ققنوس، آتشی که در خود ادامهٔ نسل می دهد
یک دم همه چیز را از خاکستر گرمش می پوشاند
پری ماهیان، تنگههای آسیب ناک را می گذرانند
و همچنان که آوازی شیوا می خوانند سه تایی فرا می رسند
و هر عقاب و هر هی بی چینی و هر ققنوسی

با ماشین پرنده برادر می شوند اکنون در پاریس راه می روی، تنهای تنها، میان مردم در اطراف تو گلهٔ اتوبوسها می بوقند و می گردند دلهرهٔ عشق گلویت را می فشار د چون هرگز محبوب و منظور کسی نتوانستی بود اگر در روزگار قدیم می زیستی به صومعه ای می رفتی چون شما را هنگام دعا خواندن غافلگیر کنند شرمگین می شوید در بند کار خود نیستی و خنده ات همچنان آتش جهنم می ترقد جرقههای خنده ات عمق زندگیت را مطلاً می کند تابلویی است آویخته در موزه ای تاریک

امروز در پاریس راه میروی، زنان غرق خوناند چنین بود و نمیخواهم به یاد آورم، هنگام زوال زیبایی بود

در محاصرهٔ شعلههایی آتشین بانوی ما (نوتردام) از شارتر مرا نگریست خون قلب مقدس (ساکره کور) شما از مونمارتر بر من میبارد من از شنیدن سخنان شادمانه رنجورم عشقی که از آن رنج میبرم بیماری شرمناکی است و تصویری که تسخیرت میکند تورا با بی خوابی و دلهره باقی گذاشته همواره همین تصویر از کنارت می گذرد

اکنون در کرانهٔ دریای مدیترانه هستی زیر درختان بهار نارنج که سراسر سال غرق گل اند با دوستانت به قایق سواری می روید یکی اهل مانتون و دو نفر از توربی ترسان هشت پاهای اعماق را می نگریم و در میان خردها ماهیانی شناورند با تصویر مسیح منجی

در باغ مهمانخانهای در حوالی پراگ هستی حس میکنی که خوشبختی، سرخ گلی روی میز است و به جای این که قصهات را به نثر بنویسی زنبوری راکه در قلب سرخ گل خفته تماشا میکنی

هراسان خود را می بینی که بر عقیقهای سن وی ۵ حک شده ای از مرگ روزی که در آن می زیستی غمناک بودی چون ایلعاز شیدای روز بودی عقربه های ساعت محلهٔ یهود به عقب می روند و تو همچنان به آرامی در زندگی پس می نشینی

۱. Notre-Dame ،کلیسایی در پاریس که شاعر نامش را به معنا به کار برده است.

۲. Chartre ، محلهای در پاریس.

۳. Sacré-Coeur ، کلیسایی در پاریس که شاعر نامش را به معنا به کار برده است.

۴. Montmartre ، محلهای در یاریس.

در همان حال که از هرادشین ا بالا میروی و یا میشنوی که در میکدهها شبانگاه تصنیفهای چک میخوانند

اینک تویی در مارسی میان هندوانه ها

اینک تویی در کوبلانس در هتل ژئان "

اینک تویی در رم نشسته زیر درخت ازگیل ژاپنی

اینک تویی در آمستردام با دختری جوان که تو زیبایش میبینی و او زشت است و باید با دانشجویی اهل لیدن آازدواج کند

آنجا اتاق هایی اجاره میکنندکه به لاتین می شود کوبیکولا لوکاندا<sup>ه</sup> یادم می آید سه روز آنجاگذراندم و همچنان در شهر گودا<sup>ع</sup> تو در یاریس در محضر بازیرس هستی

چون جنایتکاران تورا بازداشت کردهاند

سفرهایی اندوهناک و شادمانه داشتهای پیش از آنکه فریب و گذر عمر را دریایی از آنکه فریب و گذر عمر را دریایی از عشقهایی در بیست و سی سالگی رنج بردهای چون دیوانهای زیستهام و عمرم را تلف کردهام دیگر جرأت نداری دستهایت را بنگری و هر لحظه دلم میخواست بگریم به خاطر تو به خاطر آنکه دوستش دارم به خاطر همه چیزهایی که تو را ترساند

۱. Heradchin ، جایی در بوهم، در مرز آلمان و چکسلواکی.

<sup>2.</sup> Coblence

<sup>3.</sup> Géant

۱. Leyden ، شهری در هلند.

با دیدگان اشک آلود این مهاجران بدبخت را مینگری خدا را قبول دارند، دعا میخوانند، زنان به بچهها شیر میدهند بویشان ایستگان قطار سن لازار را میانبار د مثل آن سه مجوس اینها هم به ستاره شان اعتقاد دارند امیدوارند که در آر ژانتین نقره ۱ به دست آورند و چون ثرو تمند شدند به کشور شان باز گردند یک خانواده لحاف قرمزی به همراه می برد، همان طور که شما دل تان را همراه یک خانواده لحاف قرمزی به همراه می برد، همان طور که شما دل تان را همراه

برخی از مهاجران در همین جا می مانند و اتاق می گیرند در خانه های نکبتی کوچهٔ روزیه کیا کوچهٔ اکوف می عصرها بیشتر اوقات می بینمشان که برای هواخوری به کوچه آمده اند و عین مهره های شطرنج به ندرت جابجا می شوند به ویژه یهودی ها، زنهاشان کلاه گیس دارند در ته مغازه، بی رنگ و کمخون، همان طور می نشینند

> جلوی نوشگاه پیالهفروشی کثیفی ایستادهای در میان تیره بختان قهوه ای مینوشی به قیمت دو شاهی

> > شبانگاه در رستوران بزرگی هستی

این خانمها اذیت کن نیستند امّا با این همه گرفتاریهایی دارند همگی حتی آن زشت ترینشان رفیقش را آزرده است دختر گروهبانی اهل جزیرهٔ ژوسه ٔ است

۱. در زبان فرانسه آرژان (قسمت اول نام آرژانتین) به معنای نقره و به طورکلی پول است. شاعر با طنز میگوید اینان آن قدر خرافی هستند که به خاطر نام آرژانتین به آنجا مهاجرت میکنند. م.

3. Ecouffes

2. Rosiers

دستانش که تا کنون ندیده بودم زبر و ترک خورده است دلم برای جای بحیههای شکمش میسوزد

اکنون به خاطر خندهٔ کریه دختر بیچارهای از دهان خود شرمنده می شوم

تو تنهایی و صبح در راه است شیرفروشان در کوچهها بوق میزنند

شب مثل دو رگهای زیبا دور می شود فردین اکلک است یا لثای ۲ زبل

تو مینوشی این الکل سوزان را مثل زندگیت و زندگیت را مثل عرق مینوشی

به جانب محله او توی می روی، می خواهی پیاده به خانه برگردی میان اصنام اقیانوسیه و گینه بخوابی اینان نیز مسیحاند با شکلی دیگر و باوری دیگر اینان نیز مسیح خاکیِ امیدهایی مبهماند

خداحافظ خداحافظ

خورشيد سربريده

از: ماکس ژاکوب Max Jacob (۱۹۴۴ \_\_ ۱۸۷۶)

۱ شعر ماه

روی شب سه قارچ هست که ماهند. همانسان ناگهانی که فاختهٔ ساعت میخواند، آنها نیمه شب هر ماه نوع دیگری آماده می شوند. در باغ گلهائی هست کمیاب که مردان کوچک خوابیده ای هستند. صد تا! اینها انعکاسهای یک آینهاند. در اطاق تاریک من، مجمری نورانی هست که می چرخد، بعد دو ... کشتی های هوائی شبتاب، انعکاسهای یک آینه اند. در مغز من، زنبوری است که حرف می زند.

۲ قسمتهائی از خروس و مروارید

حریق گل سرخی است روی دم گشودهٔ طاووس.

تصویر چهرهٔ پدربزرگ به دست یک بچهٔ پنج ساله: یک سرگاو که پیپ میکشد. خانواده کیف کر ده است. بدربزرگ عصانی است.

وقتی که انسان یک تابلو میکشد، با هر قلمی که میزند تابلو به کلی تغییر میکند. تصویر مانند استوانهای میچرخد و شاید پایان ناپذیر باشد. وقتی که از چرخیدن دست بردارد معلوم است که تمام شده است. آخرین تصویر من برج بابلی بود با مشعلهای فروزان.

قهرمانانی که نویسنده به آنها زندگی داده بود، برای انتقام گرفتن از او قلمهایش را مخفی کردهاند.

تو اشتباه میکنی فرشتهٔ من، این حرفهای تسلیبخش چه معنی دارد: من از شادی گریه میکنم.

دنیا ستون فقراتش یک تمساح است، نوار پیشانی بند شاهانهاش یک خط آهن است. منارهها دندانهایش هستند و دستمال او یک پیراهن تائیس است که به صورت بیست چهارگوش تا شده است.

وقتی که به جادوگران تکهای از لباس را میدهند، آنهاکسی راکه چنین لباس بر تن دارد می شناسند. من وقتی که پیراهنم را به تن میکنم می دانم که دیروز چه فکری میکردم.

# ۳ مزایای اعتراف

در جادهای که به میدان اسبدوانی ختم می شود، گدائی بود که قیافهٔ پیشخدمتها را داشت. می گفت: «به من رحم کنید، من آدم فاسدی هستم. با پولی که به من می دهید می روم و روی اسبها شرط بندی می کنم.» و به این ترتیب لاینقطع اعتراف می کرد. در کارش بسیار موفق بود. و حقش بود.

دادائيسم

Dadaïsme



«زیبا چیست؟ زشت چیست؟ بزرگ، قوی و ضعیف چیست؟ کارپانتیه، رنان، فوش چیست؟ نمیدانم، من چیست؟ نمیدانم، نمیدانم، نمیدانم، نمیدانم،

ژرژ ريبمون دسني

مکتب «دادا» یا داداثیسم زائیدهٔ نومیدی و اضطراب و هرج و مرجی است که از خرابی و آدمکشی و بیداد جنگ جهانی اول حاصل شد. زبان حال کسانی است که به ثبات و دوام هیچ امری امید ندارند و چیزی را در زندگی پابرجا و محکم و متقن نمی شمارند. غرض پیروان این مکتب طغیانی است بر ضد هنر و اخلاق و اجتماع. می خواهند بشریت و نخست ادبیات را از زیر یوغ عقل و منطق و زبان آزاد کنند! با این حال نباید انتظار داشت که هواخواهانش شیوهٔ کار خود را به عباراتی قابل فهم انشا و تنظیم کرده باشند، زیرا چون بنای این مکتب بر نفی بود ناچار می بایست شیوهٔ خود را هم نفی کند.

دادا یک نهضت بین المللی است. تقریباً همزمان در سویس و امریکا به وجود آمده و بعد در بیشتر کشورهای اروپائی گسترده شده است. بی توجهی خواهد بود اگر بخواهیم آن را، مثل منقدان معاصرش، به ملت خاصی نسبت دهیم.

دادا از چارچوب هر گونه نظامی فراتر می رود. تمام تلاش آن مبتنی بر درهم ریختن انواع هنری، ویران کردن مرزهای موجود بین هنر و ادبیات و حتی صنایع بوده است. «شعر بیانیه»، «تابلو بیانیه»، «شعر به همراه سروصداهای اضافی»، «کولاژ، مونتاژ عکس و غیره با استفاده از انواع موادی که به نظر می آید بیگانه با هنر باشند (از قبیل سیم آهنی، چوب کبریت، زبان عامیانه، عکس، شعارهای روزنامهای، اشیاء دستساز و غیره) و سر هم کردن آنها خارج از هر نظامی بجز تناسبی که خاص خودشان بود و نپذیرفتن هیچ گونه انتقادی مگر از دیدگاه خاص خود.

دادا با ادعای ویرانگری و تروریسم در عالم هنر و ادبیات و اخلاق اجتماعی یا فردی، عملاً اسطورهٔ خاص خود را ساخته است. زیرا در عالم هنر، قصدش نه آفرینش، بلکه ویرانگری بوده است. اگر بخواهیم جنبهٔ مثبتی برای دادائیسم قائل باشیم، می توانیم بگوئیم که این ویرانگری در واقع نوعی ویرانگری انقلابی است: ویران ساختن آن طرز تفکر و آن آفرینش هنر و اندیشه است که به جنگ جهانی منجر شد. از این رو این عکسالعمل طبیعی نسبت به وحشتهای جنگ و آن نظام فکری که سبب ایجاد آن شده بود، در همان سالهای جنگ و در میان روشنفکران گوناگون در کشورهای مختلف پیدا شد. بدینسان به حق می توان دادائیسم را مقدمهای بر همهٔ تحولهای مهمی که در قرن بیستم در ادبیات و هنر جهان پیدا شد به شمار آورد.

تناقض عجیب در کار دادائیستها این است که به رغم تمام تلاش آنها برای شالودهشکنی و ویران ساختن زبانها (کلامی و تجسمی) آثاری که به وجود آوردند مقدمهای شد بر همهٔ جریانهای هنری و ادبی معاصر.

### تأثير جنگ

جنگ جهانی اول بالهای خونین خود را بر فراز اروپاگسترد. انتشارکتابها و مجلات متوقف شد. در میدانهای جنگ، در میان اجساد بیجان سربازان، چهرههای خون آلود نویسندگان و شاعران بزرگ نیز دیده می شد: گیوم آپولینر و شارل پگی peguy و آلن فورنیه قربانی جنگ شدند. در کتابی با عنوان و گلچینی از آثار نویسندگانی که در جنگ مردهانده (منتشر در سال ۱۹۲۴) نام و دستخط پانصد شاعر و نویسنده که در جنگ کشته شدهاند درج شده است. در ظرف دو سال اول، ادبیات تمام اروپا دچار فلج گردید. به جز نقش حوادث و حشت آور و به جز افکار مشوش و تأثرانگیز چیزی به مغز مردم راه نمی یافت.

با این حال، جنگ نتوانست تغییر مهمی در فن نویسندگی ایجاد کند و اصولی را که از سابق تثبیت شده بود بر هم زند. از این رو رمانهای مربوط به جنگ نیز برمبنای همان شیوههای پیش از جنگ نوشته می شد. مسائلی که مورد بحث نویسندگان قرار می گرفت عبارت بود از مسائل اساسی و سادهای از سرنوشت بشریتی که گرفتار سرپنجهٔ مرگ و نابودی است: موضوع رمانها را تلاش و ترس و اضطراب و مرگ و کوشش برای پیروزی تشکیل می داد. از میان این آثار آتش اثر هانری باربوس Barbusse و زندگی شهیدان و نمدن اثر ژرژ دوهامل و صلبهای چوبی اثر رولان دورژلس Dorgelés و منظومهٔ معروف مرگ فهرمان اثر ریچارد آلدینگتون فجایع جنگ را به خوبی بر ملا می سازد.

ولی، در اثنای جنگ، نسل جدیدی به وجود می آمد و جامعهٔ تازهای تشکیل می شد: جوانانی که از آغوش خانواده و محیط مدرسه بیرون می آمدند و یک راست به میدانهای جنگ گسیل می شدند، از زندگانی به جز مناظر بی ثبات و نامربوط و دهشت انگیزی که چهار سال تمام در برابر چشمشان بود، به جز زور و عنف لجام گسیخته، به جز نفرت جوامع بشری و بی ثباتی تمدن، با چیز دیگری سر و کار نداشتند. نوشته های تبلیغاتی همه جا را پر کرده بود و این «زبان بازی» تهوع آور آنان را از هر نوشته ای بیزار می ساخت. گرداگرد آنان را دروغ و ویرانی و بی نظمی گرفته بود. از این رو حقیقت واقع در نظرشان شبحی بیش نبود و اغلب، آخرین چاره را درین می دیدند که در خود فرو روند و به تعمق در نفس خویش بپردازند. ناچار، پس از پایان جنگ و

#### ۷۵۲ / مکتبهای ادبی

برقراری آرامش ظاهری، در آن هنگام که انتظار میرفت به افتخار پیروزی نوعی ادبیات کلاسیک و قهرمانی به وجود آید، ناگهان نوعی «خودجوئی» در عالم ادبیات ظاهر شدکه می توان آن را «رومانتیسم نو» نامید.

اما این مرحله چنان حالت انفجاری و ناگهانی به خودگرفت که تصور می رفت سرنوشت تیرهای در انتظار ادبیات اروپاست. آشفتگی فکری و بدبینی و حس انتقام و هیجانات روحی دیگر و خاصه نوعی عصیان بر همهٔ مکتبها و سبکهای ادبی گذشته، نسل جوان را به سوی هرج و مرج و بیبند و باری در ادبیات سوق داد: احساس می شد که دنیای تازهای زاده می شود که در آن همه چیز سیاست و اقتصاد و حتی فکر مغشوش و درهم ریخته است، زندگانی مجموع بشریت بر سرنوشت افراد سنگینی می کند، دیگر چیزی برای یافتن و کشف کردن وجود ندارد و جز فریاد عصیان و اعتراض کاری نمی توان کاد.

این عصیان و هرج و مرج، نخست به صورت مکتب تخریبی و زودگذر «دادائیسم» در ادبیات تظاهر کرد.

#### تولد دادا

این داستان را همه می دانند که داداروز هشتم فوریهٔ ۱۹۱۶ در کافهٔ «تراس» شهر زوریخ در سویس، به کمک چاقوی کاغذیری که به طور تصادفی لای یک لاروس کوچک و یا فرهنگ فرانسه ـ آلمانی رفت، و کلمهای از یک صفحه را برید به وجود آمد. کسانی که آن روز در مراسم تولد دادا حضور داشتند عبارت بودند از: تریستان تزارا Tristan Tzara (۱۸۹۶ ـ ۱۹۶۳) و مارسل یانکو Hugo Ball رومانیائی، هوگو بال Hugo Ball و ریشارد هوئلزنبک .

۱. ناگفته نماند که کلمهٔ Dada کاملاً هم بی معنی نیست. از قرن شانز دهم در زبان کودکان به معنی «اسب»
 به کار رفته و از قرن هیجدهم تاکنون به چیزی که «فکروذ کر» کسی باشد اطلاق می شود. البته این معانی
 هیچ ربطی به مکتب دادا ندارد.

Huelsenbeck آلمانی هانس آرپ Hans Arp (۱۹۶۶ ــ ۱۹۶۶) آلزاسی و یکی دو نفر دیگر. نویسندگان متعددی با توسل به دلائلی که خلاف اغلب آنها ثابت شده است ادعای پدری دادا را دارند. میگفتند کسی که این کار را کرد تریستان تزارا بوده است. اما همان طور که گفته شد بعداً مدعیان دیگری پیدا شدند.

سه روز پیش از تولد دادا، هوگو بال به اتفاق همسرش و دوستانی که در بالا از آنها نام بردیم محلی را با عنوان «کابارهٔ ولتر» افتتاح کرده بودکه این گروه مراسم شعرخوانی و نمایش و تظاهرات دیگرشان را در آن انجام میدادند.

اولین نشریهای را هم که انتشار دادند کابارهٔ ولنز Cabaret Voltaire نام نهادند. هدف مجله را در مقالهای به قلم هوگو بال چنین تشریح کردند: «یادآوری این نکته که در ورای جنگ و وطنها، انسانهای مستقلی وجود دارند که با آرمانهای دیگری زندگی میکنند.» این مجله در عین دنبال کردن برنامهٔ خاص دادا، برداشتهائی از اکسپرسیونیسم آلمان و فوتوریسم ایتالیا را هم در کار خود ادغام میکرد. تا آنکه در شمارهٔ سوم، تزارا با چاپ بیانیهٔ دادا ۱۹۱۸، داشتن هرگونه شباهتی را با هنر مدرن رد کرد و بر جنبهٔ انقلابی این حرکت داشتن هرگونه شباهتی را با هنر مدرن رد کرد و بر جنبهٔ انقلابی این حرکت جمعی تأکید گذاشت: «یک کار بزرگ ویرانگر و منفی هست که باید انجام شود. کار جارو کردن و پاک کردن.»

در اینجا برای اینکه با دید فلسفی دادائیستها و نیز با اولیس حرکات و نمایشات آنان آشنا شویم، بهتر است که آن را از زبان شخص تریستان تزارا مؤسس اصلی آن نقل کنیم. تزاراکه بعد از به خاک سپردن دادا، در کنار سوررئالیستها قرارگرفت در سال ۱۹۴۸ کتاب کوچکی نوشت با عنوان میکنیم: Cabaret سوردئالیسم و بعد از جنگ که در اینجا صفحاتی از آن را عیناً نقل میکنیم: «... وقتی که میگویم «ما»، منظورم نسلی است که در اثنای جنگ اول جهانی (۱۹۱۴ سه ۱۹۱۸) تازه به سن رشد رسیده بود و در کمال معصومیت آمادهٔ قدم گذاشتن در راه زندگی بود. اما ناگهان برگرد خود، مسخره شدن همهٔ حقایق و افتادن نقاب از چهرهٔ آنها و ظاهر شدن خودخواهی و پستی و منافع

طبقاتی را مشاهده کرد. این جنگ جنگ ما نبود. آن را با ابراز احساسات ساختگی و بهانههای بی ارزش به ما تحمیل کردند. سی سال پیش که دادا در سویس تولد یافت، وضع روحی نسل جوان چنین بود. دادا از یک ضرورت معنوی، از یک احتیاج درمان ناپذیر به نوعی مطلق اخلاقیزاده شد، از احساس عمیقی که انسان در مرکز همهٔ خلاقیتهای فکری، تقدم آن را بر جنبههای نازل موجود بشری و چیزهای مرده و اموال نابجا تصدیق می کرد. دادا از عصباني زاده شد که خاص همهٔ نوجوانها بو د و مي خواست که هر فر دي بدون توجه به تاریخ، منطق یا قوانین اخلاقی حاکم، به احتیاجات عمیق طبیعت خویش دست یابد، از افتخار، میهن، اخلاق، خانواده، هنر، مذهب، آزادی، برادری و مفاهیم متعدد دیگری که پاسخگوی احتیاجات انسانی است فقط اسكلتهاى قراردادى باقى مانده بود، زيرا همهٔ آنها از محتواى اصلى شان خالی شده بودند. این است که ما جملهٔ معروف دکارت را شعار یکی از نشریات مان قرار دادیم: وحتی نمی خواهم بدانم که پیش از من کسانی در دنیا بوده اند. و هدف از آن این بودکه ما میخواستیم دنیا را با چشم تازهای نگاه کنیم و میخواستیم در عین حال سرچشمهٔ مفاهیمی را که پدرانمان به ما تحمیل کردهاند، از نو ملاحظه كنيم و از صحتشان مطمئن شويم. بر اين پايه، با طرحي كه هيچ نظام از پیش پرداختهای نداشت، خود را موافق کار آن دانشمندانی میدیدیم که همان زمان با جدیت و دقت، عمومی ترین تجارب فیزیک را از سر می گرفتند و باکشف نقاط ضعف و نارسائی های آنها، بر یایهٔ آنهابنای عظیمی راکه امروزه فیزیک جدید نامیده میشود پایه گذاری میکردند. تلاش ما نیز برای تجدید نظر در پژوهشهای شعری و هنری با توجه به رابطهٔ آنها با نظام اجتماعی و رفتار روزمره بود. از میان ما عدهای انقلاب روسیه را پنجرهٔ گشودهای به سوی آیندهٔ دنیا و شکافی در بنای تمدن کهنه و فرسوده شمردند. وحشت ما از بورژوازی و از صورتهای گوناگونی که به امنیت ایدئولوژیک خود در دنیائی میداد که میخواست منجمد، بیحرکت و تغییر ناپذیر باشد، راستش را بخواهید، ابداع دادا نبود. بودلر، لوتره آمون و رمبو، قبلاً همین وحشت را بر زبان آورده بودند، نروال دنیای خاص خود را در نقطه مقابل بورژوازی بناکرده بود و پس از اینکه به نهایت شناخت جهانی دست یافت، در همان دنیای خاصش با زندگی و داع گفت. مالارمه، ورلن، ژاری، سن پلرو، آپولینر، راه را به ما نشان داده بودند، اماگستاخی ما بسیار فراتر رفت. ما بیزاریمان را به صدای بلند فریاد میزدیم، ما بداهه گوئی و آفرینش ار تجالی را قانون زندگیمان کرده بودیم، ما نمی خواستیم که کو چک ترین فرقی بین شعر و زندگی وجود داشته باشد. شعر ما نوعی از هستی و زیستن بود. دادا بر ضد هر آنچه ادبیات نامیده می شد قیام کرده بود، اما برای ویران ساختن این بنا، ما حیلهگرانهترین روشها را به کار میبردیم و از عناصر خود این هنر و ادبیات بی اعتبار شده استفاده می کردیم. چرا ما با اینکه از آثار چند شاعری که استادانمان بودند، بهره گرفته بودیم، خود بر ضد ادبیات قیام میکردیم؟ ما فکر میکردیم که دنیا در یاوه گوئی غرق می شود و ادبیات و هنر به صورت نهادهائی در آمدهاند که در حاشیهٔ زندگی به جای اینکه برای انسان مفید باشند ابزارهای جامعهای عقب ماندهاند. این هنراها در خدمت جنگ بودند و در حالی که بیانگر احساسات لطیف بودند، (نفوذ خود را در راه عدم تساوی ظالمانه، فقر احساساتی، بیعدالتی و ابتذال به کار میبردند... دادا دست به حمله میزد و به مجموعهٔ نظام دنیا در کلیتش و در پایه و اساسش حمله می کرد. زیرا آن را مسئول بلاهت انسانی می دانست، بلاهتی که به نابودی انسان به دست انسان منجر می شد و به نابودی سرمایه های مادی و روحی او. اما این اندیشه هائی که امروزه در نظر ما روشن ومسلم است، در آن سال ها با چنان روحیهٔ ویرانگری همراه بودکه مجبور شدیم ــ چه به خاطر نابکاران و چه به خاطر ابلهان ــ در برابر دنیا بایستیم و همه را به شدت خشمگین کنیم. ما اندیشه های خودمان را تبلیغ نمی کردیم، بلکه با آنها زندگی می کردیم، تا حدی نظیر «هراکلیتوس» که دیالکتیک او مستلزم این بود که خود وی جزئی از

#### ۷۵۶ / مکتبهای ادبی

برهان خویش باشد به عنوان عامل شناسا و موضوع جهانبینی خودش در عین حال. برهان او حرکتی مداوم بود و تغییر مداوم باگذشت زمان. بدین سان ما نیز برگزیده شده بودیم برای اینکه پایههای جامعه را، زبان را به عنوان وسیلهٔ ارتباط بین افراد، و منطق را به عنوان وسیلهٔ استحکام این ارتباط هدف حملاتمان قرار دهیم. درک ما از خلاقیت خودبه خودی و ارتجالی و از اصلی که بر طبق آن داندبشه در دهان شکل میگرفت، ما را به آنجاکشاند که در هر حال منطق راکه بر همهٔ پدیدههای زندگی حق تقدم داشت، طلاق بگوئیم.»

#### دادا در یاریس

دادا در زوریخ، با جنجالهای متعددی که با نمایشگاهها و تئاترهایش برپا کرد، شکل نهائی خود را در سال ۱۹۱۹ پیدا کرد. با وجود این رفته رفته از تماشا گرانش کاسته می شد، و حال آنکه همهٔ فعالیت دادا با تأثیرگذاری روی تماشا گران قابل توجیه بود. از این رو دادا با ریشارد هوئلزنبک Richard می به برلین، با هانس آرپ به کلن و بعد به کمک شویترز Schwitters به فانوور منتقل شد. سپس مدتی در آمستردام درخشید. اما سرانجام در پاریس هانوور منتقل شد. سپس مدتی در آمستردام درخشید. اما سرانجام در پاریس بود که در ژانویهٔ ۱۹۲۰ وقتی که تریستان تزارا در آنجا مستقر شد، قلمرو واقعی خود را پیدا کرد. گروه مجلهٔ ادبیات که عبارت بودند از آندره برتون یه واقعی خود را پیدا کرد. گروه مجلهٔ ادبیات که عبارت بودند از آندره برتون یه ۱۸۹۷ (۱۹۸۲ – ۱۸۹۷) فیلیپ سوپو آنها پیوست، از او مانند مسیح استقبال کردند.

در پاریس عدهای اشخاص منفردکه حتی قبل از ظهور دادا دارای روحیهای نظیر آن بودند، زمینه را برای ورود آن فراهم کرده بودند. گذشته از مارسل دوشان M. Duchamp (۱۸۶۷ ـ ۱۹۶۸) و فرانسیس پیکابیا ۴. Picabia مارسل دوشان ۱۸۷۹) که پیشاپیش، فعالیتشان در نیویورک جلب توجه کرده بود، باید از آرتور کراوان A. Cravan) نام بردکه در حوالی سال

۱۹۱۳ مجلهٔ کوچکی با عنوان Maintenant (حالا) منتشر می ساخت و در آن با خشونت به همهٔ پیروزی های هنری و ادبی می تاخت و بالاخره ژاک واشه J. که پیوسته در مقابل افزودن آجری به بنای ادبیات مقاومت کرد و با رفتاری منفی بیهودگی هرکاری را نشان داد و مقام آندره بر تون راکه می خواست فعالیت شاعرانه ای را در ردیف مالارمه آغاز کند در هم شکست.

واشه که در بیستوچهار سالگی خودکشی کرد، مجال آن را نیافت که با دادا آشنا شود. اما چاپ نامههائی که از جبهه برای دوستانش میفرستاد و در آنها از «بیهودگی همه چیز» سخن میگفت، در پاگرفتن این نهضت نقش مهمی داشت:

«ما نه هنر را دوست داریم و نه هنرمندان را (مرگ بر آپولینر) ... ما مالارمه را نمی شناسیم، بی هیچ کینه ای. اما او مرده است. ما دیگر آپولینر را هم نمی شناسیم ــ چون که ــ به او ظنین شده ایم و فکر می کنیم که خیلی دانشمندانه هــ نرنمائی می کند، رومانتیسم را با سیم تلفن وصله می زند و دینامو را نمی شناسد. ستاره های جاکن شده! ... کسل کننده است! ــ و بعد گاهی هم جدی نمی گویند! آدمی که ایمان دار د جالب است. اما بعضی ها از شکم ما در چاخان به دنیا آمده اند ...»

«اما چه باید کرد؟ من اجازهٔ کمی عشق به لافکادیو می دهم. چون که کتاب نمی خواند و کاری نمی کند مگر تجربه های سرگرم کننده ای مثل آدمکشی و آن هم بدون تغزل شیطانی بودلر کهنهٔ پوسیدهٔ من! کمی به هوای خشک ما نیاز بود: ماشین خانه ... رو تاتیف با روغن بو گندو، قرمب ... قرمب ... قرمب سوت! روِردی شاهرِ سرگرم کننده و نشرنویس ملال آور. ماکس ژاکوب سبکسر کهنه کارِ من! اسباب بازی ها، اسباب بازی ها، اسباب بازی های چوبی رنگ کرده می خواهید؟ دو چشم با شعلهٔ مرده و شیشهٔ گرد یک عینک تک چشم با یک ماشین تحریر اختاپوس بخیلی دوست دارم.»

نامههای جنگ ژاک واشه، به همت گروه ادبیات چاپ شد که در اطراف مجلهٔ کوچکی با جلد زرد گرد آمده بودند و نام سه مدیر بر روی آن بود: لوئی آراگون، آندره برتون و فیلیپ سوپو. در آغاز بین آنها بحثی از دادا و روحیهٔ دادا در میان نبود. حتی نویسندگان معروفی هم در جمع آنها بودند: آندره ژید که به سبب نوشتن دخمههای واتیکان اعتبار زیادی بین مدیران ادبیات پیدا کرده بود، پل والری که پس از بیست سال خاموشی به این نحو به عالم ادب باز میگشت، لئون پل فارگ، آندره سالمون، ماکس ژاکوب، پی بر روردی، ساندرار و ژان پولهان هم بودند.

خودکشی واشه بذر شک اساسی را در دلهای اعضاء گروه مجلهٔ ادبیات پاشید. با این همه مجلهٔ ادبیات که نام آن را «والری» انتخاب کرده بود به جای اینکه مثل سابق گلچینی از آثار مدرن و پیشرو باشد، به صورت ارگان ویرانگری درآمد و جای نویسندگان نامدار را جوانان گرفتند. گذشته از آن، چند مجلهٔ دیگر نیز از قبیل Sic به مدیریت پییر آلبر بیرو P. Albert - Biro چند مجلهٔ دیگر نیز از قبیل Nord-Sud به مدیریت پی بر روردی نوشتههای تزارا را می پذیرفتند و چاپ می کردند و راه را بر شعری می گشودند که مخالف قواعد و قوانین فنی، واقعیت و صحت زبان بود.

اما جذاب ترین قسمت تاریخ دادا تظاهرات و نمایشهای مختلفی بود که از ۱۹۲۰ به بعد ادامهٔ آنها موضوع بحث محافل پاریس شده بود. در واقع تریستان تزارا تصمیم داشت که نمایشهای زوریخ را به صورت گسترده تر و جنجالی تری در پاریس برپاکند و به این ترتیب نمونهای از استعدادهای گوناگون خود را به نخبگان پایتخت فرانسه نشان دهد. ژرژهونیه G. Hugnet که خود از سوررئالیستهای معروف است در تحقیق مفصلی که به دادائیسم اختصاص داده است، ماجرای یکی از این شبها (جمعهٔ اول ادبیات، ۲۳ ژانویهٔ احتصاص داده است، ماجرای یکی از این شبها (جمعهٔ اول ادبیات، ۲۳ ژانویهٔ اول ادبیات، ۲۳ ژانویهٔ اول ادبیات شرح می دهد:

«آندره سالمون رشتهٔ سخن را به دست میگیرد. شعر میخواند. مردم

راضیند، زیرا در هر حال اثری از هنر در میان است. اما چیزی نمیگذرد که چرتشان پاره می شود: عدهای نقابدار به صحنه آمدهاند که شعر بی ربطی از بر تون را می خوانند. تزارا زیر عنوان شعر، یک مقالهٔ روزنامه را می خواند و جهنمی از صدای زنگوله و جغجغه او را همراهی می کند. مردم طبعاً نمی توانند ساکت بمانند و شروع می کنند به سوت زدن و سروصدا کردن. در پایان این جنجال عالی، تابلوهای نقاشی به صحنه می آورند و نشان می دهند. در میان آنها تابلوئی از پیکابیا هست که از نظر هنری به تمام معنی رسوائی است و مثل اغلب نمایشها و تابلوهای پیکابیا اسم آن LHOOQ است.»

زمینهٔ لازم آماده شده است. بولتن دادا در ماه فوریه نام همکارانش را به این ترتیب اعلام میکند: پیکابیا، تزارا، آراگون، برتون، ریبمون ـ دسنی، الوار، دوشان، دِرمه و کراوان و میافزاید: «داداهای واقعی ضد دادا هستند. همهٔ مردم مدیر دادا هستند.» و در این میان تظاهرات و نمایشها هم ادامه مییابد. در دومین نمایش که روز پنجم فوریه در سالن des Indépendantes ترتیب داده شده است، سیوهشت نفر را برای خواندن بیانیهها تجهیز کردهاند. بیانیهای را که پیکابیا نوشته است ده نفر با هم میخوانند و بیانیهٔ ریبمون ـ دسنی را نه نفر با هم، آلخ ... به عنوان نمونه، چند سطری از بیانیهٔ ریبمون ـ دسنی را در اینجا می آوریم که خود یک برنامهٔ کامل است:

«به این ترتیب آن تازگی که عبارت است از آنچه ما نمیخواهیم، با پوسیدگی کمتر و فوریت کمتر در گروتسک بودن خود را تحمیل خواهد کرد.»

به این تر تیب مردم برای اولین بار با نوعی از نمایش روبرو می شدند که در اثنای آن نویسنده به صورت هنرپیشه در می آمد و رابطهای واقعی با مردم ایجاد می کرد. هر یک از این نمایشها در روزنامهها منعکس می شد. از طرف دیگر تماشاگرانی که معمولاً در سالن ناسزا می شنیدند، سرانجام آن سکوت معمول سالنهای تئاتر را رها می کردند و خود نیز در این ویرانگری شرکت می جستند و دستخوش شادی حاصله از بازی فی البداههٔ خود می شدند.

باز به سوررثالیسم و بعد از جنگ برگردیم، کتابی که تریستان تزارا بیست و هشت سال بعد نوشت:

«در اینجا جنبههای پر سروصدا و افتضاح آمیز دادا را نیز ناگفته نخواهم گذاشت، زیرا آن نیز یکی از عوامل شاعرانهٔ دادا شمرده می شد. به خاطر دارم که در سال ۱۹۲۱ نمایشی در سالن «گاوو» Gaveau داشتیم. از آن نمایش فقط یک عکس فوری را به خاطر دارم. در این عکس فوری مردم همه از جا برخاسته و دستها را به هوا بلند کردهاند و فریاد میزنند. نمایش واقعی در سالن جریان می یافت و ما همه در کنار صحنه جمع شده بودیم و سالن را تماشا می کردیم. برنامهٔ ما عبارت بود از نمایشنامهای به این شرح: دو نفر در روی صحنه با هم روبرو می شدند، اولی میگفت: «دفتر یست در آن روبروست» و دومی جواب می داد «از من چه کاری ساخته است» و پرده می افتاد و نمایش به یایان می رسید. همچنین نمایش دیگری از آندره برتون و فیلیپ سویو در برنامه بود با عنوان «لطفاً S' il vous plait» که فقط یردهٔ اول آن احرا شد. در پردهٔ دوم بر طبق برنامهای که از پیش چاپ شده بود، لازم بود نویسندگان نمایشنامه در پیش برده بیایند و خودکشی کنند! همچنین درین برنامه اعلام شده بود که دادائیستها در برابر چشم مردم موهای سر خود را خواهند تراشید. ریبمون ـ دسنی Ribemont - Dessaignes در حالی که اندام خود را با قیف بزرگی از مقوا یوشیده بود، با ابتکاری فراموشنشدنی، رقصی را اجرا کرد. مردم نه تنهاگوجهفرنگی بلکه، برای نخستین بار در دنیا، بیفتک به طرف صحنه پرت کردند. این چیزها اغلب توی قیف مقوائی میافتاد.

«این ابداعات و ابتکارات مردم را به شدت عصبانی میکرد. تماشاچیان به دسته های مختلفی تقسیم شدند: عده ای گمان میکردند که ما دلقکهای زبردستی هستیم، دسته ای ما را احمق های واقعی می شمردند، و درین میان گروه معدودی نیز بودند که تا اندازه ای حق را به جانب ما می دادند. از میان دستهٔ اخیر می توان از پل والری و ژاک ربویر Rivière نام برد. ولی ناامید نمی شدیم زیراکه به طوع و رغبت تا آن درجه خود را پاثین می آوردیم که هدف تیر نفرت و ناسزا باشیم و هیچ تردید نمی کردیم که خود را قربانی استهزاء و بی آبروئی سازیم، در عین حال نوعی پیروزی به نفع خود مان کسب می کردیم: در نوشته های اغلب رفقای ما وضوح و صحتی وجود داشت که مخالفان ما را متقاعد می ساخت و به ما متمایل می کرد. چه لزومی داشت که این نهضتِ ما را فقط از جنبهٔ تخریبی آن بنگرند؟...»

## محاكمهٔ بارِّس و آغاز انشعاب

انکار همه چیز به کجا منجر می شد؟ در این میان آندره بر تون به این نتیجه رسیده بود که تنها فریاد زدن کافی نیست و باید عمل کرد. برای اولین بار در نمایشی که تریستان تزارا در سالن مونتنی ترتیب داده بود شرکت نکرد و طرح تازهٔ خود را اعلام کرد، باید دادا وارد میدان عمل می شد، قربانی هایش را نشان می داد و به عنوان نمایندهٔ عدالت دست به اقدام می زد. کسی که می بایستی عدالت در مورد او اجرا شود موریس بارس ۱۸۶۲ س ۱۸۶۲ سطرفدار او سیاستمدار ناسیونالیست، جنگطلب، ضد دریفوس و طرفدار ارتش بود. این قسمت را عیناً از کتاب تاریخ سورد نالیم اثر موریس نادو تقل می کنیم:

«خبر اتهام و محاكمهٔ موریس بارس از جانب دادا در مجلهٔ ادبیات اعلام شد و تاریخ و محل دقیق آن، جمعه ۱۳ مه ۱۹۲۱، ساعت هشت و نیم بعداز ظهر در سالن des Sociétés Savantes شمارهٔ  $\Lambda$ کوچهٔ دانتون تعیین گردید. ضمناً به اطلاع مردم رساندند که دوازده نفر از تماشاگران هیئت منصفه را تشکیل خواهند داد.  $^{1}$ 

این ماجراکه در نظر تماشاگر عادی می توانست یکی از آن بازی های معصومانه و مایهٔ خنده و شادی باشد، بر اثر پافشاری بر تون، صورت دیگری به خودگرفت و شاید هم بر اثر تصادف محض بود که همان روز «بارس» از پایتخت خارج شد و صورت جدی تری به قضیه داد. دادائیست ها انتظار چنین چیزی را نداشتند، و نگفته پیداست که کاری به زندگی او نداشتند. یک مانکن چوبی را بر روی صندلی متهم نشانده بودند که جانشین بارس شمرده می شد. قضات، و کلا و دادستان، کلاه بلند قضاوت و بلوز و پیشبند سفید به تن کرده بودند. رنگ کلاه اعضاء دادگاه ارغوانی بود. بنژامن پره نقش سرباز گمنام بودند. رنگ کلاه اعضاء دادگاه ارغوانی بود. بنژامن پره نقش سرباز گمنام بود که تنها به موریس بارس مربوط نمی شد بلکه نوعی اعلام موضع از جانب بود. از این قبیل:

«دادا معتقد است که دیگر وقت آن رسیده است که یک قدرت اجرائی در خدمت روح انکارگرای خود بگذارد و تصمیم گرفته است که قبل از هر چیزی بر ضد کسانی که ممکن است بخواهند از دیکتاتوری آن جلوگیری کنند اقدام کند و از هم امروز به درهم شکستن مقاومت آنها دست می زند.»

«... لذا موريس بارس را به جنايت بر ضد امنيت ذوق و هنر متهم ميكند.»

۱. تشکیلات دادگاه ازاین قرار بود: رئیس آندره برتون، دستیاران تئودور فرانکل و پی یر دوال، دادستان ژرژ ریبمون ـ دسنی، وکلای مدافع لوئی آراگون و فیلیپ سوپو (چه وکلائی که از دادستان تندرو تر بودند و سر مشتری شان را می خواستند.) شهود: تزارا، ژاک ریگو، بنژامن پره، مارگریت بوفه، دریو لاروشل، رنه دونان، گونزاک فریک، هانری هر تر، آشیل بوردا، ژرژ پیوش، راشیلد، سرژروموف، مارسل سوواژ، جوزیه اونگارتی و الخ....

از لحظات قابل توجه این دادگاه سؤال و جوابی بود بین آندره برتون و تریستان تزاراکه هنوز به همان برنامهٔ صددرصد ویرانگر خود وفادار بود و میخواست فعالیت همیشگی خود را دنبال کند. اما برتون دیگر گوش شنیدن این حرفها را نداشت:

شاهد، تریستان تزارا: آقای رئیس، حتماً شما هم با من موافقید که ما همه گروه اراذلی بیش نیستیم، و در نتیجه تفاوتهای کوچک بین اراذل بزرگ و اراذل کوچک چندان اهمیتی ندارد.

رئيس، آندره برتون: آيا شاهد علاقمند است كه او را احمق تمام عيار بدانيم، يا مايل است كه به دارالمجانين فرستاده شود؟

در صورت مجلس درج شد که شاهد میخواست وقت خود را به شوخی کردن بگذراند که در چنین موقعیتی گناه بزرگی است.»

این برخورد شدید بین پایه گذار دادا و مؤسس سوررئالیسم سرآغاز نبردی بود بین این دو مرد که نمایندگان دو طرز تلقی مختلف و دو سیستم بودند که یکی برای تولدش احتیاج به وجود دیگری داشت. اما برای زنده ماندن میبایستی دیگری را ترک کند. از این رو به دنبال محاکمهٔ بارس محاکمهٔ خود دادا مطرح بود.

(barbe در تئاتر میشل، ۶ ژوئیهٔ ۱۹۲۳ عملاً پایان کار دادا در زمینهٔ نمایشهای عمومی بود. زیرا آن شب طرفداران آندره برتون دخالت کردند و از نمایش یک اثر تریستان تزارا جلوگیری شد.

# آفرینش در عین ویرانگری

دادا فقط در یک رشته وقایع جنجال برانگیز خلاصه نمیشود. مجلات متعدد ناپایدار، تابلوها و مجموعه هائی که زیر سپر این نهضت منتشر میشد به رغم حوادث کوچک زائیدهٔ موقعیت (عکسالعمل نسبت به انتقاد و کشمکشهای درونی) در واقع کارگاهی بود برای نوعی شعر و زیبائی شناسی جدید، رها شده از وسواس لطیف بودن، با بیان مستقیم و بی پردهٔ عواطف و جهشها و هیجانهای روح فردی.

می توان سؤال کرد که حاصل دادا چه بوده است: کلمات آزاد و حروفچینی بی نظم را قبلاً کوبیستها و فوتوریستها به کار برده بودند. شعر همزمان (Simultanée) ، شعر فونتیک، خودکاری، کولاژ، فوتومونتاژ، هنرانتزاعی و ... را اگر هم دادائیستها کشف کرده و یا رواج داده بودند، هیچ کدام ابداع خودشان و به ویژه جزء مکمل جهانبینی آنها نبود. در واقع، دادا تمام این شیوهها را به کار برده است، زیرا به تصادف اعتماد کرده و چنان که ژاک ربویر به خوبی توجه کرده است: «وجود را قبل از اینکه تسلیم حسابگری شود، در همان ناهماهنگیش و یا هماهنگی اولیهاش، قبل از اینکه تصور تضاد ظاهر شود و مجبورش کند که از ادعای خود پائین بیاید یا خود را بسازد، گیر انداخته است. به جای وحدت منطقی که همه اجباراً پذیرفتهاند، نویسندهٔ دادائیست وحدت پنوچ خود را قرار می دهد که یگانه و بی سابقه است.» کاربردگسستگی جوانههای شعور باطن را گشوده و سبب شده است که انسان به مجموعهٔ خوانههای شعور باطن را گشوده و سبب شده است که انسان به مجموعهٔ نیروهایش پی ببرد. دادا به ویژه تعلیم می دهد که هنرمند اصیل باید بتواند نیروهایش پی ببرد. دادا به ویژه تعلیم می دهد که هنرمند اصیل باید بتواند نیروهایش کند و در خویشتن (نه در ستایش پی ارادهٔ پیشرفتی بیش از

پیش اجباری برای انسان) سرچشمههای تغزلی را پیداکندکه برای بیانش هیچ احتیاجی به قراردادها نیست.

دادائیستها در ورای اصول اساسی، توانسته بودند تأثیرگذاری گروه را نیز از نظر اجتماعی تجربه کنند. شاعر دادائیست باید با مردم دیگر در آمیزد، زیرا شعر فقط در کلمات نیست، بلکه در عمل هم هست و حتی خود زندگی است. فرد یا در گروهی که قرار گرفته است حل می شود و یا از آن فراتر می رود، و همهٔ نیروهای تشکیل دهنده، از مجموعهٔ متشکله بالاتر می روند و امکان می دهند که تمام سدها بر داشته شود.

البته این خود پارادوکس کوچکی نیست که دادا با اینکه میخواست ویرانگر باشد،گامهای بلند در راه خلاقیت برداشته باشد و نشان دهد که انسان همانسان که نفس میکشد می آفریند. ضمناً تشخیص دو جریان متضاد در دادا، یکی ضد هنری به نمایندگی تزارا و هولزنبک و دیگری آفریننده به سرپرستی نقاشانی از قبیل یانکو و آرپ ... تضاد این دو جریان در واقع نوعی تضاد دیالکتیکی است. دادا در عین ویران ساختن، خلق میکرد. تزارا خوب می دانست که چگونه با ویران کردن ساختارهای کهنه، نظام تازهای را برقرار کند. اما این فرزانگی را هم داشت که نظام تازهٔ خود را بهترین نظامها اعلام نکند.

همچنین نمی توان دادا و سوررئالیسم را نقطه مقابل هم شمرد یا دادا را به حد یک مقدمهٔ اعتراض آمیز برای ظهور سوررئالیسم پائین آورد. روابط خویشاوندی بین دو نهضت تردیدناپذیر است. همچنین مسلم است که فرد فرد دادائیست ها این احتیاج را احساس می کردند که به افقهای تازهای روی آورند. آنها می دانستند که ویرانگری دادا نمی توانست دائمی باشد، اما هر کدام به سوی راه حل دیگری می رفتند. بر تون می خواست که حکومت ذوق و ذهن تازهای را برقرار کند و حال آنکه تزارا تعداد ویرانه ها راکافی نمی دانست و در آرزوی یک حریق همه گیر بود. بر همین مبنا خصوصیت سوررئالیسم (که در

#### ۷۶۶ / مکتبهای ادبی

فصل آینده به تفصیل خواهیم دید) این بود که قلمروی برای خود و شیوههائی برای تغییر مسیر شعر تعیین کند. چنان که آندره برتون میگفت: «ما حالا دیگر میدانیم که شعر باید به سمتی برود.» و حال آنکه دادا با همان حالت آنارشیستیاش در زمان حال زندگی میکرد و هر گونه روش و شیوهای را دور می انداخت.

اگرچه میدانهای معناطیسی (Les Champs Magnetiges) آندره بر تون و فیلیپ سوپو کاملاً شبیه بعضی از نوشته های تزارا و پکابیاست، ولی واقعیت این است که آنان از طریق نگارش خودبه خود می خواستند کارکرد حقیقی اندیشه را، خارج از هرگونه تصور اخلاقی یا زیباشناختی روشن کنند و حال آنکه اینان به تجربه ای بی آینده دست می زدند.

#### مفهوم نهضت

برای چه یک گروه از جوانان «طبیعی» به این ترتیب به پایه و اساس جامعه حمله کنند؟ البته همان طور که قبلاً گفتیم، جنگ در این میان مؤثر بوده است. اما این تنها دلیل نمی تواند باشد. تاریخ دادا نشان می دهد که این نهضت شکل نهائی خود را بعد از متارکهٔ جنگ یافته است، ازین رو نمی توان ادعا کرد که دادا برای مقابله با برخورد مسلحانه به وجود آمده است. دادائیستها هیچ کدام مستقیماً به مخالفت با جنگ برنخاستهاند. در میان آثار فراوان آنها مشکل بتوان جملهای در این باره پیدا کرد. آنها صلح طلب نبودند و هیچ توافقی با عقاید رومن رولان نشان ندادند و وقتی هم که در سال ۱۹۱۷ انقلاب روسیه به وقوع پیوست استقبالی از آن به عمل نیاوردند و بعدها که به آن توجه کردند گفتند که در آغاز اطلاعات کافی دربارهٔ آن نداشتند. واقعیت این بود که آنها هیچ گونه آمادگی سیاسی نداشتند. بجز دادائیستهای برلین که در کنار اسپار تاکیستها قرار گرفتند، در سالهای جنگ دادائیستهای زوریخ و نیویورک خوشحال بودند از اینکه درگیر جنگ نشدهاند، در حالی که دوستان نیویورک خوشحال بودند از اینکه درگیر جنگ نشدهاند، در حالی که دوستان

فرانسوی و آلمانی آنها در «وردن» رو در روی هم قرار گرفته بودند.

در واقع ادعای دادائیستها بسیار فراتر از متارکهٔ جنگ یا تغییر سیاست بود. آنها ادعا میکردند که میخواهند به طورکلی نسل بشر را که اجازهٔ چنین فاجعهای را داده بود تغییر دهند. دادا زائیدهٔ نفرتی عمیق بود نسبت به همهٔ آن چیزهائی که در این طوفان بلا شرکت داشتهاند، به ویژه زبان، ابزار ارتباط فریبکارانه. از این رو دادائیستها در درجهٔ اول میخواستند این ابزاری را که امکان داشت در دنیای غرق در آشفتگی به همان صورتی که هست باقی بماند، سرنگون کنند. آثار پوچ آنها چه با طنز و چه با تمسخر، تصویری بود از آنچه آنها برگرد خود می دیدند. اگر بخواهیم آنها را همان سان که کامو در انسان عاصی (L'Homme revolté) گفته است، «هیچ گرایان محفلی» بخوانیم، اشتباه کردهایم. درست است که آنها و یرانگر تصویرشکن (Iconoclaste) بودند، اما همهٔ اعمالشان همراه با نشاط زندگی نیرومند بود و امید رسیدن به انسانیتی بهتر و به آن شادی و سرخوشی که در خلاقیت هست. خلاقیتی که فیقط خاص هنرمند نیست. مردمی که به نمایشهای دادا می رفتند این را خوب می فهمیدند زیرا خودشان را در «دادا» می دیدند. ا

۱. قسمتهای افزوده به این فصل، از مقالهٔ هانری بآر Henri Behar از مدخل «دادا» در «انسیکلوپدیا اونیورسالیس» تاریخ سوررثالیسم اثر موریس نادو و سوررثالیسم و بعد از جنگ اثر تریستان تزارا ترجمه شده است.



# نمو نههای دادا

بیانیهٔ آقای آنتی پیرین Manifeste de monsieur Antipyrine از: هفت بیانیهٔ دادا

نو شتهٔ تریستان تزارا Tristan Tzara (۱۹۶۳ ـ ۱۸۹۶)

این بیانیه در اولین تظاهرات دادا در زوریخ (سالن Waag)، روز ۱۴ ژوئیهٔ ۱۹۱۶ خوانده شد، بعدها جزو اولین ماجراهای آسمانی آنای آنتی پیرین، در شمارهٔ ۱۳ مجلهٔ «ادبیات» در ماه مه ۱۹۲۰ انتشار یافت.

به گفتهٔ خود نزارا، این منن نوعی موضعگیری بر ضد مدرنیسم فوتوریستی است که آن را در ردیف احساسات بازی بورژوانمی قرار میدهد و نیز بر ضد آموزههای تعصب آلود که میخواهند هنر را در چهارچوب نمقولات تنگ زندانی کنند.

دادا شدت [جریان] ماست: که سرنیزه های بی نتیجه، سر سوما ترائی کودک آلمانی را بر می افرازد. دادا زندگی است، بی دمپائی و بی پارالل که مخالف و موافق و حدت است و قطماً مخالف آینده. ما عاقلانه می دانیم که مغزهای ما به بالشهای پر قو تبدیل خواهد شد، که «آنتی دو گماتیسم» ما عین کارمندان عالی رتبهٔ انحصار طلب است، که ما آزاد نیستیم آزادی را فریاد بزنیم. احتیاج شدید بی انضباط و بی اخلاق، و تف کنیم به روی بشریت. دادا در چارچوب ضعفهای اروپا می ماند. با وجود این کثافت است. اما ما می خواهیم کثافت مان را به رنگهای مختلف بگذاریم تا باغ وحش هنر همهٔ پرچمهای کنسولگریها را مزین کنیم.

ما مدیران سیرک هستیم و از خلال بادهای جشن بازارها سوت میکشیم و در میان دیرها، فاحشه خانهها، تثاترها، واقعیتها، احساسها، رستورانها، اوهی اوهو ... بنگ

#### ۷۷۰ / مکتبهای ادبی

بنگ.

ما اعلام می داریم که اتومبیل احساسی است که ما را در کندی های انتزاع های خودش مانند کشتی های اقیانوس پیما، و صداها و اندیشه ها بسیار لوس کرده است. با وجود این، ما سهولت را بیرون می کشیم. دنبال جوهر مرکزی می گردیم و راضی هستیم که اگر بتوانیم آن را مخفی کنیم. ما نمی خواهیم که پنجره های طبقهٔ نخبهٔ حیرت آور را بشماریم، زیرا دادا برای هیچ کس وجود ندارد و ما می خواهیم که همه این را بفهمند. آنجا بالکون داداست، به شما اطمینان می دهم. از آنجا می توان صدای مارش های نظامی را شنید و بالزنان با شکافتن هوا برای آب تاختن در یک حمام عمومی فرود آمد و معنی حکایت اخلاقی را فهمید.

دادا نه دیوانگی است، نه حکمت و نه طنز. مرا نگاه کن، بورژوای نازنین.

هنر یک فندق بازی بود. بچههاکلماتی راکه آخرشان زنگی داشت جمع میکردند، بعدگریه کنان «بیت» را فریاد میزدند، پوتینهای عروسک به پایش میکردند و بیت خاتون شد تاکمی بمیرد و خاتون بالن شد، بچهها چنان دویدندکه پایشان پرخون شد.

بعد سفرای کبار احساسات آمدند که دسته جمعی فریاد تاریخی بر کشیدند:

روانشناسی، روانشناسی هی هی،
علم و فن، علم و فن
زنده باد وطن
ما نیستیم ساده
مائیم پر افاده
مائیم فرد و یکتا
مشهور در همه جا

و ما مي توانيم دربارهٔ عقل بحث كنيم.

اما ما، دادا، با آنها هم عقیده نیستیم، زیرا هنر جدی نیست، به شما اطمینان می دهم. و اگر جنایت را نشان می دهیم تا دانشمندانه بگوئیم «بادبزن»، برای این است که شما را خوشحال کنیم، ای شنوندگان عزیز، اگر بدانید چقدر دوستتان دارم. به شما اطمینان می دهم و شما را می پرستم.

## دو بخش از بیانیهٔ هفتم

از هفت بیانیهٔ دادا، دو بخش از بیانیهٔ آخر راکه یک بیانیهٔ شانزده قسمتی است با عسنوان بیانیهٔ دادا دربارهٔ عشق ضعیف و عشق تلخ در اینجا نقل میکنیم: بخشهای هشتم و شانزدهم:

بخش هشتم <sup>۱</sup>

برای ساختن یک شعر دادائیستی:

روزنامهای بردارید م

یک قیچی هم بردارید در آن روزنامه مقاله ای را انتخاب کنید که طول آن معادل شعری باشد که می خواهید

۱. در چاپهای قبلی مکتبهای ادبی، این بخش در داخل متن، از کتاب هزار پیشهٔ استاد جمالزاده نقل شده بود. اکنون چون متن اصلی را در دست داریم با سپاس از ایشان که اطلاع اولیهمان را مدیون نوشته شان هستیم، آن را از متن اصلی ترجمه میکنیم. اما به جای مثالی که در متن آمده است، همان مثالی راکه آقای جمالزاده آورده بود میگذاریم.

#### ۷۷۲ / مکتبهای ادیی

بگوئيد.

مقاله را از روزنامه جداكنيد

بعد هر یک از کلمات آن مقاله را با دقت ببرید و در کیسهای بریزید.

کیسه را آهسته تکان دهید

آنوقت هر یک از کلمات بریده را تک تک بیرون بیاورید

با دقت رونویسی کنید

به همان ترتیبی که از کیسه بیرون آمدهاند.

شعر شبيه شما خواهد بود.

اینک شما نویسندهای هستید بسیار تازه و بی سابقه و با حساسیتی جذاب هر چندکه عوامالناس چیزی از اثر تان نخواهند فهمید.

مثال ـ بلوری از فریاد مضطرب می اندازد روی صفحه ای که خزان. خواهشمندم نیم بیان مرا به هم نزنید. غیر ذی فقار، شامگاهان آرامی حسن و جمال دوشیزه ای که آب پاشی راه پوشیده از مرداب را تغییر شکل می دهد.

#### بخش شانزدهم

در این بخش کلمهٔ «زوزه بکش»! ۲۷۵ بار تکرار شده است و سطر آخر یعنی: «که هنوز هم بسیار جذاب است.»

hurle hurle

### دادائیسم / ۷۷۳

hurle hurle. hurle burle hurle hurle burle burle hurle hurle burle hurle Oui se trouve encore très sympathique

Tristan Tzara

جنگل سخنگو یا علامت معقول جزیرهٔ پاک تریستان تزارا

بدون نقطه گذاری و فاصله، مانند بیشتر اشعاری که تزارا به نقاشان تقدیم کرده است. وضع نگرندهای است که اشیاء دوروبر خود را می بیند وقتی که خود را در تداعی اشیاء دیگری آزاد میگذارد:

این نیز نمونهٔ دیگری است از نوشته های دادائیستی با حروف بزرگ ماشین تحریر،

ویلن لامپها دُم یک نور سفید بسیار سفید فرار خورشید و ستاره خرچنگ یا ماهیان پرنده در ایستگاه راه آهن یک پای آدمی اطاق انتظار دیزیهای مختلف سفالی دو چاقو یک پرنده روی دیزی سفالی محور ۴ آدمها در وضع دیگر یک نردبان

ظرفهای آب از نارگیل یک قایق و ۳ خوک کلاهها مرغهاگاوصندوق ملوان سگ ماندولین ماهیهایگوناگون لاک پشت روی نخل صندوقچهٔ خالی یک دست بسیاربزرگ سفید ۲۸ چیز مختلف

اىنجارنگ

و صدای گستردهٔ سرعت کندی تثبیت شدهای است در چارچوبهٔ افق سوت میزند سوت آبی شبح این طوطی را ببین روی فوارهٔ منجمد سوت میزند افسر نیروی

دریائی سوت میزند

حاشیهها با هم در می آمیزند

، ب بر برگی با برگی کیست که زوزه میکشد؟ زوزهٔ افقی میکشد؟ میکشد میکشد میکشد میکشد میکشد

فراموشم خواهید کرد (نمایشنامه) از: آندره برتون و فیلیپ سوپو

#### صحنة او ل

# بازیکنان: ربدوشامبر، چتر

(سه بار فریاد می زند و پیش از فریاد سوم پنجره را باز می کند): این

دختر، این ببری که دیروز وقت آمدن به خانه نوازشش کردم چیست؟

چتر بیلحاف نخوابید سردتان می شود. چه مسافرت خسته کنندهای. بخاری ها و پریان دریا بی صدا از پیش چشممان می گذرند. دنیا چقدر عوض شده است. من به شما گفته بودم که یک کاسه ستاره به رنگ گل زرد هم از چشمهای برادرزادهٔ کوچکم خوشمزه تر نیست.

(کسی در میزند.)

چتر میز اشغال شده است.

روبدوشامبر

(پرده میافتد.)

قطعهای از کتاب درخت مسافران اثر: تریستان تزارا

> شب، شب را روشن می سازد شب در کنام گرگان امواج از یرندگان صدقه می خواهند

> > آب تیره می شود.

پس از آن یک لحظه سکوت سکوتی که دور از مردگان شهرها را میبلعد نگهبان فانوسها در میان سکوت

موریانه های نور را می جود بجز نور، اندوهی و بجز نور، سکوتی نیست و فقط بستری از گیسوان زن

چشمها تیره میشود، بچهای که به پستان چسبیده گریه میکند نه شادی و نهگریه ـ آبها در گهوارهاند

و در خشکی نیز ماهیها دلشان بهم میخورد

#### ۷۷۸ / مکتبهای ادبی

و من در همانجا هستم در میان تنبلیهای فراوان بی حرکت ماندهام نه امید هست نه دروغ آفرینندگان جادوها جادوهائی که مانند دنیا تازه است نمی توانند خلاف این بگویند

سوررئاليسم Surréalisme



انسان نومید می شود، زیرا روی دیگر سکهٔ وجود را که بی اندازه وسیع تر و زیباتر است نمی شناسد. یا از آن بی خبر است و یا دور از دسترسش می شمارد. «روشن ترین ویژگی تمدن مدرن این است که انسان هرگز با چنین شدتی خود را در درون زندگی مبتذل محصور نکرده است، تا آنجا که ظواهر معمولی آن را حدود خاص حقیقت شمرده است ... به آئینی و همی به نام پوزیتیویسم

ان را حدود خاص حقیقت شمرده است ... به ائینی وهمی به نام پوزیتیویسم بالید و آن را برای خود نوعی آزادی تلقی کرد و حال آنکه در واقع محروم کردن خویشتن بود. با وجود این گهگاه در اعمال درونش اشاراتی از راز کیهان را احساس میکند، اما چون از رجودش بی خبر است این نداها را همانند چیز بهودهای خفه میکند.

«آنچه ما به طور معمول زندگی می نامیم، روی بی رنگ سکهٔ حقیقت است.

«از این نظر، ظهور سوررئالیسم درکشور دکارت و ولتر، در سرزمینی که در قید فلسفههای مجرد، هنرهای کلاسیک، تفکر بورژوائی و اقتصادهای کارگری است یدیدهای خارقالعاده است.

«سوررئالیسم در واقع عصیانی اساسی بر ضد این تمدن است. آنچه میخواهد تنها انقلاب فکری و هنری نیست، بلکه در عین حال انقلابی اجتماعی و به ویژه آزادی کامل بشریت است.

«یعنی آنچه که از هر جهت از چارچوبهٔ فهم رقیبانش و نیز از وساما

#### ۷۸۲ / مکتبهای ادبی

موقتی که خود در هر یک از مراحل خویش به کار میگیرد فراتر میرود. هدف اعلای سوررئالیسم چیزی نیست، مگر اقناع کامل این عطش پرشور آزادی ...

«برای کسی که از بیرون ناظر است سوررثالیسم هیولائی شگرف و نامعقول است. اما برای کسی که توانسته باشد وارد آن شود، خارقالعاده ترین کشف و شهود انسانی است. اولی گمان میکند که انحصار عقل سلیم را در اختیار دارد، اما دومی از ورود در دنیاهای نامکشوف «فرا واقعیت»، یعنی نه در «غیر واقعی»، بلکه در «قلب واقعیت» سر مست می شود.

«سوررئالیسم در درجهٔ اول نوعی نیروی عظیم گسستن است. ورود به آن نه از طریق تجارب، بلکه به دنبال دگرگونی ناگهانی روحی که همهٔ شیوههای احساس کردن و اندیشیدن را زیروروکند، امکان می یابد ا…»

### پيدايش سورر ئاليسم

«سورر ثالیسم، فلسفه به معنی کلاسیک کلمه نیست، نمی خواهد که با سر هم کردن یک رشته استدلالات انتزاعی، نظریه هائی را تحلیل یا اثبات کند. سورر ثالیسم در زندگی غوطه ور شده است نه در عالم مجردات.

«با این همه به معنی وسیع کلمه نوعی فلسفه است، زیرا جهانبینی تازهای را بیان میکند و به دنبال کشف راز کیهان است، نه اینکه تجربه گرائی سادهای باشد. در عین حال هم عمل است و هم تفکر دربارهٔ غایات این عمل. مانند مذهب، مارکسیسم و فیزیک جدید، هم پراکسیس است و هم جهانبینی (Weltanschauung). این دو جنبه از هم جدائی ناپذیرند، زیرا درک رفتار عینی سوررئالیسم در صورت بی خبری از نکات اصلی کیهان شناسی سوررئالیستی امکان ناپذیر است. و در مقابل، درک این کیهان شناسی نیز بدون آشنایی با

Michel Carouges, André Breton et les données fondamentales du surréalisme, 1950,
 Gallimard, Paris, introduction, p, 7

کشفیات عینی که سوررئالیسم بر روی آنها بنا شده است غیرممکن است. برای ورود در این دنیا، لازم است که به طور خلاصه با پیدایش نهضت سوررئالیسم آشنا شویم:

سوررئالیسم در درجهٔ اول عصیان است. این عصیان حاصل هوس روشنفکرانه نیست، بلکه برخوردی است تراژیک بین قدرتهای روح و شرائط زندگی: سوررئالیسم از نومیدی عظیم در برابر وضعی که انسان بر روی زمین به آن تنزل پیداکرده است، و امید بیانتها به دگردیسی انسانی زاده شده است.» ۱

این انکار اساسی را که عمل اصلی، بیداری وجدان سوررثالیستی است، بارها و بارها آندره برتون به مناسبتهای گوناگون بیان کرده است، مثلاً آنجا که می گوید:

«من که مطلقاً ناتوانم از اینکه سهمی در تعیین سرنوشتی که برایم مقدر شده است داشته باشم ... از اینکه هستیم را با شرایط مضحک همه هستیهای دیگر تطبیق دهم خودداری میکنم!»۲

می توان گفت که نطفهٔ همهٔ سورر ثالیسم در این جمله نهفته است. زیرا بشر در عین آگاهی به عجز خود در مورد تعیین سرنوشتش، به وجود نیروهای بالقوه در خویشتن آگاه است و می داند که اگر به همین زندگی محقر روزمره اکتفا نکند و در راه دست یابی به آن نیروهای نهفتهٔ خویشتن تلاش کند بی تردید به نتایجی خواهد رسید. اما اغلب در مسیر زندگی معمولی مان علائم و اشاراتی از آن نیروها را دریافت می کنیم، اما راه استفاده از آنها را نمی دانیم. پیش از پیدا کردن راهی که امکان دستیابی به این نیروها را به انسان می دهد، سورر ثالیستها به تلخی، ناتوانی شان را در برابر قوانین زندگی زمینی،

۱. همان کتاب صفحه ۹.

احساس کر دہاند.

انسانی که از زندگی روزمرهٔ خود راضی است نمی تواند خود آگاهی داشته باشد، تنهارنج است که در اعماق غرقاب درون، انسان را وادار می کند که به یک جست خود را بالا بکشد و به مناطق عالی شهود و اشراق نایل شود.

آندره برتون و دوستان او اخلاف مستقیم نسل شاعران هرمسی و پرومتهای هستند که با نروال و بودلر آغاز شدند و با مالارمه، رمبو، لوتره آمون، ژاری، آپولینر و روسل و هنرمندانی مانند پیکاسو، دوشان، پیکابیا و ... ادامه یافتند تا همین نفخهٔ فوق انسانی نقاشی را هم در بر بگیرد و زیروروکند. اینان همه عصیانکنندگان بر شرایط روزمرهٔ زندگی بودند و امید داشتند که چهرهٔ زندگی را با جادوی شعر تغییر دهند.

## موقعيت تاريخي

نمی توان دربارهٔ سورر ثالیسم جدا از موقعیت تاریخی آن که فاجعهٔ جنگ جهانی اول را در پشت سر دارد، قضاوت کرد. سورر ثالیستها هم مانند دادائیستها جزو نوجوانانی بودند که در اثنای جنگ ۱۹۱۴ ــ ۱۹۱۸ به سنین جوانی رسیدند. برای این جوانان که هم پوزیتیویسم را رد می کردند و هم مذهب را، این جنگ نه بلائی آسمانی و طبیعی می توانست باشد و نه تجربهٔ روانی. فاجعهای بود بی سبب که رشد فرهنگی دنیای جدید را به مرگ تهدید می کرد.

از خلال این موج ژرف نیهیلیسم، جهش نومیدانهای را میبینیم که در آن روح میخواهد برتری خود را بر ماشین مرگ نشان دهد. اما جنگ مجال کمی به رزمندگان میدهد تا این مقابله را بیان کنند. نامههای جنگ ژاک واشه از کمیاب ترین مدارکی است که در اختیار داریم. برعکس، در سویس، در مرکز بی حرکت طوفان، است که «دادا» به طور ناگهان و مانند انفجاری سر بر می دارد.

با پایان جنگ روشن شد که این نهضت نفی و انکار، به جای اینکه آرام گیردگسترده تر می شود. هنرمندان و نویسندگان پیشرو که مستقیماً در جنگ شرکت جسته بودند و یا در حاشیهٔ آن قرار داشتند، دیگر حاضر نبودند که دوباره به ارزشهای تمدنی برگردند که جنگ آنها را بی اعتبار کرده و یا به کلی نابود ساخته است. پس از خروج از دنیای آتش و خون، دیگر غیرممکن بود که دوباره به نقاشی ظریف روی بشقاب، یا گفتن شعری با وزن و قافیهٔ دقیق بپردازند. و زیبایی شناسی از وقتی که دیگر نتوانسته بود پیروزمندانه با مرگ و نیستی مقابله کند، هیچ قدری نداشت. خطر این بود که هنر و ادبیات نیز با همان محکومیت رو به ویرانی گذارد. اما چنین نشد و هنر و ادبیات نشان داد که خود استعداد استعلاء دارد تا مرحلهای را که تنها به درد کاربردهای احساساتی یا تزیینی می خورد پشت سر بگذارد و به صورت نشانه های متقاعدکننده و شاید مؤثر، از سرنوشت والای انسان برآید.

بدینسان بود که بلافاصله پس از جنگ نهضت دادائیستی «وال سرنر» Val برآورد. و در آلمان طنین انداخت و از آن نهضت بود که ماکس ارنست سر برآورد. و در فرانسه، دوشان، پیکابیا، برتون، تزارا، الوار، سوپو، آراگون، ریبمون دسنی و دیگران، با مجلههای گوناگون پیاپی و نمایشهای جنجال آفرینشان مایهٔ شهرت آن شدند. در سال ۱۹۱۹ دادا به اوج خود رسید، اما چنان که در فصل پیش دیدیم، به دنبال اختلاف اساسی بر سر انکار کامل یا تحول ادبیات و هنر، به سرعت رو به افول نهاد و سرانجام در حوالی سال ۱۹۲۱ از میان رفت.

نمی توان گفت که دادائیسم نهضت عقیمی بود. البته اگر «دادا» به خود اکتفاء می کرد و دنبالهای نداشت، در معرض چنین خطری بود. اما چون دادا لحظهٔ اساسی ماقبل تولد سوررثالیسم بود می توان گفت که خود منبع بار آور فوق العاده ای است.

از نظر تاریخی، سوررثالیسم نهضتی است که در حوالی سال ۱۹۲۰ آغاز شد

و عدهای از شاعران و نقاشان را به رهبری آندره برتون گردهم آورد.

اغلب این هنرمندان قبلاً جزو فعالان دادائیسم بودند و همان روحیهٔ عصیان دادا بر آنان نیز حاکم بود. با وجود این، سوررئالیستها با خشونت بر ضد نیهیلیسم دادا قیام کردند و با هر گونه حرکت پوچ و کورکورانهای که در آن بود. و به جستجوی آن چیزی برآمدند که \_ ولو از نظر خودشان \_ راه رستگاری بود.

به این نتیجه رسیدند که راه رستگاری را در آن لحظههای حیاتی پیدا کردهاندکه انسان به مرحلهای بالاتر از خویشتن و از زندگی عادی خویش صعود میکند، یعنی آن لحظههای خلسه و اشراق.

بدینسان بود که برتون بیخودانه به دنبال جرقهها و درخششهای شاعرانه رفت. زیرا فقط همین جرقهها بودند که با تمام قدرت برفراز دنیای ویران شدهٔ دادائیسم میدرخشیدند. او به جای اینکه رمانها و فلسفهها ابداع کند و یا زیبائی شناسی خاصی برای شعر بیافریند، به دنبال جستجو در رویاها و یا حرفهای مرموزی درآمد که در حالت بیداری، بدون هیچ گونه اندیشهٔ نظام یافته از مغز آدم میگذرد و کشف نشانههای تقارن یا روشن بینی.

هر رابطهای که این پدیده ها با هنر و ادبیات داشته باشد، آنچه در درجهٔ اول اهمیت دارد این است که به فکر استفاده از آن پدیده ها در کار هنری نباید بود، بلکه برعکس باید هنر را در خدمت این پدیده هائی گذاشت که سور رئالیست ها انتظار کشف اسرار سرنوشت انسان و جهان را از آنها داشتند.

از سال ۱۹۱۹ برتون تحت تأثیر حرفهائی بود که گاهی انسان از درون خویشتن می شنود. بی آنکه ارادهای در کار باشد، به ویژه در بین خواب و بیداری.کشف بزرگ او شنیدن رویاها در حالت بیداری بود تا آن جملههای شبانه را در روز روشن بتواند تکرارکند.

بدینسان نوعی دیکتهٔ درونی را به وجود آوردکه اولین سند مکتوب آن که در اختیار ما قرار گرفته است مجموعهای است با عنوان میدانهای مغناطیسی Champs magnetiques که وی با همکاری فیلیپ سوپو نوشت و در سال ۱۹۲۱ انتشار بافت.

اگر به دنبال این رفتارهای ذهنی در صدد کشف ساختارهای شناخت و تکنیکهای آن برآئیم، ایجاب میکند که در سوررئالیسم نیز مانند رومانتیسم آلمان یا عرفان جدید، نوعی تجدید حیات حکمت گنوسی را ببینیم. اما در این صورت طبعاً باید مقدمات ماتریالیستی آن را فراموش کنیم. اما بر تون روحیهٔ مشترکی را قبول داشت که حاکم بر هر دو جنبه است. چگونه می توان این روش را تحلیل کرد؟

# ١ ـ آرمان شناخت كامل

سوررئالیستها گوش به زنگ اسرار جهانند، تا آنجا که میکوشند پیوندهائی راکه انسان را به جهان مربوط میکند توصیف کنند و امواجی راکه نوسانهای ظریفشان فقط بر شاعر «موشکاف» که در عین حال صناعت خود را نیز تکمیل خواهد کرد مکشوف می شود، اخذ کنند. شاعر اغلب برای گرفتن این امواج، از علوم نهان نیز بهرهمند است. تحت چنین شرائطی او نهان بین خواهد بود (به مفهوم رمبوئی)، آرمان مورد نظر، اما به خودی خود دست نیافتنی، توقف در این نقطه ای است که همهٔ تضادها در آن رفع می شود.

# ۲ امکان رویکردی ذهنی و اشراقی به این شناخت

نووالیس شاعر نظریه پرداز رومانتیک، پیش از این نوشته بود: «ما وقتی دنیا را می فهمیم که همدیگر را فهمیده باشیم، زیرا او و ما نیمه های مکملی هستیم.» ژی.ال.بدوئن J.L.Bedouin با ذکر جملهٔ بالا یاد آوری می کند که: «سوررئالیسم به سوی ادارک هماهنگ فاعل شناسا (سوژه) و موضوع شناسائی (اوبژه) می رود.» و به رغم رئالیست های قرون وسطائی «برای آن هیچ گونه تفاوتی بین عناصر اندیشه و عناصر جهان وجود ندارد.» در واقع نوعی

رمزگشائی ذهنی دنیای خارج است و برای رسیدن به آن میبایستی که روح، قدرتهائی را که از دست داده است (نه به سبب هبوط اولیه همانسان که گنوسی ها تصور میکنند، بلکه در طول قرون بر اثر جباریت خرد و منطق که نیروهای تخیل و تشابه را پنهان کردهاند) به دست آورد. بر تون میگوید که روح باید در غرقابهای خویشتن غوطه زند: «هنر که در طول قرون مجبور بوده است از راههای طی شدهٔ من و ابرمن فاصله بگیردکاری نمی تواند کرد جز اینکه حریصانه در همهٔ جهات زمینهای وسیع و تقریباً بکر و دست نخوردهٔ خویشتن را بکاود.» در واقع، آن قدرتهای اولیه که اساطیر باستان به گذشتههای بهشتی نسبت داده بودند، در نظر سور رئالیستها، در زیر وزنهٔ سرکوبهای اخلاقی، اجتماعی و فکری قرون مدعی علمی بودن که بر عکس سرکوبهای اخلاقی، اجتماعی و فکری قرون مدعی علمی بودن که بر عکس به علم واقعی (یعنی جستجوی حقیقت) خیانت کردهاند، مخفی هستند.

# اسلاف سوررثاليسم

۱- افلاطون - همانگونه که سابقهٔ بسیاری از تازه ترین نظریات فلسفی و هنری را در گفتگوهای افلاطون پیدا میکنیم، در مورد سوررئالیسم نیز می توانیم بگوئیم که اولین نظریه پرداز آن افلاطون بوده است. در دو رسالهٔ فایدروس و ابون با چنان عباراتی روبرو می شویم که گوئی بر قلم آندره بر تون جاری شده است و حتی ادعای غیبگو (نهان بین) بودن شاعر نیز که هدف رمبو بود و از او به سوررئالیستها رسید و زمینه ای برای «نگارش خودکار» شد به تفصیل در این دو رساله آمده است. به ویژه در فایدروس سقراط گذشته از اینکه شاعر را دیوانه و غیبگو و الهام گرفته از خدایان هنر می داند، خود نیز هنگامی که از عشق سخن می گوید دچار چنین حالاتی می شود و به دوستش فایدروس می گوید: «هیچ می دانی که اگر بار دیگر سخن آغاز کنم، جنها و پریانی که به

جان من انداختهای هوش از سرم خواهند ربود؟» و آنگاه دربارهٔ دیوانگی شاعران چنین میگوید:

«نوع سوم دیوانگی هدیهٔ خدایان دانش و هنر است که چون به روحی لطیف و اصیل دست یابند آن را به هیجان می آورند و بر آن میدارند که با توصیف شاهکارهای گذشتگان به تربیت نسلهای آینده همت بگمارد. اگر کسی گام در راه شاعری بنهد بی آنکه از این دیوانگی بهرهای یافته باشد و گمان کند که به یاری وزن و قافیه می تواند شاعر شود، دیوانگان راستین هم خود وی را نامحرم می شمارند و هم شعرش را که حاصل کوشش انسان هشیاری است به دیدهٔ تحقیر می نگرند.»

در رسالهٔ ابون نیز سقراط به ایون که راوی اشعار همر است و در مسابقهای شرکت کرده و پیروز شده است چلین میگوید:

«در واقع نه در سایهٔ هنر، بلکه بر اثر الهام و تلقین خدائی است که همهٔ شاعران بزرگ حماسی اشعار زیبایشان را میسرایند و همچنین شاعران بزرگ غنائی. همان طور که «کوروباها» تا از خودبی خود نشوند نمی رقصند، شاعران غنائی نیز به هنگام سرودن اشعاری که می شناسیم در اختیار خود نیستند. بلکه وقتی که تحت تأثیر آهنگ و وزن قرار گرفتند، مجذوب و بی خود می شوند: مانند راهبههای پرستشگاه «باکوس» که در حال جذبه از آب رودخانه شیر و عسل می گیرند، اما وقتی در حال عادی هستند به این کار قادر نیستند. چنین هذیانی است که به گفتهٔ خود آنان، از روحشان سر بر می کشد. در واقع، شاعران به ما می گویند که در باغها و دره های پر درخت الاهگان هنر، مانند زنبوران عسل از سوئی به سوئی می پرند و اشعاری را که برای ما می آورند، از چشمه های عسل می گیرند. و راست می گویند، زیرا شاعر چیزی است سبک،

ا. فایدروس. دورهٔ کامل آثار افلاطون. ترجمهٔ محمدحسن لطفی ـ انتشارات خوارزمی ـ جلد سوم صفحهٔ
 ۱۳۰۸.

۲. همان کتاب، صفحهٔ ۱۳۱۲

بالدار و مقدس و نمي تواند پيش از احساس الهام و بي خود شدن و عقل باختن اثري بيافريند.» ا

میشل کاروژ، در کتاب آندره برتون و عناصر اصلی سوردنالیسم (که در آغاز این فصل عباراتی از آن نقل شد)، پس از نقل جملات بالا چنین می نویسد: «بدینسان افلاطون همانندی قابل ملاحظه بین شعر و دیوانگی، مجذوبیت و قدرت سخنوری را اعلام می دارد. و این خود محکومیت شعری است که برای سرگرمی و یا به منظوری خاص ساخته شده باشد. و نیز اصول اساسی مفهوم شعر از نظر سوررثالیستهاست ... امروزه انسان وقتی ادعای بسیاری از شاعران را می بیند که از دوران یونان قدیم به این سو، می گویند که الهام شعر خویش را از الاهگان شعر گرفتهاند خندهاش می گیرد. با این همه در پشت نقاب این ادعاهای شخصی ساده لوحانه حقیقت والائی نهفته است: شاعر ابداع نمی کند، بلکه کشف می کند، نمی سازد، بلکه الهام می گیرد.»

۲- رمان سیاه و ادبیات وهمی از قرن هیجدهم، سوررئالیستها فقط آثار روسو و رمان سیاه (فصر اوزانتو، Castle of Otranto) اثر هوراس والپول . H. کوسو و رمان سیاه (فصر اوزانتو، The Monk اثر ماتیو گرگوری لوئیس ۱۷۹۲ (۱۷۹۰ – ۱۷۹۸) و بالاخره آثار آن رادکلیف ۱۷۲۸ (۱۷۷۵ – ۱۷۲۸) و بالاخره آثار آن رادکلیف ۱۷۲۸ (۱۸۲۳ – ۱۸۲۸) را سرچشمهای اصلی آثار خود میدانند. این رشته آثار در قرن نوزدهم نیز با آثاری از قبیل ملموث Melmoth از چارلز رابرت ماتورین . CH. R. (۱۸۲۲ – ۱۷۸۲) ادامه می بابد تا وقتی که ستارهٔ سحرانگیز ساد Sade

١. ايون افلاطون، ترجمهٔ رضا سيدحسيني، مجلهٔ كلك شمارهٔ ٢٠، ص ١١.

<sup>2.</sup> Michel Carrouges, André Breton et les données fondamentales du surréalisme, Idées, p.153 ... رمان سیاه که آن را رمان گوتیک و رمان وحشت هم می گویند در نیمهٔ دوم قرن هجدهم در انگلستان پیدا شد.در این رمان تأثرات مختلف (احساسات، تمالی، شعر مرگ) و ذوق ها و حساسیت های گونا گون (کشش به گذشته و به سبک گوتیک و به فرار) با عناصر فوق طبیعی و اخلاقی (اشباح، خیانتها، دامگذاری ها) در هم می آمیز د.حوادث آنهامعمو لأدر قصرهای قدیمی ترسناک اتفاق می افتد و ماجراباشکست نیروهای اهریمنی و پیروزی شرافت و عفاف پایان می گیرد.

(۱۸۱۴ ـ ۱۷۴۰) در آسمانشان ظاهر شود. بر تون همچنین از ادامهٔ سنت شاعر «بینا» در زمینهٔ ادبیات وهمی، از آرینم، نروال و بالاخره ادگار پو نیز نام می برد. بر تون در دورانی که سخت تحت تأثیر مارکسیسم بوده است، به علاقه شدید خود به رمانهای سیاه اعتراف می کند و می گوید که برای کشف و جمع آوری آنها سراسر پاریس را زیر پاگذاشته است. او در متون مختلف دربارهٔ این رمانها سخن گفته است. دربارهٔ رمان مشهور ملموث اثر ماتورین می گوید: «این رمان مشهور که بودلر مدتها به آن می اندیشید، بی شک همراه با شبه اثر یانگ تأثیر گذار ترین منبعی است که قوی ترین الهام را به لو تره آمون بخشیده است...»

در صفحات آینده از جای مهمی که «نگارش خودکار» در سوررئالیسم دارد سخن خواهیم گفت. اما نکتهٔ مهمی که در اینجا باید به آن اشاره کرد این است که اولین ظهور نگارش خودکار در ادبیات مدرن، رابطهٔ بسیار نزدیکی با تولد رمانهای سیاه دارد. خود بر تون میگوید که از میان رمانهای سیاه، اولین آنها یعنی قصر اوترانت به اعتراف صریح نویسندهاش به صورت خودکار نوشته شده است.

در مورد رمانهای وهمی، البته همهٔ آنها مورد توجه سوررئالیستها نیست. در مورد ادگارپو، صناعات ادبی و روح ادیبانهای که در داستانهای او وجود دارد سبب می شود که بر تون با تردید و احتیاط از او نام ببرد. هوفمان و آثار وهمی شگفت او را رد می کند و معتقد است که در این آثار ماجرای روحی دور از واقعیت بیشتر برای ایجاد هیجان خارقالعاده و آمیخته با شگفتی است زیرا در نظر سوررئالیستها لطف رمان سیاه و قصهٔ وهمی در این است که این رمانها مرحلهٔ تخیل را پشت سر می گذارند تا به مرحلهٔ تخیل برتر برسند که در آن موجوداتی رشد می کنند که هستی شان زائیدهٔ خیال است. خیالی که آزادی کامل را خارج از شرائط اخلاقی، عقلی، روانی و حتی جسمی خواهان است. زیرا نظام عقلی کنونی انسان را دربند نگه داشته است اما از خواهان است. زیرا نظام عقلی کنونی انسان را دربند نگه داشته است اما از

شعور باطن او قدرتهای سیاه (موضوعهای ناراحت کننده، ویرانهها، قصرها و سردابها و غیره) سر بر میکشند.

به این ترتیب این ادبیات حاکی از شکی تام و تمام در واقعیت و نشانهٔ تجاوز ممکن از آن است. این نکته از متون متعددی که برتون در این باره نوشته است و در درجهٔ اول از چند صفحهٔ بیانهٔ اول سوردالیسم بر می آید. در آنجا به هنگام بحث از قدرت مخیله این جمله را میبینیم: «آنچه در ادبیات وهمی میبینیم این است که دیگر وهمی در میان نیست. همه چیز حقیقی است.» پیروزی اصل لذت بر اصل واقعیت. بالاخره نوع رمان سیاه از نظر تاریخی چیزی نیست مگر اعلام عصیان بر ضد ساختارهای متحجر جامعهای که چیزی نیست می خواستند زیرورو کنند.

۳. هگل از نظر فلسفی محض سوررئالیستها بیش از همه خود را به اندیشهٔ آلمانی نزدیک میبینند. برای آنها به ویژه برای برتون: آلمان «کشور شگفتانگیزی است سراسر اندیشه و روشنائی که در یک قرن تولد کانت، هگل، فویرباخ و مارکس را به خود دیده است.» اما دستخوش خشم شدیدی هستند از اینکه میبینند پس از جنگ جهانی اول، و در اثنای جنگ دوم، ناسیونالیسم دیوانهواری سبب شده است که چنین ملتی همهٔ آن خدمتی را که به سیر اندیشهٔ جهانی کرده است فراموش کند. اما بالاتر از فیلسوفهای رومانتیک که نزدیکی بیشتری نسبت به آنها احساس میکنند، حتی بالاتر از نووالیس، هگل برای آنان و به ویژه برای برتون اهمیت بیشتری دارد. میگوید: «از وقتی که هگل را شناختم، تحت تأثیر نظریات او هستم ... در نظر من، روشهای او همهٔ روشهای دیگر را از بها انداخته است. هر جا که دیالکتیک هگل وارد عمل نشود، از نظر من اندیشهای وجود ندارد و امید و حقیقتی هم نیست.»

البته سورر ثالیستها را نمی توان صددرصد وفادار به هگل شمرد. آنها از ایده آلیسم روگردانند و نیز خردگرائی هگل نیز نمی تواند به سادگی مورد قبول سوررئالیستها قرار گیرد، زیرا به تئوریِ نوعی قدرت مطلقه و فلسفهٔ حق منجر می شود که در نظر برتون «قابل اعتراض ترین نظریه در فلسفهٔ هگل است». اما قسمتی از مفاهیم هگلی نیز وجود دارد که سوررئالیسم آنها را پذیرفته و از آن خود کرده است. مهم ترین این نظریات، شناختن اثر هنری به عنوان ذهنیت عینی شده است. در این باره آندره برتون در وضع ساسی سوررئالیسم چنین می گفت که شیءِ هنری در حد وسط بین محسوس و معقول قرار دارد و چیزی است ذهنی که به صورت مادی ظاهر می شود. هنر و شعر با قصد قبلی، از طریق حواس و مخیله، دنیائی از سایه ها، اشباح و بازنمودهای خیالی می آفرینند. به سبب این کار نمی توان آنها را به ناتوانی در تولید چیزی به جز صور خالی از واقعیت متهم کرد.»

سوررئالیسم حقوقی را که هگل برای شعر قائل شده و آن را هنر کلی شمرده است که با تمامیت روح بشری سر و کار دارد و همهٔ فعالیتهای هنری را با هم متحد میکند جدی می گیرد، گذشته از آن سوررئالیسم به عنوان اوج و جانشین فن شعر قدیم و رشد هنری، به کاربست شعر به طور فزاینده مفهوم فوق ادبی و انقلابی می دهد که نقد اجتماعی مارکسیستی آن را گسترش می دهد و تقویت میکند و بر تون نیز در این باره می گوید: «هنر اصیل امروزی دست در دست فعالیت انقلابی پیش می رود.»

و نیز همان طور که اشاره شد سوررئالیسم دیالکتیک هگل را به عنوان بهترین روش برای از میان بردن تضادهای ظاهری و نتیجه گیریهای غیرمنتظره میداند. قابل توجه است که با پایه قرار دادن دیالکتیک هگلی، سوررئالیستها امکان پیداکردند که تحلیلهای مارکسیستی را معتبر بشمارند و نیز با همین دیالکتیکی کردن داده ها بود که انتقاد از مارکسیسم رسمی صورت گرفت.

۴ـرومانتیسم آلمانی، نووالیس\_ژانپل، آخیمفن آرنیم، نووالیس و هولدرلین،
 شاعران بزرگ رومانتیک آلمان، چه از نظر فلسفی و چه از نظر شعری جایگاه

مهمی در میان پیشگامان سوررثالیسم دارند. به طوری که برتون وقتی سخن از «نهانبین شدن» (اصطلاح رمبوئی) به میان می آید، ادعا می کند که این نظریه را نخستین بار رمبو مطرح نکرده است، بلکه پیش از او، آرنیم شاعر رومانتیک آلمانی، از معادل بودن دو اصطلاح Dichter (شاعر) و Seher (بینا) سخن به میان آورده و از مکانیسم آن به طور کامل بحث کرده بود.

اما در میان نظریه پردازان رومانتیسم آلمان برتون بیشترین اهمیت را به نووالیس می دهد. در نظر نووالیس شاعر وجدان بشریت است و می تواند رستگاری را برای آن به همراه بیاورد، زیرا با در نظر گرفتن اینکه «غیر من» محصول مخیله است، دنیا شعر گستردهای است آمادهٔ رمزگشائی، یا بهتر بگوئیم آفریدن از طریق باز تاب قدرت افسانه پر دازی. این شعر عظیم می تواند به ویژه بر اثر عشق و رویا یا تخیل، آزادترین و در نتیجه غنی ترین شکوفائی آفرینندهٔ خود را پیداکند. بدین سان عشق و رویا به ما امکان می دهند که به اسرار اساسی، به نیروهائی که بر قوانین جهان حاکمند و بالاخره به هستی خودمان و رابطهاش با آنها واقف شویم: «مفهوم شعر، خویشاوندی نزدیک با غیبگوئی دارد و به طورکلی با شهود و اشراق شاعر نهانبین» اشراق سرچشمهٔ علم حقیقی است و می تواند از راه مشابهتها قوانین ابدی را با توجه به کوچک ترین جزء گیاهی یا حیوانی کشف کند: «شاعر غیبگو بر اثر معجزهٔ کلمات و تصویرها، دیگران را یاری خواهد دادکه اسرار جهان را بخوانند و قوانینی راکه بر آن فرمان میرانند بشناسد. شاعر میتواند به میل خود یا نیروهای پنهانی تماس بگیرد و به کمک کلمات دنیای ناشناخته و پر عظمتی را بر ما آشکار سازد.» ا

همهٔ نظام شعری نووالیس بر پایهٔ تقدیم دنیای درون بر جهان محسوس

جملاتی که در اینجا از نووالیس نقل شده، از رمان مشهور او هاینریش فن اوفزدینگن Heinrich von
 است. لطفاً در جلد اول (صفحات ۱۶۸ ــ ۱۶۹) نیز در دو جاکه زیرگفته های نووالیس شمارهٔ فصل و صفحه گذاشته شده و اسم کتاب نیامده است، همین عنوان نوشته شود.

است که به آن معنی می دهد، زیرا این دنیا از نمادهائی ساخته شده است که در زیر آنها می توان ذوات ازلی را خواند و شناخت. به این معنی، شعر مطالعهٔ نمادهای کیهانی است و سعی می کند «ایده»ها را زنده کند و آنها را به اساطیر بدل کند، یا بهتر بگوئیم خود به صورت اساطیر در آید. ذهن شاعر دنیا را سامان می دهد و به واقعیتهای معمولی جلوهای بی پایان می بخشد که آنها را «رومانتیک می کند». سرانجام، همهٔ افراد بشری معنی شعر را خواهند دانست. عصر طلائی جدید!

روشن است که بیشتر این جنبهها وارد بوطیقای سوررئالیسم شده است. شاید بتوان ماحصل آن را در این جملهٔ برتون خلاصه کرد: «صورت خیالی نه تمثیل است و نه نمادِ یک چیز ناآشنا، بلکه نماد خویشتن است.»

۵-ازسوپرناتورالیسم تا نهان بینی -به این ترتیب عمل شاعرانه عمل آشتی بین «من» و دنیا خواهد بود، یعنی شناخت (رمزگشائی سمبولیسم جهانی) در جلب این ارتباط آثار شاعران نهان بین (نروال، هوگو، بودلر، لوتره آمون، رمبو) می درخشد که پاسخگوی اشارات و نشانه های رومانتیسم آلمان، روسو، شاتوبریان، یانگ و چند شاعر دیگر است. همهٔ اینها مانندگنوسی های قدیم در جستجوی یک «کلید» هستند. بر تون می گوید:

«و اما دربارهٔ کلید رمز دنیا، بایدگفت که این کلید پیشاپیش و جود دارد. هر یک از آنها می توانند به اصول مشابهتها و پیوندها راه پیدا کنند. شاعرانی مانند هوگو، نروال، بودلر و رمبو و متفکرانی مانند فوریه، در این اندیشه با رمز آشنایان علوم باطن و تا حد زیادی با اغلب مخترعان علمی شریکند.»

نروال در این میان مقامی استثنائی دارد. او که پیش از پیدایش سوررئالیسم عنوان سوپرناتورالیسم را ابداع کرده بود، در اثر معروف خود اورلیا Aurelia از تجاوز رویا به زندگی واقعی حرف میزند و میگوید: «من گمان میکنم که تخیل بشری هیچ چیزی نیافریده است که حقیقی نباشد.» تصویر اساطیری الهه (ژنی \_ ایزیس \_ونوس \_ماری ...)که انسان را با تقدیرش، رویا را با بیداری و

مرئی را با نامرئی آشتی میدهد. نروال باگوش دادن به جهان، انتظار داشت اسراری که در انتظارش بود بر او کشف شود. زبان شاعرانهٔ او شباهت زیادی به زبان بر تون داشت، تا آنجاکه صدائی دور دست و غریب از خلال زبان هر دو می گذشت.

در مورد بودلر و رمبو شاید در اینجا احتیاجی به تکرار نباشد و مطالعهٔ مجددی دربارهٔ آنچه در آغاز این مجلد دربارهٔ این دو شاعر آمده است و یاد آوری مشابهتها و پیوندها در کار بودلر و شاعر به عنوان «نهانبین» و «غیبگو» در نامهها و آثار رمبو، و بالاخره کیمپای سخن او می تواند این تاثیرگذاری را نشان دهد. تأثیر لوتره آمون اساسی و تردیدناپذیر است و بالاخره سمبولیستها و کوبیستها و نیز آپولینر و ژاری و روردی را نیز باید در صف پیشاهنگان سوررئالیسم جای داد.

# سير تاريخي انديشة سورر اليستي

سوررئالیسم بر تاریخ حساسیت قرن ما تسلط دارد. کمتر قلمرو زندگی فرهنگی را می توان شناخت که از پویائی پر جنجال آن در امان مانده باشد. تا آنجا که امروزه ما تاریخ مشخص عمر آن را که قریب نیم قرن بود فراموش کرده ایم. اما این نهضت در واقع چندان حساسیت تازه ای ابداع نکرده است و چنان که دیدیم تعدادی از تمایلات اساسی آن مشخصات رومانتیسم قرن نوزدهم را دارند: اعتقاد به طبیعت شاعرانهٔ انسان، مراجعه به توانائی های شعر باطن، تخیل و رویا، همنوائی علم با شعر و ادبیات، امید هزاره ای برای تحول انسان که تابع هستی شناسی خود نیست. سوررئالیسم قواعد زیبائی شناسی علمی و حتی سیاسی مهم عصر خود را رد می کند. سوررئالیستها، این بازیگران جنگی که به رغم خواست خود در آن شرکت جسته بودند، وسعت بعرانی را که هیچ شادی حاصله از پیروزی و هیچ گونه بازگشت به اخلاق و معنویات نمی توانست از چشمشان پنهان کند می شناختند. به جز چهرههای دو

مرشدشان، رمبو و لوتره آمون، در چشمانداز ادبی عصر خویش، از آن چهرههائی که به قول آندره برتون، دیگر هنر برایشان غایت نبود» چندان نمی دیدند. در کنار سمبولیستها سن ـ پل ـ رو و آپولینر را قدر می دانستند که برتون با نوشتن نوعی بیانیه و برنامه با عنوان ذهبت تازه (۱۹۱۷) به آنها اندیشیده بود و پی پر روردی را که مجلهٔ شمال ـ جوب (Nord - Sud) آثار او را چاپ می کرد. در این میان فقط پی پر آلبر بیرو P. A. Birot بود که از همان شمارهٔ اول مجلهٔ ته می کند مران و کوبیسم و فوتوریسم را گرفته بود. اما هیچ کدام اینان مسئله را به صورت آن عصیان اساسی تلقی نمی کردند که در همان سال ۱۹۱۶ آندره برتون در بیمارستان «نانت»، تجسم کامل آن را در وجود «ژاک واشه» کشف کرد. دوستی برتون با آراگون و فیلیپ سوپو بود که در مارس ۱۹۱۹ با تأسیس مجلهٔ ادبیان این عصیان را بارور کرد. اما دورهٔ اول ادبیات [چنان که در فصل پیش دیدیم] در واقع ارگان نهضت دادا شمرده می شد و در آن نام برتون و دوستانش در کنار نام تزارا، دوشان، پیکابیا و ریبمون دسنی می آمد.

# سوررئالیسم شهودی (۱۹۲۲ \_ ۱۹۲۴)

انتشار سری تازهٔ مجلهٔ ادبیات همزمان است با قطع رابطه با دادائیستها و سرآغاز دوران موقتی که در اثنای آن سوررئالیستهای آینده به تدریج گردهم می آیند و نهضت خود را پایه می گذارند که بعدها برتون «دوران شهودی سوررئالیسم» (Epoque intuitive du surréalisme) نام خواهد داد. هیچ آموزهٔ منسجمی ارائه نمی شود و هدف این نویسندگان و هنرمندانی که گردهم آمدهاند، بیشتر از اینکه تأسیس یک مکتب جدید و هنری باشد، ایجاد وسیلهٔ شناختی است از قلمروهائی که تا آن زمان اعتنائی به آنها نشده است، یعنی رویا، دیوانگی و حالات و هم آمیز. عواملی که از آن زمان اصطلاح ناخودآگاه (Inconscient) را در موردشان به کار می برند. میدانهای مغاطیسی، اولین اثر

سوررئالیستی برتون و سوپو، بیشتر از آنکه یک اثر ادبی پیشرو باشد، نوعی ارزیابی تجربی توانائیهای زمانی است که هرگونه مراعات و قیدوبند از آن برداشته شده باشد. متون «خودکار» که این اثر سرآغازی است بر تولید فراوان آنها، در واقع اولین زمینهٔ تجربهٔ سوررئالیسم نوزاد است که در سال ۱۹۲۴ با بیانیهٔ سوردنالیسم به قلم برتون، توصیف قانونی خود را پیدا خواهد کرد.

بهتر است بنا به رسم معهود به خود کلمه بیردازیم که در سال ۱۹۲۴ به نهادی که به ریاست بر تون رسماً پایه گذاری شد اطلاق می شود. این کلمه از سال ۱۹۱۷ که آیولینر نمایشنامهٔ خود با عنوان پستانهای تیرزیاس را «درام سوررئالیستی» خوانده بود شناخته شده است. اما کلمه در اینجا مفهومی پیدا می کند که از قلمرو زیبائی شناختی بسیار فراتر می رود و کاوشی است برای راه یافتن به «کارکرد واقعی اندیشه». پس دربارهٔ جنبهٔ ادبی این اولین تجربهٔ یژوهش سوررئالستی نباید اشتباه کرد. راز این مسئله در همان همکاری نهفته است که برای نوشتن میدانهای مغناطسی صورت گرفت. ایماژهای فراوانی که به دست می آمد بیشتر از اینکه ناشی از حساسیت درونی یک نفر باشد، نتیجهٔ یک روش و به ویژه سرعت نگارش بود. این «اندیشهٔ هدایت نشده» نه درونگرایانه بود و نه، به طیب خاطر، شاعرانه. خواب مغناطیسی، داستان رویاها و بازسازی هذیانها، با سرعت فراوان، تجهیزات روش شناختی سوررئاليستها را غني تركرد. نزديك به پايان سال ١٩٢٢ همهٔ گروه (از جمله کرول، دسنوس و پره) دستخوش این «اپیدمی خواب» شدندکه آراگون آن را در بیلانی از فعالیت دو سالهٔ سوررئالیستی که در سال ۱۹۲۴ تحت عنوان موج رویاها منتشر ساخت شرح داده است.

اما این فعالیت خواب و خیال افراطی را نمی توان فقط جستجوئی برای کسب اطلاعات عینی تلقی کرد. خصوصیت غیرشخصی تعمدی آن، مانع قدرت شاعرانه شدن آن نیست و از ورود به آن قلمرو فراواقعی (Surréelle) که هر کسی کلید آن را پیش خود دارد جلوگیری نمی کند. شعر نام دیگر این

عملی است که تنها به این سبب استعداد فردی را رد میکند که به هر کسی اختیار کامل هستی خویش را بدهد. در محل دائمی کلوب کوچهٔ «گرُنل»، درهای یک «دفتر پژوهشهای سوررئالیستی» به روی هر بیگانهٔ حامل اسرار، عصیان و یا رویا باز بود: با هدف تحقق بخشیدن به آرزوی لو تره آمون مبنی بر اینکه شعر را باید همگان بسازند. مرکز سوررئالیستی، از زندگی روزمره تغذیه میکرد و میخواست که خود از آفرینندگان شگفتی ها برای این زندگی باشد.

از اول دسامبر ۱۹۲۴ اُرگان تازهای برای انتشار کارهای گروه با عنوان انقلاب سوررثالیستی جانشین ادبیات می شود. پی یر ناویل و بنژامن پره، مدیران آن، لحن نشریهای بسیار جدی نظیر بولتن علمی به آن می دهند. اما وظیفهٔ تجربی که این مجله به گردن دارد سبب می شود که جهتگیری انقلابی نهضت را با سروصدا اعلام دارد. دوران شهودی سوررئالیسم به سر آمده است. با انتشار بیانیهٔ اول سوررئالیسم در سال ۱۹۲۴، دوران خردگرای آن آغاز می شود.

# دربارهٔ بیانیه (Manifste): نوامبر ۱۹۲۴

آندره برتون در بیانیهٔ اول سوررئالیسم میگوید: «انسان موجود خیالبافی است.» اما امروزه دیگر نمی تواند تخیلات خود را آزاد بگذارد. و حال آنکه زبان برای این به انسان داده شده است «که از آن استفادهٔ سوررئالیستی کند.» و زبان را آئینه و بیانگر فوق واقعیت کند. آیا فوق واقعیت (سوررئالیته) چیست؟ از نظر ادبی، عبارت از نوعی اعجاز است که زائیدهٔ آفرینش آزاد و شخصی است و نیز نوعی حساسیت مدرکه در لحظات خاصی است که در هر تجربهٔ انسانی، همراه حیرت و شگفتی است (که به طور سنتی آن را الهام مینامند، اما برای رسیدن به سوررئالیتهٔ حقیقی باید به وجوه تازه ای از الهام متوسل شد.) لحظات خاصی وجود دارد که در آنها ایجاد این وجوه تازهٔ الهام امکان دارد: آنگاه بیانیه «اسرار هنر جادوئی سوررئالیستی» را آشکار میکند

و مخصوصاً با استفاده از روبا و «نگارش خودکار» به بهر هبر داری از «صور خيال سو رر ثاليستي» مي ير دازد و آن را «بالاترين درجهٔ استقلال فكر» معرفي می کند. آنچه در این «بیانیهٔ اول» می بینیم از این قرار است: بزرگداشت مخیله که آنچه را نیست، هست می کند. انتقاد از رئالیسم که واقعیت را حقیر می کند و از رمان برای رودهدرازیهای غیرلازم و دروغ پردازی هایش و از تحلیل روانشناختی برای میهودگیش و بالاخره از منطق که لیاقت توصیف انسانی را ندارد. اهمیت کارهای فروید که توانسته است ارزش رویها را نشان دهد، از درهم آمیختن رویا و واقعیت سوررئالیته (فرا واقعیت)ای پدید می آید که اولین نشانههای آن در ادبیات و همی ظهر شده است. به بازگشت به سرچشمهها، با نظام دادن به اشتیاقهای انسانی است که شعر کمال خواهد یافت. ایماژ (صورت خیالی) از طریق نگارش خودکار، از اعماق ضمیر ینهان بيرون مي آيد. نروال، الهمام يهافتهٔ حقيقي از روحي كه سوررئاليستها را به هیجان می آورد، با «سویر ناتورالیسم» ابداعیش، بیشتر از آیولینر که کلمهٔ «سوررئالیسم» را از او گرفتهاند پیام آور نهضتی است که نقاط مشترکی با چنین جنبه هائی از آثار گذشته (از شکسییر به این سو) دارد. تعریف سوررئالیسم به عنوان «خودكاري روحي ناب»كه ميكوشدكاركرد واقعي انديشه راكشف كند. ارزشيابي قدرت مطلق رويا، وظيفة جديد شاعركه ثبت كنندة انديشه، شعر و طرح است. و از میان روشهای سوررثالستی، شعر شفاهی در حالت رویای بیدار و به خصوص نگارش خودکار ... ایماژ سوررئالیستی، طبیعت آن و نیروی آن: «راز هنر جادوئی سوررثالیستی». ۱

سال ۱۹۲۴، در عین حال سال انتشار بیشتر آثار مهم سور رئالیستی است. از آراگون انتشار هرزگی (Libertinage) که در گارش روستائی پاریس (Paysan de Paris) که در ۱۹۲۶ انتشار یافت. از آر تو ناف برزخ Ombilic des limbes از بر تون هرزه گردی Pas perdus)، از الوار،

۱. قسمتی از این بیانیه را در فصل «نمونههائی از آثار سوررثالیستی» خواهید خواند.

مردن از نمردن (Mourir de ne pas mourir) و از بشرامن پره، بیماری نامیرا (Mourir de ne pas mourir).

# دوران خردگرائی (۱۹۲۵ \_ ۱۹۳۹)

سوررئالیستها تحت تأثیر بحران نظامهای مختلف تلقی جهان، در جستجوی اساسهای تازهای بودند. مانند معاصران مارکسستشان و مانند رومانتیکهای قرن پیش، به فکر کشف قوانینی بودند که رهیافت تازهای به انسان را بر روی آنها بناکنند. در نتیجه نمی توانستند بر پژوهش های عصر خود صحه بگذارند. بی آنکه آنها را با معیاری کاملاً هستی شناختی بازسنجی و ارزش گذاری کنند. آزمایش هائی که به آنها امکان کشف عرصهٔ ضمیر ناخو دآگاه را داده بود، علمی تجربی به معنی ابتدائی آن بود. تنها یک شناخت برای آنها اهمیت داشت: نوعی عرفان که می بایستی آنان را به آشتی بین عمل و رویا هدایت کند. و شعر می توانست همین «شناخت بارور واقعیت» باشد. و این گفتهٔ رنهشار است که در عالم رویا درجهٔ ژرفتری از واقعیت راکشف می کرد. زیرا نوعی **رئالیسم** و جود دارد هم جو هر با مشی سور رئالیست ها که اگر بخواهیم آن را تعریف کنیم بهتر است جملهای را به یاد آوریم که ایوان گول I. Goll در اولین شمارهٔ مجلهٔ سوررالبسم که در سال ۱۹۲۴ منتشر شد نوشت: «قرار دادن واقعیت در سطحی والاتر (هنری).». اما فرا واقعیت خود به خود به دست نمی آید، باید اشتباق (Désir) داشت و در برابر دستگاه سرکوبگر منطق و اخلاق و اجتماع از آن دفاع کرد. بدین سان تاریخ پر تلاطم سورر ثالیسم، سرگردان بین اشتیاق و آگاهی و بین الهامهای پیشگویانه و رئالیسم انتقادی، تا جنگ جهانی دوم ادامه پیداکرد.

برتون در ۱۹۳۴، در سوردنالیسم جیست؟ اعلام کردکه اشتیاق «یگانه عمل اعتقادی سوررئالیسم» است. پیش از آن نیز در سال ۱۹۳۲ در پاسخ به پرسشنامهٔ یوگسلاوها در باب اشتیاق، برتون برخلاف شایع ترین سنت فلسفی،

کیفیت شناخت را به میزان اشتیاق ارتباط داده و نوشته بود: «از طریق مستقیم ترین اشتیاقها و خواستهای انسان است که استعداد شناخت در او ییدا می شود.»

این ظهور اشتیاق، درست در جایگاه شناخت، کامل ترین صورت خود را در عذرای آبسن (L'Immaculée Conception) پیدا می کند که برتون و الوار در ۱۹۳۰ انتشار دادند. یک رشته اشعار منثور حیرت آور که در آنها نویسندگان تسلیم «تجربههای تظاهر به حالات جنون آمیز»، ناتوانی مغزی، تا جنون زودرس می شوند. دو شاعر با این کار آسیب پذیری معیارهای طبیعی بودن را به تجربه می گذارند.

اشتیاق در عین حال اساساً انقلابی است. موریس نادو M. Nadeau نویسندهٔ تاریخ سوررنالیسم می گوید: «انقلاب واقعی برای سوررئالیستها پیروزی اشتیاق است.» در این مرحله است که تاریخ سوررئالیسم پیچیدگی خاصی پیدا میکند. بازگوئی مراحل مشخص آن، در واقع پیراستن این مکتب از مواضع جزمی است که اغلب اصرار دارند به آن ببندند. سال ۱۹۳۰ را باید سال «پارادوکس»های سوررئالیسم نامید. چون از یک طرف سال انتشار عذرای آبستن است و از سوی دیگر سال انتشار اولین شمارهٔ مجلهای به نام سورراالیسم در خدمت انقلاب به جای مجلهٔ انقلاب سوررثالبسنی. همین تغییر نام تحول گروه را به سوی موضع سیاسی معینی نشان میدهد. اما حقیقت این است که دستاندرکاران سوررئالیسم گروه همسان و هم عقیدهای را تشکیل نمیدهند. در درجهٔ اول، کاشفان زمینهای بکر سوررئالیسم، یعنی آندره برتون، پل الوار، رنه کرول و بنژامن پره هستند که سالوادور دالی، لوئیس بونوئل، ژرژ هونیه، رنهشار، آندره تیریون A. Thirion به آنها می پیوندند. اما تنها اینها نیستند. باید از پییر ناویل P. Naville نام بردکه از سال ۱۹۲۶ رسماً وارد حزب کمونیست شده است و بالاخره لوئی آراگون و ژرژ سادول که سفرشان به شوروی اثرات عمیقی در آنهاگذاشته است. برای اینکه به امکانات و نیز

محدودیتهای ادغام پذیری سوررئالیسم پی ببریم بهتر است که به سال ۱۹۲۴ برگردیم که مجلهٔ انقلاب سوررئالیستی از همان شمارهٔ اول عنوان خود را چنین توجیه می کند: «باید به اعلام صورت تازهای از حقوق بشر رسید.» اما بر تون از انقلاب «تصوری» خاص دارد. مثلاً دربارهٔ «حق اعتصاب» برای روشنفکرها می اندیشد و الوار نیز که ارزش استعلائی انقلابی انقلابی قرار می دهد. یا آراگون که در جزوهٔ بک جسد [که اعلامیهای جمعی بود بر ضد آناتول فرانس به دنبال مرگ او] اعتراف می کند که چندان میلی برای رژیم بلشویکی ندارد. در اعلامیهای که در ژانویهٔ ۱۹۲۵ چاپ شده است جملهٔ زیر را می توان دید: «ما فقط برای آن کلمهٔ سوررئالیسم را به کلمهٔ انقلاب چسبانده ایم که خصوصیت بی غرضانه و بی طرفانه و حتی کاملاً نومیدانهٔ این انقلاب را سیاسی خود را انتخاب کنند و بحث «التزام» همیشه آشفتهشان می کند، اما در سیاسی خود را انتخاب کنند و بحث «التزام» همیشه آشفتهشان می کند، اما در یک مورد همه باهم مشترکند و آن نوعی «حالت خشم و غضب» است، همان یک سبب می شود در اثنای ضیافتی به افتخار سن \_ پل \_ رو در ژوئیهٔ حالتی که سبب می شود در اثنای ضیافتی به افتخار سن \_ پل \_ رو در ژوئیهٔ حالتی که سبب می شود در اثنای ضیافتی به افتخار سن \_ پل \_ رو در ژوئیهٔ حالت که سبب می شود در اثنای ضیافتی به افتخار سن \_ پل \_ رو در ژوئیهٔ حالت که سبب می شود در اثنای ضیافتی به افتخار سن \_ پل \_ رو در ژوئیهٔ در ۱۹۲۵ به باکنند.

در این میان به ویژه چشم انداز گذشت ناپذیر بی عدالتی های اجتماعی و رفتارهای امپریالیستی سبب می شود که آن حالت خشم و غضب ادامه یابد. توافقی باگردانندگان مجلهٔ کمونیستی Clarté (روشنی) \_ یگانه مجلهای که با دید روشنی از نظر ایدئولوژیک با جنگ مراکش (۱۹۲۴ \_ ۱۹۲۶) به مخالفت برخاست \_ در مارس ۱۹۲۶ عملی شد و در واقع سرآغاز فصلی بود که بر تون آن را «دوران خردورزی سوررئالیسم» نام داد.

اما پذیرش اصول ماتریالیسم دیالکتیک، اگر هم می توانست پاسخگوی هستی شناسی تاریخی سوررئالیستها باشد، از آنها میخواست که الغای شرایط بورژوائی زندگی را در درجهٔ اول اهمیت قرار دهند، نه «آزادی ذوق و اندیشه» راکه در جستجوی آن حتی تا شرق نیز می رفتند و به تقلید از آنتونن

آرتو به دالائي لاما نامه مي نوشتند. خلاصه اينكه «خدمت به انقلاب» عبارت بود از خدمت به پرولتاریا. «یی پر ناویل» که قرار بود به زودی در مدیریت کلاره شریک شود، سورر ثالیستها را به بیکارگی و بی حاصلی متهم میکرد و در مقاله ای با عنوان انقلاب و روشنفکران می پر سید: «از سور رئالیست ها چه کاری ساخته است؟ بدین سان آن توافق جمعی که بر بایهٔ نقد فردگرائی و ضرورت اقدام گروهی بنا شده بود، داشت درهم میشکست. بیانیهٔ ناویل شامل حملهٔ شدید به «مشاجرات ذهنی بیهوده»، گروه را چنان آشفته کردکه مایهٔ نگرانی بر تون شد و او در سیتامبر ۱۹۲۶ در رسالهٔ دفاع مشروع (Légitime défence) کو شید که با خطر از هم یاشیدن گروه مبارزه کند. در این اثر قبول برنامهٔ حزب کمونیست را به سبب رعایت اصول و دارای حداقل اهمیت به شمار آورد. ورود برتون، آراگون، الوار، پره و اونیک به حزب کمونیست نیز به سبب رعایت همین اصول بود و عملی نمادین شمرده می شد که حزب کمونیست گول آن را نخورد و حتی وقتی هم که گروه پنج نفری، «آنتونن آرتو» و «فیلیپ سویو» را به گناه اینکه جهتگیری جدید آنان را قبول نداشتند علناً از گروه اخراج کردند، عمل آنان جدی گرفته نشد. زیرا نوعی سختگیری شبیه سختگیری احزاب انقلابی در میان گروه سوررئالیستهای طرفدار بر تون نیز حاکم بود. دادگاه هائی که بر تون برای محاکمهٔ متهمان به فردگرائی (ژاک بارون J. Baron ، ميشل ليريس M. Leiris ، ژاک پرهور و رمون کنو و بالاحره روبردسنوس به اتهام فعالیت ژورنالیستی که نوعی خودکشی معنوی شمرده مىشد) تشكيل مىداد، سرانجام به ايجاد عكس العمل هاى عصيان آلودى منجر شد. هجونامهٔ دیگری با عنوان یک جسد نظیر همان که در هجو آناتول فرانس نوشته شده بود، این باز در ۱۹۳۰ به قلم چند تن از اخراجیون اخیر بر ضد آندره برتون صادر شد... در سال ۱۹۲۹ بود که آراگون و ژرژ سادول که برای شرکت در دومین کنگرهٔ بینالمللی نو پسندگان به خارکف رفته بو دند از اتحاد شوروی بازگشتند. در حالی که صددرصد کمونیست شده بو دند. آراگون برای اعلام رسمی موقعیت سیاسی جدید خود شعر «جبههٔ سرخ» را در مجلهٔ ادبیات انقلاب جهانی که در مسکو منتشر می شد به چاپ رساند. در فرانسه علیه آراگون (به گناه اینکه مردم را به کشتن رهبران رژیم دعوت کرده بود) اعلام جرم کردند و به رغم اینکه برتون به دفاع از او برخاست، آراگون در سال ۱۹۳۲ با این گروهی که خود از مؤسسانش بود قطع رابطه کرد و در عوض، نزدیک ترین رابطه را با حزب کمونیست برقرار کرد (به ویژه با نفی فرویدیسم و تروتسکیسم). باید توجه داشت که در این تاریخ دیگر شرائط فرق کرده بود و پیوستن به حزب کمونیست دیگر یک رفتار نمادین و نوجویانه شمرده نمی شد. اتحاد جماهیر شوروی دیگر آن تجربهٔ متزلزل انقلابی شمرده نمی شد، در فرانسه سختگیری ها هم در جناح راست و هم در جناج چپ آغاز شده بود، دولت فرانسه الوار را ممنوع الخروج و سادول را زندانی کرده بود. در سال ۱۹۳۳ برتون، الوار و کرول از حزب کمونیست اخراج شدند. در سال ۱۹۳۵ به برتون اجازه ندادند که در کنگرهٔ نویسندگان برای دفاع از فرهنگ سخنرانی کند.

از آن پس، با وجود چند اقدام مشترک دیگر با جناج چپ و شرکت در اقدامات ضد فاشیستی، در سال ۱۹۳۵ بر تون با انتشار مقالهٔ موضع سیاسی سوردالیسم مخالفت خود را با استالین اعلام داشت. افشاء محاکمات مسکو در سال ۱۹۳۷، بر قراری ار تباط محکم تر با ترو تسکی که به مکزیک تبعید شده بسود و ملاقات بر تون با او در تابستان ۱۹۳۸ و شرکت در بنیانگذاری «فدراسیون انقلابی مستقل» و تنظیم بیانیهٔ در دفاع از هر انقلابی مستقل با همکاری ترو تسکی و دیه گو ریبرا Diego Rivera نقاش مکزیکی، قطع رابطهٔ کامل سورر ثالیسم را با استالینیسم نشان می دهد.

در جناح دیگر نیز اوضاع بهتر از این نیست. نازیها در سال ۱۹۳۷ نمایشگاهی از آثار «هنر فاسد» ترتیب دادند که آثار بیشتر نویسندگان و نقاشان سوررئالیست در میان آنها قرار داشت.

استقلال سوررئالیسم به رغم خود آن، در استقلال آثار فردی است که در این سالهای پر آشوب به وجود می آیند. هنر به جای اینکه بازتاب ایدئولوژیک روابط تولید باشد، نتیجهٔ آنی ترین انتخابها و اشتیاقهاست. برتون بر ضد آن هنر تبلیغاتی که در «دفاع از فرهنگ» باشد قیام می کند (موضع سیاسی سوررئالیسم) و با تلاشی بیش از همیشه می کوشد که قطبهای متضاد نهضت خود را با هم آشتی دهد و عملاً سعی می کند که در تاریخ سوررئالیسم آن نقطهٔ روحی را به وجود بیاورد که: «زندگی و مرگ، واقعی و خیالی، گذشته و آینده، ارتباط پذیر و ارتباط ناپذیر، عالی و دانی، دیگر نقطهٔ مقابل هم شمرده نشوند.» این پیامی است که بیانیهٔ دوم سوررئالیسم بر پایهٔ آن بنا می شود.

## بيانية دوم Second Manifeste du surrealisme

این متن که در دسامبر ۱۹۲۹ در شمارهٔ ۱۲ انقلاب سوررئالیستی منتشر شد، با لحن پر شوری که دارد و خشونت در قضاوت که نشانهٔ جوشش درونی گروه و به طورکلی تلاطم موجود در بیرون از گروه حاکی از آشفتگی عمیق و نوعی تردید و تزلزل در عقاید که همهٔ محافل «پیشرو» دوران را مغشوش کرده است، با بیانیهٔ اول متفاوت است.

این بیانیهٔ دوم، سوررئالیسم را نه تنها تلاشی برای شناخت، بلکه نوعی پویائی برای رسیدن به همان نقطهٔ روحی میداند که در آن همهٔ تضادهای ظاهری از میان میروند. چنین اقدامی به دیالکتیک هگل و در عین حال به سنت عرفانی متکی است و نیز خواهان برخورد جدی و شدت عمل، از جمله برای محکوم کردن انواع انحرافها است و نگه داشتن نهضت در «نقطهٔ حساس خط قله» که در آن، تعهد سیاسی و پژوهشهای نظری بتوانند همزیستی کنند، بی آنکه همدیگر را ویران سازند. استقرار در چنین وضعی نوعی ارادهٔ معطوف به عصیان مطلق را ایجاب میکند، در حدی از جوش و

خروش دائم. به طوری که به جز لو تره آمون، تمام اسلافی که پیش از آن مورد احترام بر تون بودند، (رمبو، ساد، بودلر، پو) این بار کم و بیش در معرض انتقاد قرار گرفته اند، زیرا آثار آنان در حدی نبوده اند که بتوانند در برابر تلاشهای گوناگون برای حذف شان مقاومت کنند. هدف این بیانیه در عین حال دستیابی مجدد به مصالحه ای در میان اعضاء گروه است: عبور دیالکتیکی از آثار فردی و نوعی کلی سازی مباحث آنها که پیروزی سوررئالیسم را به عنوان نهضتی هنری که علاقمندان بین المللی اش روزافزون است فراهم می آورد.

زیرا سوررئالیسم گذشته از آنکه به سوی جهانی ترین فرمها متمایل می شود، تجربهٔ خود را به شکل های بسیار دقیق هم دنبال میکند و به کار در روی سبک می پر دازد که آراگون رسالهٔ ۱ آن را در سال ۱۹۲۸ مینویسد. هرکسی که بخواهد دربارهٔ آثار استثنائی که از آن پس سوررئالیسم به دنیا داده است مطالعه کند، ناچار است که به این متن برگر دد. این متن یکی از کلاسیکهای سوررئالیسم است که در آن آراگون دقیق ترین مرزها را برای آنارشیسم در ادبيات تعيين ميكند. اين رساله در درجهٔ اول صورت هجونامه دارد، اما دامنهٔ آنچه هجو میکند، بسیار گستر ده است: نخست به نظامیگری و حنگ طلب، به مقامات كليسا و بالاخره به شيوههاي مختلف ادبي (خودكشي، سفر، مذهب، بیماری قرن) حمله میکند. حتی به شیوههائی که فرویدیسم یا نسبیت اینشتن به میان آورده است و حتی خود سوررئالیسم. و میگوید: «اگر شما به تبع یکی از روشهای سوررئالیستی قلم بردارید و بلاهتهای غمانگیزی بنویسید، بلاهت غمانگیزی است!» با توجه به این نقدهای تند است که در سال ۱۹۳۸ برتون و الوار، فرهنگ مختصر سوررئالیسم (Dictionnaire abrégé du surrealisme) را به عنوان مقدمهای بر نمایشگاه بینالمللی سوررئالیسم که برای نخستین بار در گالری هنرهای زیبای پاریس تشکیل می شود می نویسند. به دنبال این نمایشگاه، نمایشگاههای متعددی در کشورهائی که سوررئالیسم به عنوان

مکتب وارد آنها شده بود دائر میشود. این کشورها عبارتند از بلژیک، چکسلواکی، سویس، انگلستان و حتی ژاپن.

اما سوررئالیسم که پس از سال ۱۹۳۰ پیروز شده است از داشتن ارگانی محروم است. آخرین شمارهٔ سوررئالیسم در خدمت انقلاب در ماه مه ۱۹۳۳ منتشر می شود و پس از آن هیچ مجلهٔ دیگری جای آن را نمی گیرد. دیگر نوبت آن رسیده است که روزنامه ها و مجلات مختلف با سوررئالیست ها گفتگو کنند و یا دربارهٔ این مکتب کتابهای گوناگون نوشته شود.

# دوران فلسفى (١٩٣٩ ـ ١٩٥٠)

نگرانی، یعنی زیر سؤال بردن این دنیا، در قلب ماجرای سور رئالیسم جای می گیرد و نیز جستجوی یک معنی پنهان و دید تازهای از نظم جهانی. اگر کاربرد زبان پیوسته مورد توجه سور رئالیستها، بدون توجه به نوع تعهدشان، بوده است، از این روست که پی بردهاند قدرت این را دارند که پوچی دنیا را افشاء کنند \_ همانسان که دادا افشاء کرد \_ و به آنچه امکان دارد، یعنی به دنیای روزمرهٔ ما، از نو معنی بدهند. اگر نگارش خودکار در آغاز این امید را بخشید که منطقی عمیق تر \_ و شاعرانه \_ در بی نظمی ظاهری گفتارهای نندیشیده پیداکنند، مفهومی که بعد در میانشان مطرح شد، یعنی تصادف عینی نقشی مهم در ادراک نشانههائی که حضور ما در دنیا بر میانگیزد بازی کرد. در بعنی کردن تصادف به عنوان پاسخی که باید گفت فلسفی است، به غیر عقلانی عینی کردن تصادف به عنوان پاسخی که باید گفت فلسفی است، به غیر عقلانی بودن رفتار انسان ظاهر می شود. شکست تلاش برای عوض کردن انسان بودن رفتار انسان طاهر می شود. شکست تلاش برای عوض کردن انسان (انسان سوسیالیست اتحاد شوروی تغییر نکرده است) و بازگشت و حشیگری در زیر نقابهای تو تالیتر و انتظار جنگی که احساس می شود جلوگیری از آن

۱ و ۲. این اصطلاحها در صفحات بعد، زیر عنوان کلی «صناعات سورر ثالیسم» تحلیل شده است.

امکان ندارد، سوررثالیستها را هر چه بیشتر به سوی مواضع نظری میراند. جنگ جهانی اول نیروهای انتقادی آنها را آزاد کرده بود، جنگ دوم تمایل به حل تناقضهای انسان و جهان را در سطحی کهن تر از برخوردهای اجتماعی در آنها تشدید خواهد کرد. وقتی که ورود به جنگ، بسیج و پراکنده شدن گروه پیش می آید، بر تون گلجین ظر سیاه (Anthologie de l'humour noir) را به چاپخانه می دهد که رژیم ویشی آن را به گناه «نفی روح انقلاب ملی» سانسور می کند. طنز سیاه که بینایین «طنز عینی» هگل و تصعید و والائی فروید قرار دارد، تلاشی است برای بازپس دادن قدرت کامل به انسان که از وحدت خویش محروم شده است.

# مهاجرت به امریکا و مقدماتی بریک بیانیهٔ سوم سوررثالیسم، یا نه؟

#### (Les Prolegoménes à un troisième manifeste surréaliste, ou non)

در سال ۱۹۲۴، جنگ در اروپا سبب شده است که عدهٔ زیادی از سورر ثالیستها یا سورر ثالیستهای سابق برای مبارزه با نازیسم یا حکومت ویشی بسیج شوند: آراگون، شار، دسنوس، الوار، لیریس، پونژ، کنو، ریبمون دسنی، سوپو، تزارا، اونیک ... عدهای فقط دست به عمل می زنند و نوشتن را کنار گذاشته اند، دیگران، هم می نویسند و هم عمل می کنند و بخصوص اشعارشان را در مجموعهٔ اشعار جمعی شعر مقاومت با عنوان آبردی شاعران (L'Honneur des poètes) چاپ می کنند. بنژامن پره که به مکزیک مهاجرت کرده و به برتون وفادار مانده است، در فوریهٔ ۱۹۴۵ در نوشته ای با عنوان بی آبردی شاعران (le Deshonneur des poètes) به روده درازی های ناسیونالیستی و تبلیغاتی کسانی مانند آراگون و الوار می تازد.

برتون که به امریکا مهاجرت کرده است، بنا محبت و استقبال شدید سوررئالیستهای آن سرزمین، به ویژه دوشان، ارنست، ماسون، ماتا (Matta) و تانگی (Tanguy) روبرو میشود و در آنجا بنا «الیزا» همسر آیندهاش و

الهام بخش آرکان ۱۷ (Arcane 17) آشنا می شود. سفر با این زن در میان بومیان امریکا و در اقدامتگاههای سدخ پوستان آریزونا ونیومکزیکو راز هنر سرخ پوستی را به او می آموزد. کشف اساسی عروسکهای هوپی (Hopi)، کشفی که به صورت عجیبی به سرودن قصیدهای برای شارل فوریه Gode à Charles مبتکر بزرگ جامعهای متحد و بر پایهٔ تبعیت از مشابهتها و پیوندهای جهانی، منجر می شود.

فعالیت سوررثالیستی در نیویورک به ویژه با انتشار مجلهٔ ۷۷۷ (از ژوئن سال ۱۹۴۲) با اندیشهها و جریانهای نزدیک به خود رابطه برقرار کرد و به چاپ آثاری از روژه کایوا (R. Caillois) لوی استروس (C. Levi - Straus) و دنی دو روژمون (D. de Rougemont) نیز رضا داد. و نیز به جستجوهای تازه تری از سوررئالیستها دربارهٔ کیمیاگری و جادوگری و غیره میدان داد.

اما پژوهش مهمی که به فعالیت ۷۷۷ شدت بخشید، در مقدماتی بر یک بیانیهٔ سوم سوردثالیستی با نه ۹ دیده می شد که در همان سال ۱۹۴۲ در همین مجله چاپ شد: در ورای انقلاب اجتماعی، تحول انسان است که اهمیت دارد. ضمناً در آن، محکومیت اسطورههای باستانی و پی افکندن نوعی اساطیر مدرن و پذیرا، آشتی دادن انسان با طبیعت، عالم صغیر با عالم کبیر، و بازیافتن مشابهتها و پیوندهای جهانی که بودلر عزیزش داشت، مطرح شده بود.

با اینکه جنگ مایهٔ پراکندگی سوررئالیستها شده بود و غیبت بعضی از آنان از قبیل آراگون و الوار برای گروه تقریباً جبران ناپذیر بود، اما ورود افرادی که بعدها همه از نامداران ادبیات فرانسه شدند نیروی تازهای به نهضت بخشید. اشخاصی از قبیل: ژولین گراک (Jolien Gracq)، آندره پی یر دوماندیارگ (A. P. de Mandiargues)، وماندیارگ جویس منصور، وایوبونفوا (Yve Bonnefoy). اما بعد تاریخی و فرهنگی سوررئالیسم، از آن پس آن را به سوی روحیهٔ مبارزه می کشاند و وضع سیاسی گروه قاطعیت بیشتری پیدا می کرد:گروه که پیوسته با چشم باز مواظب فشارها

و سرکوبهای دول مختلف در جهان بود، در سال ۱۹۵۶ به دخالت نظامی شوروی در بوداپست اعتراض کرد. در سال ۱۹۶۰ برتون به نمایندگی اعضاء گروه از اعلامیهٔ ۱۲۱ نفر که اعلام کرده بود هرکسی حق دارد که از فرمان نظامی برای رفتن به الجزایر و سرکوب استقلال طلبان خودداری کند طرفداری کرد.

مرگ آندره برتون در ۲۸ سپتامبر ۱۹۶۶ پایان زندگی نهضت را به عنوان سازمانی متشکل جلو انداخت ژان شوستر J. Schuster در لوموند ۴ اکتبر ۱۹۶۹ بااین عبارات خبر مرگ آن را منتشر کرد: «شمارهٔ ۷ نشریهٔ Archibras آخرین اظهار وجود سوررئالیسم به عنوان نهضتی متشکل در فرانسه خواهد بود.» اما مرگ سوررئالیسم مرگی بود پس از تحقق و تکامل و تثبیت. زیرا اثری عظیم بر ادبیات و هنر جهان گذاشته بود. شعر و رمان و نقاشی و سینما و هنرهای دیگر پس از سوررئالیسم، دیگر آن نبودند که پیش از سوررئالیسم بودند. فردیناند آلکیه F. Alquié فیلسوف فرانسوی آن را نوعی فلسفه نامید، موریس بلانشو «شبحی حاضر و ناظر در همه جا» و خود برتون هم به آن نام «اسطورهٔ حدید» داد.



# فنون سوررئاليسما

#### ۱\_طنز

حقارتها و پوچیهای دنیائی که هستی در آن جریان دارد، در نظر کسی که از دل و جان در آرزوی لایتناهی است، آن دنیا را خنده دار یاکمیک جلوه می دهد. پیش از گشودن راهی تازه باید ویران کرد و خنده هنوز بهترین سلاح برای از هم گسستن یوغ سالوس و ریاست. آیا برای انسان امتیازی نیست که

۱. این بخش در چاپهای قبل تحت عنوان «اصول سوررثالیسم»، گزیدهای بود از فصل Que sais - Je در سال YY. Duplesis و دو بلسیس Gue sais - Je که در سری YY. Duplesis و در بالیف ایو دو بلسیس Surfalistes از کتاب هسوردثالیسم عمل شد، با استفاده از منابع جدیدتر و مهم تری که در دسترس بود، مقالهٔ دیگری بنویسم، سوررثالیسم عمل شد، با استفاده از منابع جدیدتر و مهم تری که در دسترس بود، مقالهٔ دیگری بنویسم، ولی در آن صورت ممکن بود مقادیری از مطالب جالبی که در این بخش چاپهای سابق بود از دست برود و مطالب دیگری جای آنها را بگیرد. لذا بهتر دیدم که به جای تعویض، ترجمهٔ کاملی از آن فصل را در اینجا ارائه کنم. فقط مطالبی تحت عنوان فرعی «طنز، طنز عینی و طنز سیاه» در مدخل طنز و نیز مدخل مستقلی با عنوان «جادو» با استفاده از کتاب جدیدتر و جدی تری (سوردالیسم، نوشتهٔ ژراردوروزوا G. Durozoi و بر نار لشربونیه ۱۹۷۲ سک جدیدتر و جدی تری (سوردالیسم، نوشتهٔ ژراردوروزوا Ourozoi و بر نار لشربونیه ۱۹۷۲ سک همقاله (ولو مفصل) نمی توان به جایی رسید. حقیقت این است که در مورد سوررثالیسم هرگز با یک تابهائی در این باب ترجمه یا تألیف شود تا توانیم به همیت و دوست دارم که اگر من مجال نیافتم، مترجمان دیگری در آینده به فارسی آرزوی ترجمهاش هستم و دوست دارم که اگر من مجال نیافتم، مترجمان دیگری در آینده به فارسی ترجمه کنند همان کتابی است که مقاله سوردثالیسم را با عباراتی از آن شروع کردم، یعنی هآندره برتون و تامر اصلی سوردثالیسم، اثر «میشل کاروژ».

بتواند با نیشخندی خود را از قیود و موانع اجتماعی رها سازد؟ بدینسان شیطنت حاکم میشود و سوررئالیستها در مغاکهای ضمیر پنهان رخنه میکنند.

اهل طنز از زندگی فاصله میگیرد تا آن را به عنوان تماشاگر نگاه کند. در برابر او عروسکهای خیمه شب بازی در حرکتند و کافی است که وی نخهای آنها را ببیند تا پی ببرد که حرکات آنها جدیتی گزافه و دروغین دارند. زندگی واقعی جنبهٔ جدی خود را از دست می دهد و برای کسی که آن را با بی اعتنایی نگاه می کند، موضوع تمسخر می شود. بنابراین طنز نوعی بی علاقگی به واقعیت خارجی را ایجاب می کند و دیدگاه کسی است که غوغای جهان را از بالکن خانه اش تماشا می کند.

اما تکیه بر جنبههای مضحک و تمسخر همهٔ قراردادها، قهراً به طغیان بر ضد نظام موجود منجر می شود. به دنبال کشفیات فروید، طنز آشکارا به عنوان دگردیسی روح سرکشی و رد اطاعت از پیشداوریهای اجتماعی ظاهر می شود: طنز نقاب نومیدی است.

طنز فقط نشانهٔ روحی نیست که نمیخواهد در زیر امواج حوادث غرق شود، بلکه عظمت خاص خود را دارد. زیرا گویای ارادهٔ «خویشتن» است برای نجات خود از واقعیت تا آنجا که در برابر صدمات آن حساس نباشد. ساعات دنیای خارج، حتی میتواند برای او فرصتهائی برای لذت باشد. آندره بر تون می گوید که فروید به عنوان مثال محکومی را ذکر می کند که روز شنبه به پای چوبهٔ دار می بردند و او فریاد زد: «به به! چه هفتهٔ خوبی! از شنبه شیداست!» طنز سبب می شود مصرف نیروئی را که درد و رنج به ما تحمیل می کند صرفه جوئی کنیم و از این نظر دارای «ارزش متعالی» است. «ما احساس می کنیم که طنز اختصاصاً این شایستگی را دارد که ما را آزاد کند و به هیجان بیاورد.» آیا «اوبوشاه» که مجموعهٔ نیروهای ناشناخته، ناآگاه و هیجان بیاورد.» آیا «اوبوشاه» که مجموعهٔ نیروهای ناشناخته، ناآگاه و

الفره ژاری. Ubo roi مشهور سلسله نمایشنامههائی به همین نام از آلفره ژاری.

سرکوب شده را در حد انفجار به کار میگیرد و در عین حال همهٔ این زیاده رویها را با احتیاطکاری انجام میدهد، تجسمی از طنز نیست؟»

بدینسان طنز رفتار انسان عاصی است و نقطهٔ عزیمت واقعیتی تازه همان طور که «مارکو ریستیچ (Marco Ristitch) در یکی از مقالات مجلهٔ انقلاب سوردنالیستی میگوید: «احساس بیهودگی رقت آور و غیرواقعی و پوچ بودن همه چیز، و احساس بیهودگی خویشتن است؛ بیهوده بودن است. پس در این صورت یا باید خود را نابود کرد یا خود را تغییر داد و با نفی قاطعی از خویشتن فراتر رفت. واشه خودکشی کرد، دادا سوررئالیسم شد... و سوررئالیسم یکراست رو به منطقهٔ ممنوعه رفت.»

باری، طنز به ما امکان می دهد که دنیا را از زاویهٔ دیگری ببینیم و روابط آشنای اشیاء را درهم بشکنیم. طنز «در ذات خود، نوعی نقد شهودی و نهفتهٔ ساز و کار مغزی قراردادی است، نیروئی که یک امر یا مجموعهای از امور را از حالت طبیعی شان بیرون می کشد تا درون بازی دوار آوری از روابط غیر منتظره و «فرا واقعی» پر تاب کند. طنز و تنها طنز به هر آنچه احاطه اش کرده است، نوعی تازگی غریب، با مشخصه ای وهم انگیز از عدم و اهمیتی استهزاء آمیز می دهد ...» عادات ما را از طریق غریب گردانی، حیرت و برخوردهای غیر منتظره زیر و رو می کند، روح را آزاد می کند و سبب عروج برخوردهای غیر منتظره زیر و رو می کند، روح را آزاد می کند و سبب عروج

خردگرائی در برابر این شکل فعالیت روحی برهم زنندهٔ قانون و طبقهبندی و نظم مستقر، که سرودهای مالدورور به بهترین وجهی نشان داده است، مقاومت میکند.

شعر که می تواند موقعیتهای پیاپی زندگی را بیان کند، بهتر از نقاشی تن به طنز می داد. با این همه هنگامی که نقاشی به عنوان وسیلهٔ بیان زندگی درون نیز به کار رفت، آثار طنز آلودی مانند آثار ماکس ارنست به وجود آمدند که از این نظر، باز هم به گفتهٔ آندره بر تون «هیچ چیزی کامل تر و تکان دهنده تر از سه

رمان او در قالب «کولاژ» نیست: زن بی سو، دخترکی که میخواست وارد طریقت کارمل شود و یک هفتهٔ نیکوکاری یا عناصر هفتگانه.

اما سينما بودكه مي بايست زمينة منتخب طنز باشد. امكانات سينما به نیروی تخیل اجازه می دهد که آزادی عمل بی پایان به خود بدهد، همانسان که فیلمهای «کارتون» و برخی از فیلمهای دیگر امریکائی که واقعیتی تازه را به انسان تلقین میکنند، واقعیتی که در آن، در سایهٔ برخوردهای غیرمنتظره اشیاء و موضوعهای نامتجانس، مضحکه است که پیروز می شود. آنتونن آرتو که طنز را وسیلهٔ آزادسازی نیروهای غریزی موجود انسانی می داند، Animal Crackers، اولین فیلم برادران مارکس راکشف تازهای می شمارد و می گوید: «جادوئی خاص که روابط عادی کلمات و تصاویر را از مفاهیم همیشگی عاری میکند. اگر بتوان حالتی مشخص و درجهای شاعرانه و خاص از کار ذوقی را سوررئاليسم نام داد، فيلم Animal Crackers در آن مرحله جاي مي گير د.» اما به طنز این فیلم، با تأیید ارزش آن، چیز دیگری را اضافه می کند: «چیزی ناراحت کننده و تراژیک، از تقدیری (نه خویش، نه ناخوش، بلکه غیرقابل توصیف) سخن میگوید که یا به یای طنز پیش میرود؛ مانند تظاهر یک بیماری وحشتناک روی صورتی با زیبائی مطلق.» پس طنز فقط هجو نابود کنندهٔ واقعیت نیست، بلکه فضائی را جایگزین آن میکندکه در آن، برای کسی که درگیر آن شود، همه چیز تازه است.»

طنز که ویران کنندهٔ جنبههای عادی هستی است، روح را با برخوردهای غیرمنتظر، از افقهای عادی خویش جدا میکند و به راه دیگری میاندازد و برای رودرروئی با واقعیت دیگری آماده میکند: فراواقعیت! سوررئالیستها نمیخواهند که، مانند دادا، همه چیز را نفی کنند، بلکه خود نیز میخواهند اثر

مثبتی بیافرینند. وقتی که عقل و منطق در برابر مخیله تسلیم می شوند، آن وقت است که دنیائی غنی از تصاویر و اوهام پیش روی ماگشوده می شود. سور رئالیستها از ما می خواهند که از دنیای سودجو که سود مادی یگانه محرک آن است بگذریم و وارد دنیای شگفتی ها و زیبائی ها شویم: «سور رئالیسم کارکرد ارادهٔ غریب گردانی مطلق ما خواهد بود.» بدین سان، یک مجسمه که در گودالی افتاده باشد، ارزشی فراتر از آن مجسمهای خواهد یافت که روی پیداش نصب شده است. همچنین دستی که از بازو جدا شود معنی دیگری پیدا خواهد کرد.

یعنی اینکه از اشیاء و قضایا جدا شویم و آنها را دیگر در رابطه با خودمان نبینیم، بلکه آن چنان ببینیم که می توانند در عالم خود باشند. در این صورت خواهیم دید که آنها آمادگی دارند مفاهیم مختلفی پیدا کنند و احساس خواهیم کرد که آنها در جائی که به طور معمول قرارشان می دهیم، هیچ گونه استحکامی ندارند. اما از این مرحلهٔ درهم ریختن ظواهر، سور رئالیستها زیبائی شناسی تازهای به وجود می آورند. ماکس ارنست برای ما تشریح می کند که چگونه زیبائی می تواند بر طبق فرمول ایزیدور دوکاس (کنت دولوتره آمون): «از زیبائی می تواند بر طبق فرمول ایزیدور دوکاس (کنت دولوتره آمون): «از ملاقات «یک چرخ خیاطی با یک چتر بر روی میز تشریح» به وجود آید. یعنی «واقعیتی ساخته و پرداخته که مقصود ساده لوحانه از آن قبلاً برای همیشه تعیین شده است (چتر) در حضور واقعیت دیگری که از آن بسیار فاصله دارد و باز هم به همان پوچی (چرخ خیاطی)، در نقطهای که هر دو باید احساس غربت و غرابت کنند (میز تشریح)، عملاً از مقصد ساده لوحانه اش و از هویتش جدا می شود، از مطلق ساختگی خود فراتر می رود و به مطلق تازهای از هویتش جدا می شود، از مطلق ساختگی خود فراتر می رود و به مطلق تازهای می رسد که حقیقی و شاعرانه است.»

به عقیدهٔ لوئی آراگون، نسبت دادن مفهومی خیالی و حیرت آور به اشیاء و موضوعات، به هیچوجه بازی نیست، بلکه کرداری فلسفی است. فیلسوف معمولاً در نظر تودهٔ مردم کسی است که دیدی خاص و غیرمنتظره از جهان

دارد: «شناخت عاميانه معمولاً برطبق رابطهای ثابت برقرار می شود، همراه با قضاوتي كه همان واقعيت است. و حال آنكه تصور واقعيت يا هر فلسفة حقیقی پیگانه است... شناخت فلسفی که «امر واقعی» را انکار می کند، در آغاز بین این مواد، رابطهٔ تازهای بر قرار می سازد که «امر غیر واقعی» است. پس در وهلهٔ اول، ابداع در این امر غیرواقعی صورت میگیرد. بعد، شناخت ما به نوبهٔ خو د «امر غير واقعي» را هم انكار مي كند و از آن مي گريز د. و اين انكار دوگانه به جای اینکه به پذیرش مجدد «امر واقعی» منجر می شود. آن را عقب می زند و با «امر غیرواقعی» درهم می آمیزد. یعنی از این دو تصویر فراتر می رود. به حد واسطی دست می یابد که آنها را با هم آشتی میدهد و خود شامل آنها می شود. و آن «فراواقعی» (Surréel) است که یکی از تعریف های شعر است.» یک بازی محفلی از این نوع «فرو بردن دو چوب کبریت به دو گوشهٔ قوطی كبريت وگذاشتن كبريت سوم بر سر آنهاكه وقتى كبريت وسطى را روشن كنيد بـه پـرواز در مي آيد.» يك عمل فلسفي فوْق العاده است. اين عمل را معمولاً بازي مي نامند و حال آنكه يك كارير د فراواقعي به كبريت داده است که ما را وارد دنیای تازهای میکند، دنیائی که در آن «مفید بودن» مورد بحث نیست. در چنین ابداعی «طنز سوررئالیستی» بدون هیچگونه صحنهسازی در حالت آني خود وجود دارد.

پس دو جنبهٔ منفی و مثبت در میان است. نخست باید واقعیت را ویران ساخت تا واقعیت تازهای از آن پدید آید که اولی فقط پوستهٔ سطحی آن بود. طنز با نقدی که دربارهٔ روابط طبیعی و منطقی تصاویر، کلمات و اشیاء انجام میدهد، آنها را در دنیای دیگری میافکند، تا آنجاکه اصل هویت را هم مورد تردید قرار میدهد و ذهن را با ضربههای پیش بینی نشدهٔ تصاویر به آشفتگی اولیه بر میگرداند.

## طنز عینی و طنز سیاه

در پیشگفتاری که آندره بر تون در سال ۱۹۶۶ برای تجدید چاپ گلجین طنز ساه Anthologie de l'humour noir) که نخستین بار در سال ۱۹۳۹ منتشر شده و در سال ۱۹۴۷ قسمتهائی به آن افزوده شده بود.) نوشته است میگوید که عنوان «طنز سیاه» به هنگام پیدایش معنی روشنی نداشت، اما در عوض، از آن پس این اصطلاح در کمال شکفتگی است و چه از طریق شفاهی و چه از راه هنرهای تجسمی و سینما بین مردم یخش می شود. با این همه، این طنز که از یک قرن پیش، به طور اساسی، در همهٔ امور در زمینهٔ فلسفی، شاعرانه، هنری و علمی حضور دارد، همان طور که برتون در مقدمهٔ سال ۱۹۳۹ مینویسد: «از هرگونه تعریفی گریزان است.» به گفتهٔ او شعر، «یگانه هنر کلی و جهانی» بسیار زودتر از نقاشی، از طنز مایه گرفته بود. اما از سال ۱۹۱۰ به ویژه پس از ماکس ارنست و سه رمان او به صورت «کولاژ» نقاشی نیز مانند سینما (مک سنت، دالی و پیکابیا) از راه طنز زندگی میکند. چنان که می دانیم این طنز هیچ گونه رابطهای با شوخی و فانتزی و احساساتی بودن ندارد. با شناخت مفهوم طنز عینی (Humour objectif)که هگل مطرح کرده است و پیدا کر دن قالب و «سیاهی» آن در کار نویسندگانی که بر تون آثارشان را با دقت انتخاب کرده و در این گلجین آورده است می توان به مفهوم آن پی برد.

## از طنز عینی به طنز سیاه

هگل در میان دریائی از نظریات فلسفی و در خلال فصول گوناگون زیبائی شناسی چهار جلدی اش عبارتی دارد که نخستین بار آندره بر تون به آن توجه کرد و از اینکه فیلسوف بزرگ آلمانی در این عبارت مفهوم طنز عینی را به میان کشیده است، خود را مرهون او دانست. این عبارت بعدها نیز در چند کتاب که دربارهٔ سورر ئالیسم نوشته اند نقل شده است. میشل کاروژ دربارهٔ آن می نویسد که «پیشگویانه و در عین حال محتاطانه است: پیشگویانه از آن نظر که به طور

ستایش انگیزی با [سیر تاریخی هنر که اساس فلسفهٔ هنر او را تشکیل می دهد و ] با تحول هنر که پس از او روی داد منطبق است، و محتاطانه برای اینکه سایه ای از شک روی جملهٔ آخرش انداخته است، شاید از این رو که فکر می کرد مبادا نوعی بازگشت به عقب و «شبه عینیت کلاسیک» صورت بگیرد که در روزگار خود او وجود نداشت...» و ما در اینجا می توانیم این نکته را به گفتهٔ میشل کاروژ اضافه کنیم که این شک هگل نیز پیشگویانه بوده است، زیرا و اقعاً چنین بازگشتی با «رئالیسم سوسیالیستی» صورت گرفت.

عبارت هگل که در جلد دوم زیبائی شناسی (ص Aubier ۳۴۲ ، پاریس) آمده چنین است:

«هنر رومانتیک از اساس، دوگانگی بسیار عمیق و بازگشت روح به خویشتن بود، با توجه به رابطهٔ ناقص بین روح و واقعیت عینی، روح به نوبهٔ خود به این واقعیت بیاعتنائی نشان داد. این تضاد در روند هنر، با رشدی که پیدا کرد، همهٔ توجه هنر رومانتیک بر عینیت تصادفی یا بر ذهنیتی متمرکز شد که آن هم کمتر تصادفی نبود. اما وقتی که این رضامندی به واقعیت عینی و بر روی بازنمائی ذهنی، بنابراصل رومانتیسم، به نفوذ روح در عین منجر شد و از سوی دیگر طنز به نوبهٔ خود به عین و به شکلی که انعکاس ذهنی به آن می دهد حمله آورد، شاهد استقرار آن در خود عین شدیم. اما این نفوذ در داخل عین فقط می تواند جزئی (ناقص) باشد و فقط می تواند به شکلی از لید (Lied) یا به عنوان بخشی از یک کل نمایان شود، زیرا با دلید روبا دامه در درون واقعیت عینی، لزوماً به اَعمال و گسترش و با ادامه در درون واقعیت عینی، لزوماً به اَعمال و مقتضیات و به یک بازنمائی عینی منجر خواهد شد.

و نیز برتون از قول هگل نقل میکند که طنز به عنوان پیروزی تناقض آمیز اصل تمایل بر شرایط واقعی در لحظه ای که این شرایط سخت نامناسب جلوه میکند، طبعاً برای این به میان کشیده می شود که در عصر آکنده از تهدیدها که ما در آن زندگی میکنیم، نقشی دفاعی بر عهده بگیرد.

در واقع، در اثنای دورانهای پر آشوبِ دنیای پرآشوب، عالم تصادف میخواهد که خود را به طور عینی به ما تحمیل کند و طنز در برابر این نظام غیرعادی که فرد هر لحظه ممکن است در آن فدا شود، به عنوان دفاع ظاهر می شود. تمرکز روی این نکته را قبلاً در زبونی شعر دیده ایم: «سمبولیسم اولیه با لوتره آمون و رمبو، پاسخی به جنگ ۱۸۷۰ بود. ما قبل دادائیسم (روسل، دوشان، کراون) و دادائیسم (واشه، تزارا) واکنش جنگ ۱۹۱۴ بودند. این تذکر دربارهٔ فضای کلی که ظهور این نوع طنز را توجیه می کند، همراه با این خواست که دربارهٔ فضای کلی که ظهور این نوع طنز را توجیه می کند، همراه با این خواست تصادف اطلاق می شود.) اشتباه پیش نیاید، بر تون را وادار کرده است که از اصطلاحات هگلی فاصله بگیرد و کلمهٔ «سیاه» را جانشین صفت عینی کند. اما آنی لوبرن سان ذهنیت پیروزمند است در روابطی که با دنیای خارج دارد، اما نوعی پیروزی است که میخواهد بسیار کامل باشد تا یک بار دیگر، تصویر نوعی پیروزی است که میخواهد بسیار کامل باشد تا یک بار دیگر، تصویر روابط متکی به دنیای منطق نیستند، بلکه از آنِ دنیای تضادها هستند.

طنز سیاه، خندهای است آمیخته به ناسزاکه از اعماق درون عاصی بر میآید، برای مقابله با عقاید رایج و «گفتار» جهانی آنها.

از آن جمله است: «تخطئهٔ نحس» ساد، «شوخی بی رحمانه و شوم» سویفت، یا تامس دو کوئینسی که آدمکشی را یکی از هنرهای زیبا می شمرد و در عین حال از همدردی عمیق با تیره روزی انسانها به هیجان می آمد، یا علاقه و محبت «او. هنری» به «اراذل قانون شکن» ... یا ژاک واشه که یک دل خون چکان گوسفند را به بغل زنی پر تاب کرده و فریاد زده بود: «بگیر، این هم قلب من!» و آلفره ژاری که شب پیش از مرگش در جواب دکتر سالتراس که از او پرسیده بود چیزی که در آن لحظه می تواند بیشتر از همه خوشحالش کند چیست؟ پاسخ داده بود: «یک خلال دندان!»

و بالاخره گرابه C. D. Grabbe (۱۸۰۱ – ۱۸۳۶) با «احتیاج به رسوائی» و پتروس بورل Petrus Borel (۱۸۰۹ – ۱۸۵۹) با «سبک هذیانی»اش و بودلر با ضرورت «تکان دادن، عاصی کردن و به حیرت انداختن» و نیچه با حسن نیت انگاشتن بدبینی و صورتی از آزادی شمردن مرگ، و «عشق جنسی به عنوان تحقق آرمانی اتحاد ضدین.»

با این همه، همین اشخاصی که با این همه تحقیر، دست به عصیان می زدند، به صورت دردناکی لای چرخ دندهٔ ماشین اجتماع و سرنوشت له شدند: ساد قسمت اعظم عمر خود را در زندان به سر برد، گراب از الکلیسم مرد و بورل از فقر و بینوائی، سویفت پیش از آنکه بمیرد ده سال تمام دچار خبط دماغ بود، بودلر زبان پریش مرد، نیچه دیوانه شد، واشه خودکشی کرد.

اما باید گفت که این تراژدیها هیچ دلیلی بر ضد طنز سیاه شمرده نمی شوند، زیرا خود طنز تظاهر اعتراضی است بر سرنوشت شومی که خواه ناخواه به فاجعه منجر می شد. زیرا هزاران هزار نفر در دنیا که با چنین سرنوشتهائی دست به گریبان بودند، مردند و هیچ اثری از آنان باقی نماند. نمونه هائی که در دست داریم فریاد اعتراض کسانی است که از امکان اعتراض هنرمندانه برخوردار بودند. در اینجا انسان به یاد استدلال کیریلف قهرمان جنس زدگان داستایفسکی می افتد که ادعا می کرد که با کشتن خود آزادیش را به دست می آورد.

# ۲\_امر شگفت و جادو

امر شگفت بدین سان، سورر نالیسم، با نقد واقعیت، به نهضتی می پیوندد که در علوم پایه های جزمیت را متزلزل می کند و در فلسفه کیفیت انتزاعی نظام هائی را که فقط بر بنیاد منطق استوارند نشان می دهد.

هرکس وارد قلمروی شود که در آن «گروتسک» و «مجهول» غرابت خود را از دست میدهد، مانند پل الوار در مییابدکه: «همه چیز قابل تشبیه به

همه چیز است. همه چیز طنین خود ، دلیل خود، تشابه خود، تضاد خود و صیرورت خود را در همه جا می یابد. و این صیرورت لایتناهی است.» این اندیشهٔ پیوند جهانی، پیش از این برای رمانتیکهای آلمان حائز اهمیت بود. و به گفتهٔ کلود استو Claude Estève، «نادیا» قهرمان آندره بر تون، «در یکی از زندگیهای پیشینش می توانست نووالیس باشد، آن شاعر ایدئالیسم جادوئی که برای او طبیعی ترین کردارها این بود که در امور روزانه و در مسائل عادی امر شگفت را ببیند و غرائب و فوق طبیعی را امری آشنا و در دسترس بشمارد.

در این جهان وهم آمیز عجیب ترین حوادث طبیعی جلوه می کند، ذهن نقاد از کار می ماند، اجبارها از میان می رود. همین قلمرو سحر آمیز، قلمرو سور ثالیته (واقعیت بر تر) است. قبلاً ایزیدور دو کاس و آر تور رمبو «با تحقیر قطعی همهٔ رفتارهای عادی در برخورد با نمودهای دنیا و خودشان و چشم بسته خود را در آغوش امر شگفت انداختن، برای شعر راهی کاملاً تازه باز کرده بودند.»

همانطور که لوئی آراگون نوشته است: «در ورای دنیای واقع روابط دیگری هست که ذهن می تواند دریافت کند و همان اهمیت درجه اول را دارند، مانند تصادف، پندار، وهم و رویا. این «گونه»های مختلف، در یک «نوع ادبی» که همان سوررئالیته باشد تجمع و تجانس پیداکردهاند. خود او در آثاری مانند روستانی پاریس Le Paysan du Paris آثاری مانند روستانی پاریس Le Paysan du Paris آثاری مانند و آنها را وارد عالم خرق عادت میکنند، نشان می دهد. در زیر قلم سحار او مغازههای پاساژ او پرا چه منظرهٔ مبهمی پیدا میکنند. وی در آشفتگی این مکانها قفلهائی را که بر در بی نهایت زده شده است به آسانی میگشاید. غرابت برخی از محلهها روی دیگر سکه است. آن روئی که به آسانی در دسترس قرار می گیرد، سطحی ترین جنبهٔ آنهاست. اما حساسیت به امر شگفت موهبتی شکننده و گرانبهاست که باید در حفظ آن کوشید. زیرا «برای هر کسی که در زندگی شخصی چنان پیش می رود که گوئی در جادهای

صاف و هموار قدم گذاشته است و در طریق عادات روزگار با سهولتی روزافزون قدم بر می دارد و به تدریج ذوق و ادراک امور غریب و ناآشنا را از دست می دهد.» چنین موهبتی از دست می رود.

بنابراین سوررئالیستها از دنیای واقع دور میشوند تا در جهان اوهام و اشباح نفوذ کنند: «زیرا تنها با رویکرد به عالم وهم تا آن حدی که عقل بشری سلطهٔ خود را از دست بدهد، می توان به آنجا رسید که عمیق ترین هیجان هستی را درک و بیان کرد»

توجه سوررئالیستها به فضای فراواقعی قصرهای اشباح رمانهای سیاه قرن هجدهم (که قبلاً نیز به آن اشاره کردیم) ناشی از همین دید است. همچنین بر اثر شیفتگی به دخالت مداوم سحر و جادو در زندگی واقعی بود که آنتونن آرتو، داهب اثر لوئیس را به فرانسه ترجمه کرد. به گفتهٔ آندره بر تون، این کتاب شور و علاقه به ابدیت را در قهرمانانی که خود را از هر گونه قید و بند مادی آزاد کردهاند نشان می دهد و «آن جنبهای از روح را که در آرزوی ترک جهان خاکی است» می ستاید.

ضمناً برخی از مکانها بال و پرگرفتن مخیله را تسهیل میکنند. این امر از دیگاه سوررئالیستی، «مسئلهٔ قصرها» نامیده میشود. لوئیس پس از مدتی اقامت در یک قصر قدیمی بود که راهب را نوشت. رمان در نیمه راه (En Rade) اثر هویسمانس در قصر متروکی میگذرد، و در طانجهٔ موسفید، آندره برتون یک کاخ رویائی را برای ما شرح میدهد. و چندی بعد نیز ژولین گراک نام یکی از رمانهای خود را در قصر آرگول (Au Chateau d'Argole) میگذارد.

پس هر جاکه قوهٔ تخیل آزادانه و بدون ممانعت ذهن نقاد تجلی کند، واقعیت برتر ظاهر می شود. از نظر پی بر ـ آلبر بیرو P-A. Birot «امر شگفت بیش از پیش آزاد از قید و بند، خصوصیات حیرتانگیز «واقعیت فی نفسه» یا سوررئالیسم را پیدا می کند... امر شگفت اعجاز خود را بدین سان تکمیل می کند که به صورتی کاملاً طبیعی با امور عادی و روزمره در می آمیزد.» اگر

برخی از مردم این جنبهٔ جهان را می ببیند، دیگران در حالتهای رویا و هیجان، ژرفای آن را به ما نشان می دهند و همین ژرفاست که سور رئالیسم می خواهد به آن برسد و بیانش کند... باید خود را از تمام این اوهامی که حجابی بر این دنیای فراواقعی هستند آزاد کرد. به عنوان مثال آندره بر تون اعلام می دارد: «ما خودمان را از این درختان کذائی آزاد کرده بودیم! و از خانهها، آتش فشانها و امپراطوریها... راز سور رئالیسم در این است که ما متقاعد شده ایم به اینکه چیزی در پشت آنها هست.»

جادو \_سوررئالیسم در هیجان بازیابی آن رازی است که خردگرائی بیرنگش کرده و مسیحیت چهرهاش را تغییر داده است. آن اندیشهٔ جادوئی، «آن قدرتهای از دست رفته». قسمتی از بیانیهٔ اول سوررثالیسم «اسرار هنر جادوئی سوررثالیستی» نام گرفته و حسرتی که در آن بیان شده به مطالعات نظری گستردهای منجر شده است تحت عناوین: نوبت سخن با پره است La Parole).

آنچه در شیوهٔ تفکر جادوئی بیشترین اهمیت را برای سوررئالیستها دارد این است که کهن تر از تقسیم توانائیهای انسان است، آن توانائیهائی که هدف طرح سوررئالیستی، متحد ساختن دوبارهٔ آنهاست: قدیم تر از آنکه شعر، فلسفه و علم از هم جدا شوند، بنژامن پره در نوبت سخن با پره است، می گوید: «باید پذیرفت که مخرج مشترکی، جادوگر، شاعر و دیوانه را با هم متحد می ساخت که همانا جادو بود. جادو گوشت و خون شعر است، بهتر بگوئیم، در عصری که هما علوم انسانی در جادو خلاصه می شد، شعر به هیچوجه از آن جدا نبود.» از همهٔ علوم انسانی در جادو خلاصه می شد، شعر به هیچوجه از آن جدا نبود.» از چیزی که خفه ش کرده است ارزشیابی شود. بنژامن پره در همان اثر ادامه می دهد: «انسان اعصار باستانی، تنها به صورت شعر می تواند بیندیشد. و به رغم نادانیش، شاید از راه مکاشفه در خویشتن و در طبیعت که چندان از خود او جدا نیست، خیلی بیشتر از متفکر خردگراکه آن را از روی اطلاعات کتابی

تشریح میکند، می تواند نفوذکند.» هنر ابتدائی، در اجراهای تجسمی و ادبیش نشان می دهد که جادو به انسان اجازه می دهد خود را در تماس نزدیک با مجموعهٔ کیهان نگه دارد.

البته عمل کردن مجدد به هنری که شرائط اجتماعی وجودش در غرب ناپدید شده است، فقط به تحقیق سنتی بی حاصلی منجر می شود که از دادن شناخت بیشتر عاجز است. اما این جادوئی که به تبع رمزگان متفاوتی بر حسب زمان و مکان، اما در هر موردی بسیار دقیق و قاطع عمل می کند \_ جادوئی که هنوز در میان اقوام ابتدائی می توان دید \_ نمونهٔ یکی از جنبه های هنر جادوئی است: «دامنهٔ دیگر جادو ما را با رمز هنری آشنا می کند که به دنبال از میان رفتن هر گونه جادوی شکل گرفته، به طور ارادی یا غیرارادی به برخی وسائل جادو دست می زنند و آگاهانه یا ناآگاهانه دربارهٔ قدرت آنها بحث می کنند.» همین مسیر ثانوی است که در سایهٔ سوررئالیسم حقوقی برای خود پیدا می کند و از همه تلاش های آنها طرفداری می کند.

به ویژه از این لحاظ اهمیت دارد که عبارت است از خارج شدن ذهن از حدودی که خرد برای آن تعیین کرده است تا شعر بتواند شیوهٔ اصلی فعالیت آن باشد، زیرا سرچشمهٔ آن، اندیشهٔ جادوئی است. بهرهبر داری از ظرفیتهای شاعرانه در همهٔ جهان، آن هم نه تنها در شعر، بلکه در نقاشی و به طور کلی در هستی روزمره. این خود، شرکت در آزاد ساختن انسان است و روابط او با دنیا، و نیز شانسی است برای تولد شعری که به گفتهٔ لو تره آمون «همه میگویند.» شبیه هنر اولیه که برای فهم آن، گروه اجتماعی به طور جمعی عمل میکند. و باز به گفتهٔ پره، «در اینجا سخن از این نیست که مدح شعر را برای مقابله با فکر منطقی بگوئیم، بلکه اعتراض به تحقیری است که مدعیان عقل و منطق از شعر میکنند.» با این دید طرحی برای آینده پی افکنده می شود.» نسل های آینده میکنند.» با این دید طرحی برای آینده پی افکنده می شود.» نسل های آینده راهی برای ترکیب عقل و شعر پیدا خوآهد کرد.» با تحقق چنین مرحلهای به نوعی آشتی دیالکتیکی خواهند رسید بین منطق و آن چیزی که به طور معمول نوعی آشتی دیالکتیکی خواهند رسید بین منطق و آن چیزی که به طور معمول نوعی آشتی دیالکتیکی خواهند رسید بین منطق و آن چیزی که به طور معمول

خلاف آن شمرده می شود، اما بیشتر مکمل ضروری و تقویت کنندهٔ آن است. جادوئی که سور رئالیستها میخواهند به سراغش بروند، به جای آنکه رفتاری ارتجاعی شمرده شود، راه گشای آیندهای نامحدود است: «انسان اولیه هنوز خود را نمی شناسد و در جستجوی خویشتن است... انسان امروزی سرگردان شده است. انسان آینده نخست خود را باز خواهد یافت و باز خواهد شناخت و خود آگاهی پیدا خواهد کرد.» انسان آینده، انسان سور رئالیست.

# ٣\_نگارش خودكار

در سال ۱۹۲۲ آنـدره بـرتون در ورود مديومها، (Entrée des mediumes) مینویسدکه مشخصات اصلی سوررئالیسم، استفاده از سه تکنیک است:

\_ نوعی خودکاری (اوتوماتیسم) روحی که بسیار نزدیک به حالت رویاست.

- داستانهای رویا.
- ـ تجارب خواب مغناطيسي.

از نظر تاریخی نیز خودکاری در مرحلهٔ اول قرار دارد، زیرا در ۱۹۱۹ بود که برتون و سوپو با هم میدانهای معناطیسی را نوشتند و همان طور که قبلاً نیز اشاره شد این شگرد نگارش خودکار را در گذشته نیز نویسندگان متعددی به کار برده بودند. خود برتون از تجارب والپول و کنوت هامسون نام میبرد. و میشل کاروژ میگوید که می تواند نام های هوفمان، نیچه، رتیف دولابرتون، میشل کاروژ میگوید که می تواند نام های هوفمان، نیچه، رتیف دولابرتون، خرج الیوت، لانگفلو، دیدرو، گوته و دیگران را هم به این نام ها اضافه کند، اما فقط به این منظور که قبل از سور رئالیسم نوعی «ماقبل تاریخ اتوماتیسم وجود داشته است.» اگر در واقع این نویسندگان و ظاهراً چند نفر دیگر نیز در زمانهای مختلف توانسته اند به «دیکهٔ ضمیر پنهان» حساس باشند، تازگی برجستهٔ سور رئالیسم در این است که برتون توانسته است پی ببرد که دائما در اعماق ضمیر پنهان گفتاری شکل میگیرد که کافی است به آن توجه کنیم تا

بتوانیم در هر لحظه آن را ثبت کنیم و در این صورت است که می توان پی برد به اینکه گفتار آگاه روزمره فقط حجابی است بر جریان درونی ترین و صمیمانه ترین اندیشهٔ سرکوب شده. در واقع، سه جریان در نگارش خودکار سوررئالیستی ادغام می شوند:

۱\_یک سنت شاعرانه: سنتی که از بلیک کالریج، نووالیس و هولدرلین تا رمبو و لوتره آمون ادامه یافته و فارغ از هرگونه تلاش زیبائی شناختی امکان می دهد که به امر الهام همهٔ توانائی خود را باز دهیم. با پالودن آن از هرگونه تصنع و نیز از هرگونه اشارهای به استعلاء و تعریف شعر حقیقی به عنوان فعالیت مستقیم روح که در کنار آن، ادبیات، لقلقهٔ زبانی بیش نیست.

٢ جريان مديومي اما فارغ از مسائل مربوط به احضار روح و غيره ...

۳\_تئوری روانکاری عاری از همه هدفهای درمانی و تنها از این روکه با روشهای متعدد خود امکان کاوش بیپایانی را در اعماق ضمیر پنهان فراهم آورده است.

# عمل به نگارش خودکار

آندره برتون در اسراد هنر جادوئی سودراالیستی شیوهای راکه برای انجام این تجربه مناسب است چنین شرح میدهد:

«پس از مستقر شدن در نقطهای مناسب و ممکن برای تمرکز ذهن تان در خویشتن، بگوئید که برایتان وسائل نبوشتن بیاورند. در انفعالی ترین یا تأثیر پذیر ترین حالتی که می توانید قرار بگیرید [...] به سرعت و بدون موضوع پیش بینی شده بنویسید ... با چنان سرعتی که وقت به خاطر سپردن یا بازخوانی نوشته تان را نداشته باشید [...] هر چقدر که دلتان می خواهد ادامه بدهند.»

ظاهراً هیچ کاری ساده تر از این نیست. کافی است که ذهن مان را خالی کنیم به طوری که هجومی از کلمات به آن بدون جلوگیری صورت بگیرد و بگذاریم که زبان بی آنکه توجیهش کنیم به خودی خود حرف بزند و آنچه میگوید عیناً روی کاغذ بیاورد.

اما این سادگی سطحی مشکلات فراوان دارد: «گذاشتن ذهن در انفعالی ترین یا تأثیر پذیر ترین حالت» ایجاب می کند که انسان به طور اساسی از دنیای روزمره جدا شود. نگارش خودکار عدم توجه مطلق به واقعیت بیرونی را ایجاب می کند که به سادگی قابل حصول نیست. و نیز ترک همهٔ اشتغالات عادی خود ذهن، قطع علاقهٔ کامل از آنچه معمولاً تشکیل دهندهٔ اندیشه شمرده می خواهد نشان دهد که هیچ کدام از آنها اهمیت ندارد و یا آنهارا تغییر شکل می خواهد نشان دهد که هیچ کدام از آنها اهمیت ندارد و یا آنهارا تغییر شکل می دهد یا محدود می سازد. از این رو نگارش خودکار را اغلب به نوعی ریاضت واقعی تشبیه کرده اند که به هیچوجه عبارت از این نیست که بگذاریم گفتاری به خودی خود دنبال شود، بلکه بر عکس کوشش فراوانی است برای اینکه صورتهای مختلف سانسور را از آن دور کنیم. خود آندره بر تون اینکه صورتهای مختلف سانسور را از آن دور کنیم. خود آندره بر تون می فکر منطقی شوم تا این فکر راکاملاً در حالت انفعالی بگذارم به طوری که گوش شنیدن هیچ حرفی را نداشته باشم مگر حرفی که از دهان شبحی گوش شنیدن هیچ حرفی را نداشته باشم مگر حرفی که از دهان شبحی

در واقع هدف این عمل کشف این نکته است که وقتی هر گونه نظارتی حذف می شود چه گفتاری می تواند شکل بگیرد. باید کوچک ترین عامل انتخاب و تصفیه که بلافاصله به دیکته لطمه خواهد زد حذف شود تا این دیکته بتواند تمام فضای مغز را اشغال کند. زبان باید از نظارت اجتماعی و همچنین نظارت خود شخص سعادت های اندیشیدن، امتیاز عاطفی که شخص به بعضی از کلمات می دهد، معانی ضمنی خصوصی و غیره \_ آزاد شود. اما آنجائی که این تعلیق سانسورها و این «در پرانتز گذاشتن» آگاهی خودجوش نباشد. ادامهٔ آن احتیاج به این دارد که همزمان نوعی خواست آگاهانه نیز دخالت کند و

نظارت داشته باشد بر اینکه شیوهٔ انتشارگفتارکاملاً «آزاد» است. میشلکاروژ میگوید:

اگر در اینجا آگاهی از نو دخالت میکند برای این نیست که به عادات زشت سابق خود برگردد و به تنظیم زیباشناختی و ادبی او توماتیسم بپردازد [...] دیگر از بیرون دخالت نمیکند تا به میل خود از امکانات او توماتیسم استفاده کند. بلکه در داخل خود او توماتیسم قرار میگیرد تا تمامیت و بی نقصی امر شنود را تأمین کند، دور و بر موجی را که بالا می آید از موانع خالی کند، و خود را نیز رهاکند تا جذب قوی ترین و عمیق ترین میدان های مغناطیسی شود.»

پس دیگر در محتوای گفتار نیست که آگاهی نظارت میکند، بلکه در شیوهٔ ظهور آن است.

باری اگر بتوان پذیرفت که اولین جملهٔ یک متن خودکار سرچشمهٔ خود را در ضمیر الگر تاب دارد، شنیدن و ثبت آن بلافاصله آن را به آگاهی می قبولاند و از این لحظه به بعد این هست که ادامهٔ گفتار تحت تأثیر آگاهی قرار گیرد. این تبدیل شرائط شنود، از همان بیانیهٔ اول مورد توجه بوده است:

جملهٔ اول به خودی خود می آید [...] بسیار دشوار است که دربارهٔ وضع جملهٔ بعد چیزی بگوئیم. این جمله بیشک هم در فعالیت آگاهانهٔ ما شرکت دارد و هم در جملهٔ دیگر، اگر قبول کنیم که نوشتن جملهٔ اول کمترین حد ادراک را ایجاد کند.

از این رو اندرزی که داده می شود این است که متن باز خوانده نشود زیرا: ۱ـ این امرِ خواندن، یک دلالت آگاهانه را پیش خواهد کشید و جریان انتشار خودکار را متوقف خواهد کرد.

۲ حتی اگر قبول کنیم که امر انتشار می تواند از آنجاکه قطع شده است از سر گرفته شود (که فرض روشن نشدهای است) و با توجه به معنی متن خوانده

شده روشن می شود. به نظر می رسد که راه حل در سرعت بخشیدن به کار نوشتن باشد، به طوری که وقت کافی برای اینکه معنی نوشته خود را تحمیل کند وجود نداشته باشد. اما خواهیم دید که سرعت گرفتن دیکته نیز بیش از حد معینی خطرناک است.

# کاربرد نگارش خودکار

تولید متن خودکار، قواعد پذیرفته شدهٔ فعالیت ادبی را زیر و رو می کند، در حالی که به طور سنتی، متن ادبی زبانی با کیفیت برتر شمرده می شود و با زبان ارتباط سودمند متفاوت است، تا آنجا که با نوعی کار ارادی فراهم شده و در واقع به صورتی خارج از کاربرد عادی بار آورده شده است، عمل اتوماتیسم از وجود پنهان متن دیگری خبر می دهد که دارای قدرت شاعرانهٔ بی نظیری است. زبان نظارت نشده ظرفیت آفریننده ای دارد که خود آگاهی در کار ادبی آن را ابتر می کند: چون دیگر به این منظور نوشته نشده است که طبق طرح کلاسیک که از محتوا به قالب می رود، معنی معینی را القاء کند، طبق طرح جدیدی که از قالب به محتوا می رود، با ظرفیتهای ترکیب تازه اش معنی غیر منتظره و حیرت آوری پیدا می کند که ذهن نگارنده با آن آشنا نیست. در پایان اولین روز نگارش میدانهای معناطیسی، برتون و سوپو در صفحاتی که نوشته اند، روح و ذوقی خارق العاده، آکنده از هیجان و تعداد قابل توجهی از تصویرهائی را می یابند که هیچ کدام نمی توانستند به تنهائی بیندیشند و ثبت تصویرهائی را می یابند که هیچ کدام نمی توانستند به تنهائی بیندیشند و ثبت

بدینسان نگارش خودکار رابطه بین ادبیات و «غیرادبیات» را معکوس میکند و «غیرادبیات» به صورت تصورناپذیری بسیار غنی تر از ادبیات عمل میکند. متن خودکار به نگارندهاش نشان می دهد که چیزهائی فراتر از آنچه او تصور میکند در بر دارد، به طوری که خود نگارنده را دچار حیرت میکند: این عناصر برای شما که می نویسید همان قدر بیگانهاند که برای هر کس دیگر.

برتون در سال ۱۹۳۳ چنین میگوید: «سالهای سال من برای تمیز کردن اصطبل ادبی به جریان سیل آسای نگارش خودکار متوسل شدم.» در مقایسه با وفور تصورناپذیر جریان صور خیال که نگارش خودکار تشکیل می دهد. شعر معمولی دچار فقر تأسف آوری است، زیرا به صورت بیان اندیشهٔ متحجری در می آید و شاید تنزل و تقلیل قابل ملاحظهٔ تخیل آفریننده است و حال آنکه مسعمولاً آن را نشانهٔ خلاقیت نویسنده می شمارند. در برابر «ضمیر پنهان» ادبیات «قدرت مقاومت ندارد.»

گذشته از آن، اگر او توماتیسم در دسترس همه قرارگیرد، نویسندهٔ حرفه ای از روی تخت پیروزی اش سرنگون خواهد شد. این عقیده ای است که در «اسرار هنر جادوئی سوررئالیستی» بیان می شود و بعد نیز در پیام خودکار تکرار می شود:

ویژگی سوررئالیسم اعلام برابری کامل همهٔ موجودات انسانی در برابر پیام روح است و پیوسته معتقد بودن به اینکه این پیام میراث مشترکی است و هر کسی می تواند سهم خود را از آن بخواهدو به هر قیمتی است باید در آتیهٔ نزدیک دیگر تیول افراد خاصی شمرده نشود.

نوشتن دیگر یک فعالیت خاص نیست،کافی است که هرکسی به شنود ضمیر ینهان بیردازد تا قادر به نوشتن باشد.

اینکه بگوئیم او توماتیسم یک ماشین جنگی است بر ضد برداشت بور ژوائی از ادبیات، چیزی از اهمیت آن نمیکاهد، زیرا این فقط یک جنبه جزئی از آن است. شاید مهم تر از آن شناختی است که فرد در سایهٔ اتوماتیسم از نیروهای شخصی خود پیدا میکند. در واقع، متن روشن میکند که مخیلهٔ شخصی بسیار غنی تر و «وحشی تر» از آن است که کاربرد آگاهانهٔ آن نشان می دهد: چنین به نظر می رسد که در ورای مرزهائی که به طور معمول مراعات میکنیم، قلمرو وسیعی به نیروی تحقیق ما عرضه می شود. برای ورود در آن

کافی است موفق شویم که چفت و بستهای هر گونه نظارتی را بشکنیم. آن وقت است که ورود در «تصور ناپذیر» و «نهان بین» شدن امکان پیدا میکند. چنین تمرینی یکی از امکانات «حسامیزی» را که رمبو گفته است عملی می سازد: تجرید واقعیت بیرونی و تبدیل خویشتن به «دستگاه ضبط بی ادعا». این در عین حال ایجاد رابطهٔ تازهای با واقعیت است: روی گرداندن از آنچه نزدیک است و عزیمت در طلب آنچه درونی است. بدین سان عقیمی و بی حاصلی آن چیزی که واقعیت می نامیم افشاء می شود. دنیا آکنده از امکانات دیگر (و بسیار متنوع تر) از آن چیزی است که ما می خواستیم به عنوان «دیگر (و بسیار متنوع تر) از آن چیزی است که ما می خواستیم به عنوان «موریس بلانشو» در نوشته ای با عنوان «اندیشه هائی دربارهٔ سوررئالیسم» می گوید:

از طرفی، در نگارش خودکار، فقط کلمه نیست که آزاد می شود، بلکه کلمه و آزادی من یکی هستند. من در کلمه حلول می کنم. کلمه نقش مرا دارد و واقعیت چاپ شدهٔ من است. به «عدم الحاق» من ملحق می شود. اما از طرف دیگر، این آزادی کلمات به این معنی است که کلمات برای خودشان آزاد می شوند: آنها دیگر انحصاراً به چیزهائی که بیان می کنند وابسته نیستند، بلکه به حساب خودشان می لغزند، بازی می کنند و همان طور که بر تون می گوید با هم «عشقبازی می کنند.»

پس اندیشه به هستی امروزهٔ ما محدود نمی شود، بلکه می تواند به جهانی که ما می شناسیم اضافه شود. بدین سان عمل به او توماتیسم، سرمشق نوعی آزادی را به دست می دهد و قلمروی را پیدا می کند که مرزهای آن پیاپی عقب تر می رود. این آزادی فقط اندیشیده نمی شود، بلکه در طرحی دیالکتیکی شکل می گیرد: آشتی خود آگاه و ناخود آگاه، تجدید و حدت دوبارهٔ شخصیت با آمیزش عینی و ذهنی، ادراک، بازنمود (مفاهیمی که خردگرائی اصرار دارد

آنها را فقط به صورت حقیقت های متضاد ببیند.) که میبایستی امکان تحلیل وضع حقیقی بشری را به انسان بدهد. برتون با اشاره به تحقیقات روانکاوان ماربورگ به این نتیجه میرسد که ادراک (Perception) و ابراز (Representation) در بشر، در واقع حاصل استعداد یگانه و اولیهای است که دو پاره شده است و شکل دست نخوردهٔ آن را میتوان در اقوام بدوی و بچهها مشاهده کرد. تنها او توماتیسم است که می تواند ما را به این حالت ناب برساند و به گفتهٔ برتون: «می توان به طور منظم، فارغ از هرگونه هذیانی، کاری کرد که فرق بین عینی و ذهنی، ضرورت و ارزش خود را از دست بدهد.»

به موازات این شناخت اضافی دربارهٔ ذهن انسان، او توماتیسم در عین حال شخص را به شناختن خودش رهبری می کند. متن محصول ضمیر ناخود آگاه است و در نتیجه می تواند وسیلهٔ بیانی از نوع روانکاوی باشد. عمیق ترین «منی» انسان است که سخن می گوید: پشت پردهٔ «پوچی» متن، نوعی معنی و کار روشنگری وجود دارد که باید مطالعه شود. در واقع بر تون با الهام از معالجات روانکاوی بود که تصمیم به استفاده از او توماتیسم گرفت:

در آن زمان که هنوز سخت سرگرم کارهای فروید بودم و با روشهای آزمایش او آشنا شده بودم [...] به این نتیجه رسیدم که از خودم آن چیزی را به دست بیاورم که روانکاوان میکوشند از بیماران کسب کنند: با تک گوئی بسیار سریع که ذهن نقاد شخص نتواند کوچک ترین قضاوتی دربارهٔ آن بکند، و نیز درگیر هیچ گونه خودداری و انتخاب نباشد و دقیقاً اندیشیدن با صدای بلند باشد.

بدینسان نگارش خودکار در عین حال مواد لازم را برای نوعی روانکاوی خویشتن (او تو آنالیز) فراهم میکند. اما تنها کاوش اندیشه و کاوش در خود فرد (گذشته و آیندهٔ او) نیست، بلکه وسیلهای است برای کاوش در دنیای آدمی در کلیتش. به گفتهٔ آ. ژوفروا (A. Jouffroy): «آندره بر تون معتقد نبود که «پیام خودکار» فقط بیان کامل تر یا دقیق تری از بیان فردی باشد و فقط

امکان رمزگشائی از ضمیر پنهان یک فرد را فراهم کند. بلکه باید مکان تقارب نهائی ضرورت فردی و ضرورت جمعی باشد.»

# ناكامي دائم

با وجود فراوانی امیدهائی که نگارش خودکار ایجاد میکند، تاریخ آن به گفتهٔ آندره بر تون در سوررئالیسم، تاریخ یک ناکامی مداوم است. به مشکلات فراوانی که عمل به آن ایجاد میکند و «ژولین گراک» دلیل اصلی شکست خود را در آنها می بیند، دشواری های زیر نیز افزوده می شود:

\_ این دشواری که انسان بتواند حقیقتاً از هرگونه دغدغهٔ زیبائی شناختی فارغ شود.

\_مسائل روانی که او توماتیسم انتظار تجربهٔ آنها را دارد اما نمی تواند پاسخگوی آنها باشد.

ـخطر دوگانه شدن ذهن.

ـ نوعى ناكامى دربارهٔ عمومي كردن عمل به آن.

آندره برتون در پیام خودکار، تمام کسانی را که به شیوه های مختلف به اهداف اصلی شناخت و کشف و شهود و فادار نبودند به باد حمله میگیرد و در عین حال کسانی را که «پیوسته خواسته اند از آن نوعی دانش ادبی بسازند و عجله دارند، که آن را با ضروریات حرفهٔ حقیر خودشان تطبیق دهند و بالاخره آنهائی را که به میل خود به کاری ناقص دست می زنند و انتظار دارند که زبان نگارش خودکار را از درون گسترش کم و بیش خود آگاه گفتار بیرون بکشند.» در تمام این «شبه ـ تجربه گران» که هنوز هم به مفهوم سنتی ادبیات معتقدند، ما شاهد نابودی تدریجی دیکتهٔ درونی هستیم. این اشخاص تعدادی آثار تقلیدی و التقاطی منتشر کرده اند: «متونی که در نگاه اول نمی توان به آسانی آنها را از متون اصیل تشخیص داد، زیرا هیچ ملاک عینی از مأخذ آنها در دست نیست.»

به طور کلی باید اعتراف کرد که «سیاه کردن کاغذ با حذر کردن از آنچه می تواند به صورت ادبی ادامه پیداکند، عملاً غیر ممکن به نظر می رسد. بر تون در نامه ای به رولان دورنویل (Roland de Reneville)، نوشته است که نجات خو بشتن از هرگونه و سوسهٔ «شاعرانه» کار ساده ای نست:

ما هرگز ادعا نکردهایم که توانسته ایم یک متن سورر تالیستی به عنوان نمونهٔ کامل نگارش خودکار به دست بدهیم. باید اعتراف کرد که حتی در بهترین متون «رهبری نشده»، نیز تماسی [...] و اثر کمی از رهبری باقی میماند که به طورکلی در جهت تنظیم شاعرانه است.

گذشته از آن، در ورای تمایل ادبی، تمایل اولیهای هم وجود دارد که آن نیز مانعی برای دیکته است. و آن تمایل به ارتباط گرفتن است. مبارزه با این تمایل به ارتباط، از نظر روانی خطراتی ایجاد میکند که اشاره به قسمتی از آنها اهمیت موضوع را نشان می دهد. آ. ژوفروا با تکرار تجربههای خود به این خطرها اشاره میکند: «خود من در اثنائی که به تمرینهای نگارش خودکار سیده در آن سر دنبا (Aub à l' antipode) بودم خیلی زود متوجه شدم که خطر عدم تعادل و دوپارگی مغزی تهدیدم میکند. دنیای اطرافم بیشتر از آنچه بود، غیرقابل تنفس می شد» و می گوید اوهامی که همراه با نگارش خودکار است. «بسرخلاف آنکه انتظار داریم جنبهٔ بهشتی به خود بگیرد، اغلب ما را در وحشت مرگ غرق می کند.»

وسوسهٔ مرگ، دشواری بازگشت و تطبیق مجدد با دنیائی که انسان مرزهای آن را درهم شکسته است، مرز نهائی او توماتیسم خواهد بود. دیگر از بازی ادبی و سرگرمی بسیار دور شده ایم. بعید نیست که بازیافتن اندیشهٔ واقعی، حتی هستی کسی راکه وارد این ماجرا شده است تهدید کند و عصیان مطلق به جای ضرر زدن به جامعه ای که شخص برضد آن قیام کرده است، برای خود او خطرناک باشد.

#### ٤ ــ رويا

تجاربی که دربارهٔ عالم خواب به عمل آمده نشان داده است که فعالیت مغزی انسان، از حالت بیداری بسیار فراتر می رود. در اثنای خواب، چه خواب طبیعی و چه خواب مصنوعی، اندیشه ادامه می یابد. ژرار دونروال که باید او را پیشاهنگ سوررئالیسم شمرد. (زیرا با وضع کلمهٔ سوپرناتورالیسم، حالتی چنان نزدیک به سوررئالیسم را نشان داد که آندره بر تون دربارهٔ او گفت: «وی به عالی ترین وضعی دارای روح سوررئالیسم بود.») در همهٔ آثارش اظهار می دارد که قلمرو خیال واقعیتی برابر با واقعیت عالم بیداری دارد. به عقیدهٔ او رویا به آدمی اجازه می دهد که در خود نفوذ کند و به «معرفت متعالی» دست یابد. اما نمی تواند به سحر و جادوی آن دست یابد مگر اینکه نخست، خود را «به دوزخی ترین صورتی ضایع کند.»

این جستجوی واقعیتی دیگر، از طریق کشف و سپس تحلیل صرافت طبع آدمی همان روش سوررئالیسم است، زیرا سوررئالیسم نیز عبارت است از: «بازیابی همهٔ نیروی روحی ما به وسیلهای که عبارت است از فرود سرگیجه آور در خویشتن، روشن ساختن منظم مواضع نهفته و تاریک کردن روز افزون مواضع دیگر.»

ذهن وقتی به حال خود رها شود، در دنیای اوهام و اشباح به فعالیت می پردازد، که در آن موجودات و اشیاء صورتی غیرمنتظره پیدا می کنند و خود را به رنگ های رویا می آرایند. این دنیا همان طور که برگسن گفته است، نقطهٔ مقابل دنیای واقعیت عملی است که در آن چون محرک ما سود آنی است فقط اموری را انتخاب و درک می کنیم که برای ما مفید است. اگر خود را از این دنیا جدا کنیم، اگر چشم هایمان را ببندیم، به جهانی از صور خیال و خاطرات سرکوفته منتقل می شویم که ما را به بیرون از هرگونه منطق و استدلال می شویم که ما را به بیرون از هرگونه منطق و استدلال می کشاند. از نظر فروید این دنیا مظهر تمایلات ناخود آگاه ما و کشش های ناگفتهٔ ماست. و انسان با کشف رمز آنها به شناخت کامل خویشتن نائل

می شود. معمولاً برای موفقیت در زندگی، این جنبهٔ غنی زندگی را به عمد کنار می گذارند که این خود ناقص کردن هستی ماست. آندره بر تون در این مورد نظریات چهارگانه ای دارد به شرح زیر:

۱\_ظاهراً حافظهٔ آگاه ماست که رویا راگسسته و ناپیوسته جلوه می دهد. و حال آنکه هیچ چیزی مانع این نیست که فکر کنیم: «برحسب نشانه های متعدد، رویا پیوسته است و آثاری از سازمان یافتگی دارد.» بنابراین اندیشهٔ آگاه از هیچ گونه امتیازی بر اندیشهٔ در رویا برخوردار نیست: چرا باید فقط به واقعیتی که در حالت بیداری درک می کنیم حساس باشیم؟ جواب این سؤال، خود سؤال دیگری است که بسیار جدی است: «آیا خواب نیز نمی تواند در حل مسائل جدی زندگی به کار آید؟»

Y\_ اندیشهٔ بیداری، اغلب از توجیه جلوههای خود عاجز است. چون نمی توان انتخابها و کشش هائی را که این اندیشه تحمل می کند دقیقاً بیان کرد، مجبورند که اغلب نام «تصادف» به آن بدهند. و یا «درون گرائی» که طرز عمل آن مبهم است. چه بسا که این انتخاب ها و کشش ها وجودشان را مدیون رابطه شان با عالم خواب باشند. به این ترتیب کلید رفتار آگاه را می توان در رو با جست.

۳\_ در رویا همه چیز ممکن است. «سهولت هر چیزی خارج از اندازه است.» توانائیهای فرد، برخلاف توانائیهائی که او در عالم بیداری برای خود می شناسد، بی حد و مرز است. پس در ورای عقل آگاه، عقل دیگری وجود دارد بی اندازه وسیع، که می تواند مرزهای معمولی عمل آدمی را پشت سر بگذارد.

۴ مطالعهٔ رویا باید به تضاد بین آنچه از رویا احساس شده است و واقعیت بیداری، که بر اثر عادت یا تنبلی به آسانی پذیرفته شده است پایان دهد: «من گمان میکنم این دو حالتی که ظاهراً مخالف هم شمرده می شوند، یعنی رویا و واقعیت، در آینده، در نوعی واقعیت مطلق که می توان گفت همان «واقعیت

بر تر» است حل خواهند شد.»

چون حافظه فقط تکههائی از رویا، و نه کلیت آن را، بازسازی میکند، حوادث هستی ما ممکن است تحت تسلط این زندگی ثانوی باشد. چرا یک موجود به سوی موجود دیگری کشیده می شود؟ «آیا آنچه او در نگاه آن زن دوست می دارد، دقیقاً همان نیست که او را به رویای خود مربوط می سازد؟ و به داده هائی پیوند می دهد که بر اثر اشتباه خودش از دست داده است؟» همان طور که سالوادور دالی در زن مرنی (La Femme Visible) می گوید: «روز را ناخود آگاه به جستجوی تصویرهای گم شدهٔ رویاها می گذرانیم و از این روست که چون صورت رویائی را باز می یابیم، تصور می کنیم که از پیش آن را می شناخته ایم، و با خود می گوئیم که دیدن آن ما را غرق رویا می کند.» آندره بر تون می پرسد: «رویاکه مظهر دنیای سرکوفته و قلمرو واقعیت بر تر است، بر تون می پرسد: «رویاکه مظهر دنیای سرکوفته و قلمرو واقعیت بر تر است، چرا نباید برای حل مسائل اساسی زندگی به کار رود؟»

در رویا همه چیز آسان جلوه میکند و همه چیز طبیعی به نظر میرسد؛ 
«مسئلهٔ اضطراب آور امکان اصلاً مطرح نیست.» ذهن منفعل در برابر 
عجیب ترین حوادث تصور تضاد نمیکند، مگر در عالم بیداری و به فرمان 
منطق محدود و نارسای ما: «باری کوچک ترین رویا کامل تر از کوچک ترین 
شعر است، زیرا کاملاً با خود رویا بین هماهنگ است.»

شاید لازم است بپذیریم که آنچه ما «واقعی» مینامیم، فقط جزء کوچک و بی اهمیت رازی باشد که در آن غوطه وریم و نباید یکی از جنبههای آشنای آن را دور انداخت، زیرا خواب نیز مانند بیداری یکی از تعبیرهای آن است. ولی در عین حال نباید همراه پاسکال فریاد زد: «از کجا معلوم که این نیمهٔ دیگر زندگی، که تصور میکنیم بیداریم، خوابی است کمی متفاوت از خواب نخستین که وقتی تصور میکنیم خوابیم از آن بیدار شده ایم؟». این مضمون که مورد علاقهٔ فلاسفهٔ شکاک است، تا نیمهٔ واقعیت دنیائی را که در آن زندگی میکنیم رد کنند، از نظر آندره برتون ارزشی ندارد «مگر در اثنای خواب میکنیم رد کنند، از نظر آندره برتون ارزشی ندارد «مگر در اثنای خواب

تصور کنیم که بیداریم و در اثنای بیداری خیال کنیم که خوابیده ایم.»که چنین چیزی بسیار استثنائی است. مقایسهٔ بازنمودهای خواب با باز نمودهای بیداری نشان میدهد که برعکس، این هر دو زندگی را بین خود تقسیم کرده اند.

رویا مانند تفکر یک وسیلهٔ شناخت است و باید با همین عنوان تحلیل شود. بدینسان رویا دیدن تفننی برای ذهن نخواهد بود، بلکه یکی از روشنگر ترین فعالیت های آن شمرده خواهد شد و به این مفهوم سوررئالیسم به فلسفهٔ هندی نزدیک میشود: در ودانتا سه حالت بیداری، رویا و خواب عمیق به طور جداگانه تحلیل شده و مانند جنبه های مختلف تجلی هستی به شمار رفتهاند.

فلسفهٔ غربی با بی توجهی به اموری که از حیطهٔ فرد بیرون است، شناخت انسان و جهان را محدود ساخته است. سوررئالیسم این تازگی را دارد که ارزش از دست رفتهٔ رویا را به آن برگردانده و هم از نظر روانشناسی و هم از نظر فلسفی اهمیتی به اندازهٔ بیداری و حتی بیشتر از بیداری برای آن قائل شده است.

### ۵ ــ د يو انگي

از همین باید اول، ادعای حقوق تغیل، آندره برتون را متوجه مسئلهٔ دیوانگی میکند. میگوید که دیوانگان، «تا حد زیادی قربانی تغیل خویش هستند [...] به این معنی که تغیل آنان را به عدم رعایت برخی از مقررات رهبری میکند که با خروج از آنها هدف قرار میگیرند.» و نیز میگوید که: «آنان در تغیل خویش از آرامش زیادی برخوردارند.» و «از هذیان خویش به قدر کافی لذت میبرند و تحمل میکنند که این هذیان فقط برای خودشان ارزش داشته باشد.» . این دیوانگان سخت جذابند، زیرا با اندیشهٔ طبیعی قطع رابطه کردهاند و از امکانات ناشناختهٔ ذهن حداکثر استفاده را میکنند. «من حاضرم سراسر عمرم را صرف تحقیق در رازگوئی دیوانگان کنم. آنان

آدمهائی هستند با شرافت وسواس آمیز و معصومیت آنها نظیر ندارد، مگر معصومیت من.»

دیوانگان، از جستجوهایشان در این قلمروهای اندیشه، عناصری را همراه می آورند که قابل انصراف نیست: متون، نقاشیها، و اشیائی که هر کدام کشفیاتی هستند دربارهٔ رویهٔ دیگر عقل. بدینسان نوعی درونگرائی که از دنیا بریده و تنها در خویشتن و خصوصیات خویشتن غرق است، قادر است آثاری خلق کند که می توانند ادراک «طبیعی» روزم هٔ ما را زیر و رو کنند.

باری، سماران روحی به بهانهٔ اینکه قوانس طبیعی و آماری را رعایت نمی کنند، به تیمارستان برده می شوند. سوررثالیست ها پیوسته به این جدا کر دن و زندانی کر دن افرادی که، در نظر آنها، بعضی از راههای اندیشه را تا به انتها طي كر دهاند، به شدت اعتراض ميكنند. چه اين راه ها رفتني باشند و چه نباشند، چه خواستنی باشند و چه خطرناک، از نظر آنها اهمتی ندارد: باید دیوانگان را آدم های سرکشی دید شیفتهٔ اینکه جهان درون خویشتن را تا حد اعلا رشد دهند بی آنکه کوچک ترین توجهی به ضروریات روزمره داشته باشند. در دنیای دیوانگان تخیل حاکم مطلق العنان است. روح آنها به سرخوشی در حالاتی سیر میکند که فقط در نظر مردم عادی کوچه و بازار متضاد و بی تناسب است. آنها عادت تطبیق با زندگی روزمره را از دست دادهاند، اما دنیای آنها برای خودشان همان قاطعیت را دارد که دنیای عادی برای ما. مطالعهٔ پریشانگوئی های آنها افق معرفت را به طور محسوسی گستر ده تر می کند و ما را از واقعیت عملی و محدود دور میسازد. در خون آشام که رمانی است سوررئالیستی دربارهٔ توهم و خیال، انسان می بیند که چگونه زندگی درونی وقستی تــا حد اعلی توسعه یافت، امکان میدهد که تظاهرات ضمیر پنهان را در کمال آزادی مشاهده کنیم. این موجودات که جامعه آنان را به سبب عدم تطبیقشان با زندگی عادی طرد میکند، در دنیای رویا و وهم و هوس زندگی میکنند و دیدگاه های تازهای را دربارهٔ این عالمی که در آن همه

چیز مجاز است به روی ما میگشایند.

در میان بیماری های روانی متعدد، یکی از آنها، یعنی یارانو یا (Paranola) از نظر هدفی که سورر ثالبست ها دنبال می کنند قابل توجه است و ترکسی از واقعیت و خیال را به ما عرضه می کند. سمار که دچار هذبان عظمت و یا جنون در د و شکنجه شده است، به اینکه به دنیای درونش پناه بر د اکتفا نمی کند، بلکه تمام پدیدههای دنیای خارج را برگرد اندیشهٔ هذیان آلود خود متبلور مم کند. تأثیراتی که از بیرون میگیرد، تنها به درد تصویر و توجیه ابداعات ذهنی او می خورد. با اینکه در همان دنیائی زندگی میکند که یک فرد عادی، با اینکه همان تأثیرات را در بافت می کند و شاهد همان جر بان امور است، به صورتی كاملاً متفاوت عكس العمل نشان مي دهد، زيرا در نظر وي هر حادثه اي تنها توقعات درونی او را تقویت می کند. اگر خود را شاهزاده تصور کند، در صدد تهیهٔ شحره نامهای بر می آید که خویشاوندی او را با فلان فرد باقیمانده از خانوادهٔ مورد نظرش به اثبات رساند. ادعا می کند که حوادث بین المللی برای بزرگداشت او و یا برای خصومت با او اتفاق افتاده است. تصور میکند که گفتههای او موجب فلان یا فلان اقدام سیاسی شده است. چنین هذیانی کاملاً هماهنگ است و اگر انسان نقطهٔ آغاز آن را بپذیرد، وقتی خود را به جای فرد پارانویاک بگذارد می بیند که همهٔ جهانبینی او روال منطقی دارد. سالوادور دالي كه روش «نقد يارانويا» (Paranoia-critique) را ابداع كرده است مي گويد: «همهٔ يزشكان قبول دارندكه اشخاص يارانوياك داراي تيزهوشي عجيب و درک سریعی هستند و دلایل و حوادث را با چنان ظرافتی به نفع قضاوت خود تنظیم میکنند که از اشخاص طبیعی بر نمی آید. و اغلب به نتایجی میرسند که ادعای خلاف آنها غیرممکن است... و در عین حال از تجزیه و تحلیل هم گ یانند.»

نمونههای مشهوری نشان میدهند که شاید دیوانگی نقطهٔ پایان اندیشه باشد، وقتی که اندیشه در قطع رابطهٔ کامل با محیط اطراف خود به سر میبرد: «آنها ساد را زندانی کردند، نیچه را به تیمارستان بردند و بودلر را هم.» به این نامها می توان نام روسو، هولدرلین، نروال و از میان سوررئالیستها هم نام آر تو را اضافه کرد. چه زندانی شده باشند و چه نشده باشند. انسان را وادار می کنند از خود بپرسد که آیا دیوانگی حد نهائی عصیان نیست؟ (عصیانی که تصمیم می گیرد بلافاصله برای خود دنیای دیگری با تحقیر هرگونه سازش با دنیای واقعیات بسازد) حتی می توان دیوانگی را مانند نتیجهٔ نهائی یک جامعهٔ فردگرا به شمار آورد که اندیشهٔ حقیقی را غیرممکن می سازد. به این مفهوم، توجهی که سوررئالیستها می خواهند به بیماران روانی مبذول شود، مسلماً اقدامی انقلابی است. آنها با اعتراض به مقررات مزاحم جامعهٔ فردگرا، تشکیلات کلی جامعه را زیر سؤال می برند. اعتراض سوررئالیست ها را به تشکیلات کلی جامعه را زیر می توان دید:

۱\_در نامه به سرپزشکان تیمارستانهاکه آرتو در شمارهٔ ۳ مجلهٔ انقلاب سوسیالیستی (۱۹۲۵) منتشر کرد. ناگفته نماند که میشل فوکو نیز در کتاب معروف خود با عنوان تاریخ دیوانگی در دوران کلاسیک ۱ به گفته های آرتو اشاره میکند. آرتو در آن مقاله چنین میگوید:

ما نمی پذیریم که پیشرفت طبیعی هذیان، که به اندازهٔ هر گونه سلسلهٔ افکار یا اعمال انسانی مشروع و منطقی است تحت قید و بند در آید. سرکوب عکس العمل های ضداجتماعی در اصل همان قدر هوسبازانه است که غیرقابل قبول. همهٔ اعمال فردی ضداجتماعی است. دیوانگان قربانیان اصلی دیکتاتوری اجتماع هستند [...] ما مشروعیت مطلق برداشت آنها را از واقعیت و همهٔ اعمالی را که ناشی از آن است قبول داریم.

۲ در نادیاکه در آن انتقاد از نهاد روانیزشکی با صراحت بیشتر به عمل

آمده است. ابرتون که به طورکلی معتقد است: «هر نوع دربند کردن دلبخواهی است» به ویژه جنبهٔ غیرانسانی تیمارستان و عبور تقریباً محتوم از جاذبهٔ مزمن را محکوم میکند و میگوید: «هرگز نباید قدم در تیمارستان گذاشت مگر با دانستن اینکه در آنجا دیوانه به بار می آورند، همان طور که در دارالتأدیب جنایتکارمی سازند.»

دیوانگی در عین حال می تواند شعر باشد. آندره بر تون و پل الوار در کتاب عذرای آبستن (Àmmaculée Conception) موفق شدند هذیانهای بیماران مختلف روانی را از قبیل مبتلایان به عقب ماندگی ذهنی، شیدائی حاد، فلج عمومی، هذیان تعبیر و اسکیزوفرنی بازسازی کنند. این اثر قابلیت انعطاف پذیری ذهن انسانی و قدرت آن را در اینکه اندیشههای زائیدهٔ جنون را تابع اراده کند نشان می دهد. چنین تمرینی نویسندگانش را از منابعی که تا آن زمان در فکرشان نبود، آگاه کرده و گذشته از آن اولین قدم به سوی بالاترین آزادی ها بوده است. زیرا امکان می دهد که همهٔ اجبارهای عقل سلیم ادعائی را پشت سر بگذارند. گسترهٔ قلمروی که بدین سان کشف شده است، به ویژه در فصلی که عنوان وساطت (Mediation) گرفته است روشن می شود: در این فصل همهٔ حقارت عادات روزم و در بر ابر غنای جهان درون قرار می گیرد:

۱. نادیا (که فصلی از آن در بخش نمونههای سوررثالیسم آمده است) اثری است رمان مانند از آندره بر تون: 
«نادیا» زن جوانی است با نگاهی سحر آمیز که قهرمان داستان بار اول در یکی از خیابانهای پاریس با او 
برخورد میکند. بار دیگر او را در کوچهای میبیند و باز رد او راگم میکند. چند بار دیگر نیز، چنان که گوئی 
سرنوشت برخورد آنها را از پیش دقیقاً تنظیم کرده است، او را میبیند. سپس با او آشنا میشود و آن زن 
افکار و رویاهای او را میخواند، برایش پیش بینیهائی میکند که به حقیقت میپیوندد و او را با خود به 
دنیای اسرار آمیز «تصادف های عینی» و «برخوردهای نا گهانی» میکشد. با همهٔ مقاومت و پایداریهای 
خویش، عاقبت بر اثر نفوذ آن زن، حوادث و اتفاقات ناممکن را میپذیرد و در مسلمات یقینی و حتمی 
شک میکند. به زودی در برابر او دچار وحشت و هراس مقدسی میشود. ولی نادیا در ورطهٔ دنیای درونی 
خویش فرو میرود و در نظر دیگران دیوانه میشود و او را به تیمارستان میکشانند. در اینجاست که نویسنده 
مسئلهٔ جنون را مطرح میکند و میپرسد که واقعاً دیوانگی چیست؟ چه کسی می تواند سرحد میان جنون و 
سلامت را مشخص کند؟ آیا نمی توان گفت که نادیا به سرچشمهٔ معرفت حقیقی دست داشته است؟

روی جادهٔ کمانه که با سماجت پیچیده است به دور پاهای کسی که امروز بر میگردد، همان طور که فردا برخواهد گشت. روی مواد معدنی سبک بی غمی. هزار پا هر روز با پاهای دیروز ازدواج میکند. هم اکنون آمده ایم و فردا بی آنکه منتظر خواهش کسی باشیم باز خواهیم گشت. هر کسی از اینکه گذشته است، از شادی به رنج. پناهگاه کوچکی است، با یک چراغ گاز عظیم. یک پا را جلو پای دیگر میگذاریم و میرویم.

این وسعت دامنهٔ تحولات روانی انسان همیشه امیدهائی به وجود می آورد. و «بی قیدی عمیقی که مجانین در برابر انتقادهای ما از خودشان نشان می دهند...گواه بر این است که آنان در خلوت تخیل خویش از تسلای عظیمی برخوردارند. از هذیان خویش لذت می برند و تحمل می کنند که این هذیانات فقط برای خود آنها ارزشمند باشد. و با توجه به این نکته، خیال پردازی ها و اوهام سرچشمهٔ لذات غیرقابل انصرافی است. منظم ترین لدس جسسی آن سهم دارد. ژرژ گنگنباخ G. Gengenbach در نامهای که به آندره برتون می نویسد، تعریف می کند که به پزشکی که به او گفته است که خطرات نگارش خود کار غافل نباشد چنین جواب داده است: «من رفتارهای روانی مضطرب و نومیدانهٔ خودم را به رفتارهای منطقی و خردمندانهٔ آدم های عاقل ترجیح می دهم.»

اگر انسان خود را رها کند که از این ماجراهای بیرون از مرزهای خرد سرمست شود با این خطر روبروست که «غول، او را ببلعد». اگر سوررئالیستها می توانند که در این زمینهٔ خطرناک تا بازسازی انواع هذیانها پیش بروند، از این روست که می توانند در برابر آنچه یونگ Jung «وسوسهٔ تورم مرضی» نامیده است مقاومت کنند. آنان با حفظ رابطهٔ خود با جهان خارج تسلیم این «ورزش مغزی» می شوند که به آنها امکان می دهد که انواع

جنون را تقلید کنند، در حالی که در پایان به رفتار طبیعی خویش باز گردند. در واقع «طنز» است که به آنها امکان آگاهی از خنده دار بودن تطبیق کامل با جنون را میدهد و در واقع نگهبان سلامت ذهن آنهاست و در عین حال، از همهٔ تظاهرات سور رئالیستها جدائی \_نایذیر است.

در واقع یکی از هدفهای سوررئالیستها می تواند این باشد که «اندیشه، سرانجام، در برابر اندیشیدنی تسلیم شود، یعنی ذهن از هرگونه پیشداوری و هرگونه قرارداد عاری شود و بگذارد که خودکاری روانی، حامل کشف و شهود، آزادانه سخن بگوید. بدینسان آندره بر تون و پل الوار ادعا می کنند که «تجربهٔ تقلید از بیماران روانی که جامعه زندانی شان می کند به زودی پیروزمندانه جای چکامه، تغزل، حماسه، شعر بی سروته و انواع دیگر اشعار سست و بی محتوا را خواهد گرفت.»

# عـ تصادف عيني

سوررئالیسم به هیچوجه نمی تواند خود را در محدودهٔ ذهنیت و درونگرائی زندانی کند. اصولی که دارد ایجاب می کند که پیوسته در جستجوی ترکیبی بین ذهن و عین باشد. اگر به سراغ علوم باطن می رود در عین حال غافل از اهمیت ماده و زندگی اجتماعی نیست، برعکس نقشی که به عهده دارد این است که عملاً با آنها روبرو شود و یا ببیند که از چه طریقی نهانی ترین ذهنیتها و ملموس ترین عینیت ها می توانند با هم رابطه پیداکنند.

از این رو تجربه و تفکر برتون پیوسته به طور سرگیجه آوری بین جاذبهٔ اصل اشتیاق و اصل واقعیت، بین رویا و زندگی مادی و بین سنت باطنی و انقلابی ترین آموزه های دنیای مدرن در جستجوست. به ویژه او کمتر به فکر بحث دربارهٔ جنبه های تئوریک این رودرروئی است و به جای آن اغلب می خواهد غریب ترین حوادث هستی را که حاکی از تداخل ذهن و عین یا رویای فردی و حوادث زندگی مادی و اجتماعی هستند نشان دهد.

تصادف عینی مجموعهٔ این پدیده هاست که از هجوم شگفتی ها به زندگی روزمرهٔ ما حکایت میکند. در سایهٔ آنها روشن می شود که انسان در روشنائی روز در میان شبکه ای از نیروهای باطنی راه می رود و کافی است که بتواند این نیروها راکشف کند و در اختیار بگیرد تا سرانجام بتواند پیروزمندانه رو در رو با دنیا، در جهت نقطهٔ متعالی پیش برود.

توجه به چنین پدیده هائی که عملاً ناشی از این احساس انتظار است که عمیقاً در قلب بر تون ریشه کرده است: انتظار حوادث شگرفت و روشنگر. این احساس گاهی دنبالهٔ لحظات سیاه افسردگی است که در اثنای آن الکتریسیتهٔ مغزی متراکم میشود. مثلاً در اثنای آن بعد از ظهرهای کاملاً بیکاره و تیره. بر تون اعتراف می کند که چنین لحظاتی را گذرانده است. در چنین حالاتی وی بی آنکه پاسخی بگیرد، ولگردی می کند. بدینسان چنان که گوئی امیدی راهبر اوست، در انتظار تصادفی در جایگاه های رمز آلودی از قبیل اطراف «برج سن ـ ژاک» و «دروازهٔ سن دنی» سرگردان می شود. دربارهٔ جنین لحظاتی او در نادیا عباراتی دارد که تعیین کننده است:

«... من در تنهائی کامل نیز از همدستیهای باورنکردنی بهرهمند میشوم که مرا به تصورات خودم معتقد می سازند. لحظاتی برایم پیش آمده است که تصور کردهام در عرشهٔ یک کشتی تنها هستم. این حوادث را باید درجه بندی کرد: از ساده ترین تا پیچیده ترینشان، از حرکتی خاص و تعریف ناپذیر که باعث می شود چیزهای بسیار کمیاب را ببینیم، یا رسیدن مان را به فلان یا بهمان محل، همراه با این احساس بسیار روشن که در زندگی ما چیزی بسیار جدی و اساسی به این برخورد وابسته است، تا از دست رفتن کامل مصالحه با خودمان که مثل زنجیری به دست و پایمان بسته می شود، برخی پیشامدها که از حد ادراک مان بیرون است، و نیذیرفتن اینکه به حالت منطقی مان برگردیم، که در اغلب موارد آن نیزیرفتن اینکه به حالت منطقی مان برگردیم، که در اغلب موارد آن

# را غریزهٔ محافظه کاری مینامیم. ۱»

یس هر فرد سورر ثالیست می تواند روش جستجوی خو د را در این «جنگار نشانهها» که دنیاست تعیین کند و در همهٔ حوادثی که با او از اسراری «سخن می گویند» که ضمیر پنهان او را با ضمیر پنهان دیگران و با ضرباهنگ جهانی ارتباط می دهند. این همان وضعی است که در نادیا پیش می آبد و بر تون در هر جا و در هر حادثهای خود را سؤال پیچ میکند: باری تصادفات پیش می آید، تصادفات بسیار متعدد که همه نمی دانند دلیل بر چیزی باشند، و گاهی نیز معجز آساتر از آنند که وعدهٔ کشف و الهامی را ندهند. همان طور که آلن ژوفروا یادداشت کرده است، بر تون ما را دعوت می کند که مانند خود او: «در برابر همهٔ تظاهرات توضیح ناپذیر ضرورت، مراقب باشیم.» چنین مراقبتی ایجاب میکند که ما رفتاری شاعرانه داشته باشیم، زیرا بعضی از حوادث «تصادفات عینی» روشن و واضحند و برخی به رمزگشائی و حتی به انگیزش احتیاج دارند. جو جادوئی برخی از متون سوررئالیستی ناشی از همین امر است: چه در نادیا و چه در روستائی پاریس (اثر آراگون)، شاعران در درجهٔ اول، راهیان گوش به زنگی هستند جان گرفته از احساس پیروزی و سرمستی حقیقی آمادگی روحی: «به شدت احساس میکردم که امیدوارم به قفل کیهان دست بیابم. اگر زبانهٔ قفل ناگهان کنار می رفت. (آراگون)

باری، زبانهٔ قفل گهگاه کنار می رود: اینک دو نمونه در نقاشی معاصر: چند سال پیش از آنکه گلوله جمجمهٔ آپولینر را سوراخ کند، کریکو تابلوئی از چهرهٔ او نقاشی کرده است که پیشگویانه است زیرا در این تابلو جای زخمی که بعدها در شقیقهٔ شاعر ایجاد شد و باقی ماند دیده می شود. دیگر اینکه در سال ۱۹۳۸ و یکتور برونر نقاش در معرکهٔ زد و خوردی که خود او دخالتی در آن نداشت، چشمش به شدت آسیب دید که ناچار شدند یک چشم او را در آورند.

گفتنی است که او شش سال پیش، یعنی در ۱۹۳۲ تابلوئی از چهرهٔ خود با یک چشم کشیده بود که عنوان آن «تصویر نقاش با چشم درآمده» بود.

دو حادثه را هم از میان حوادث متعددی که سوررئالیست ها در آثارشان آوردهاند ذکرکنیم: نخست از آندره برتون در نادیا:

«اکنون نگاه نادیا روی خانه ها میگردد. میگوید: «آن پنجره را میبنی؟ مثل همهٔ پنجره های دیگر سیاه است. خوب نگاه کن، یک دقیقهٔ دیگر روشن می شود و رنگش قرمز خواهد شد.» دقیقه میگذرد، پنجره روشن می شود. پرده های قرمز دارد. (متأسفم، اما کاری از من ساخته نیست، هر چند که چنین چیزی در باور نمی گنجد، با این همه در چنین موضوع هائی دوست دارم که شرکت داشته باشم. به همین اکتفا می کنم که بگویم این پنجرهٔ سیاه ناگهان سرخ شده است.)».

# حادثة دوم:

«بنژامن پره» در سلولی که زندانی است، روی یکی از پنجره هائی که به آنها رنگ آبی مالیدهاند، طرح یک رقم ۲۲ راکشف میکند:

«در قسمت سالم ماندهٔ پنجره که من عادت داشتم نگاه کنم تنها یک نوشته با اینکه ترک ترک بود، به طور کامل باقی مانده بود: رقم ۲۲ ؛ با این همه این رقم یکی دو بار روی این پنجره محو شده و در جای دیگری ظاهر شده بود.

میخواهید باور کنید، میخواهید باور نکنید،من در تاریخ ۲۲ ژوئیهٔ ۱۹۴۰ از زندان «رن» آزاد شدم...

پس رقم ۲۲ خواه ناخواه در سرگذشتی که گفته شد نشانهای شاعرانه از پیشگوئی بود که من اولین کسی نیستم که از آن حرف میزنم. گذشته از آندره برتون که قبلاً اشاره کردم، همیشه شاعرانی آن را نوشته یا احساس کردهاند: رمبو میگفت: «من از پیشگو

(نهان بین) حرف میزنم.» پیش از او نوالیس گفته بود: «انسان مطلقاً متفکر، نهان بین است.» از نظر نوالیس چنین فردی شاعر است.»

ضمناً باید به این نکته اشاره کرد که شعرای سوررئالیست شعر نمی سازند بلکه با گوش دادن به دنیا با شعر زندگی می کنند. شاعر بودن عبارت است از شرکت دادن رفتار شاعرانه با خواست زندگی موشکافانه:

«گذشته از آن، زندگی روزمره آکنده است از کشفیات کوچک از این نوع؛ توجه به آنها باید خارج از سد منطق و استدلال صورت بگیرد. مثلاً آندره برتون پس از یادداشت کردن یک همزمانی تصادفی حیرت آور اضافه میکند: «در خاتمه این دو نکته را اعلام میکنم: اینکه در نظر من در این شرایط، مجاورت آنها نمی توانست صورت بگیرد و نیز اینکه به ویژه در نظر من ایجاد رابطهای منطقی بین آنها غیرممکن بود.»

#### نقد امو ر

پس از تشریح این امور مربوط به تصادف عینی، باید به توجه شاعر به نقد آن امور پرداخت. حقاً چگونه می توان در این حوادث نشانه هائی از دنیای دیگر را دید؟ چگونه می توان صحت این امور را توجیه کرد؟

برتون در عین حال که بازی با این ابهام را میپذیرد (همان سان که در مورد نگارش خودکار عمل میکرد.) از نقد تصادف عینی هم غافل نیست. به ویژه هر بار که مدار سوررئالیسم به مدار مارکسیست ها نزدیک تر میشود، این تمنا در برتون اوج میگیرد که تعریف دقیقی برای ظهور تصادف عینی پیداکند.

بدین سان، هر چند که ظروف مرتبطه Les Vases communicants آکنده از پدیده های تصادف عینی است، در عین حال نقدی از نادیا و مسائل مربوط به علوم باطن آن را در بر دارد. از این قبیل: «آیا حقیقت دارد که همهٔ ماورا در

همین زندگی ما باشد؟ در اینجا بر عکس، بر تون می کوشد که با یائین آوردن ر وانكاوانهٔ امر شگفت به حد «اشتباق»، مي كو شد كه به ما (و به خود) نشان دهد که آنچه در نظر ما شگرف جلوه می کند، مجموعهای از نشانههائی است که از نواحی تاریک درون مان به ما می رسد و با ما، نه از ماوراء متعالی، بلکه از فطرت خودمان سخن می گوید. این رفتار تازگی ندارد. در بیانیهٔ اول نوشته بود: «آنچه در امر موهوم ستودنی است این است که موهوم وجود ندارد. همه چیز واقعی است.» اما با نوعی حالت رفت و برگشت، از اثری تا اثر دیگر، برتون به تدریج از تعبیر مادی پدیده ها فاصله می گیر د تا آنجا که به مرحلهٔ قطع رابطهٔ کامل با آن می رسد ولی باز در مرحلهٔ دیگری به صورتی جدی به تحلیل ماركسيستي و روانكاوانه مي پردازد. در اين اهتمام ديالكتيكي است كه مى توانيم توجيه حقيقى او را از اين كشف و شهود پيداكنيم: «تصادف عيني، هر پدیدهای است که از طریق تجلی اشتیاق به صورت عینی یا نمادین، هیجانی شاعرانه تــوليد ميكنند.» به اين ترتيب خصوصيت «عيني» اين تصادف عبارت است از بازتاب ذهنیت ما به صورت اشتیاق در یک واقعیت ملموس. جستجوی چنین پدیده هائی از نظر برتون ناشی از فعالیت سوررئالیستی است (نظیر نگارش خودکار). در ظروف مرتبطه چنین می گوید:

دلم میخواهد که سوررثالیسم بهترین کاری که میکند این باشد که «خط رابطی» بین دنیاهائی که سخت از هم جدا هستند، بین بیداری و خواب، واقعیت درون و برون، بین عقل و جنون و بین آرامش شناخت و عشق، و بین زندگی و انقلاب ایجاد کند...

نباید فراموش کرد که کشف شاعرانهٔ دنیا از طریق سور رئالیسم، به طور کلی معاصر کشفیات روانکاوی است. آیا شیوهٔ اغلب مشترک آنها اصالت سور رئالیسم را بر هم نمی زند و آن را به حد یک سؤال و جواب علمی پائین نمی آورد؟

ولی وقتی که برتون میخواهد نهان بینان حقیقی را ستایش کند، دیگر به این

زبان حرف نمی زند و جنبه های دیگری برای او مطرح است. باید متونی را که دربارهٔ آرنیم، نوالیس، پیکاسو، ماکس ارنست و آرتو نوشته است یکبار دیگر خواند و به عنوان نمونه این سطور را:

من می دانم که آنتونن آرتو به همان مفهومی که رمبو و پیش از او آرنیم و نووالیس از دیدن حرف می زدند، دیده است. پس از انتشار اورلیا دیگر اهمیتی ندارد که بگویند آنچه بدین سان دیده می شود با آنچه به طور عینی مرئی است رابطهای ندارد. فاجعه در اینجاست که جامعهای که ما افتخار می کنیم هر چه کمتر به آن تعلق داریم، عبور به آن سوی آئینه را برای انسان گناهی کفاره ناپذیر می داند.

(در بزرگداشت آنتونن آرتو، ۱۹۴۳)

در جای دیگری برتون از «فوق روشن بینی» آرتو سخن میگوید. پدیدههای «تصادف عینی» در برابر چنین برداشتی، جرقههای کوچکی بیش نیستند. اما جرقه هائی که نشان میدهند پرتوهای خیره کننده وجود دارند.

### ٧\_اشياء سوررئاليستى

از همان سال ۱۹۱۴، مارسل دوشان اشیاء گوناگونی راکه به طور معمول برای مصارف مختلف ساخته می شوند، از قبیل پارو، صافی مایعات تا بطری، تحت عنوان «Ready-Made» پیشنهاد کرد که فقط به امضاء کردن آنها اکتفا می کرد. از چنین رفتاری که توجیهش پیچیده و دشوار است ۱، سوررئالیستها این استفاده را می کنند که یک شیءِ عادی و کاملاً شناخته را از جای خودش بر دارند و در جائی که با آن کاملاً بی مناسبت است بنشانند.

 مارسل دوشان در مصاحبه ای گفت: «وقتی که من یک چرخ دو چرخه را روی چار پایه ای می گذارم، هیچ اندیشهٔ قبلی دربارهٔ «Ready-Made» یا فکر دیگری از این قبیل در میان نیست فقط نوعی سرگرمی است. من برای این کار هیچ انتخاب معینی هم ندارم. انتخاب «ردی ـ مید» در درجهٔ اول روی بی اعتنائی صورت می گیرد و در عین حال با فقدان کامل سلیقهٔ خوب یا بد.» ده سال بعد، برتون در مدخلی برگفتار دربارهٔ واقعیت کمتر پیشنهاد می کند که چیزهائی بسازند که در خواب دیدهاند و نه از نظر مفید بودن پذیرفته شود و نه از نظر زیبائی شناختی. چنین طرحی دقیقاً پاسخگوی هدفی است که به نقاشی سور رئالیستی نسبت داده می شود: «انتقال تصور مغزی به دقتی بیش از پیش عینی.» و از این لحظه به بعد، مسیر سور رئالیستی با اندیشهای دائمی دربارهٔ موقعیت شیء در زندگی روزمره که گویای یک «بحران ریشهای شیء است» همراه خواهد بود. این اندیشه به هیچوجه جنبهٔ حاشیهای ندارد بلکه در مرکز کردار سور رئالیستی قرار دارد: «تنها آزمایش دقیق اندیشههائی که این شیء به روشنی در مردم تولید می کند، اجازه می دهد که وسوسهٔ فعلی سور رئالیستی را در همهٔ قلمرو آن درک کنیم.»

شاید در همین قلمرو خاص انتخاب و ترکیب اشیاء است که، حتی بهتر از نقاشی، آشتی بین درون و برون، ذهنی و عینی عملی میشود. آندره برتون می نویسد: «بزرگ ترین سودی که سوررثالیسم از این نوع عملی برده است، موفقیت در این نکته است که این دو اصطلاح مطلقاً متضاد را برای آدم های بالغ با هم آشتی دهد: ادارک و تصور؛ و روی خندقی که آنها را از هم جدا می کند، پلی بسازد.» انتخاب یک شیء به طور کلی می تواند طبق دو شیوه انجام گیرد.

\_ یا ذهنیت، اشیائی راکه قبلاً وجود دارند انتخاب میکند تا خود را در آنها منعکس سازد و به واسطهٔ آنها خود را ظاهر سازد. توجهی که به وسیلهٔ این اشیاء ایجاد می شود، ریشه در تمایلات ضمیر پنهانِ فرد دارد که انتخاب را انجام می دهد: «شیء طبیعی، شیء خراب شده، شیء پیدا شده، شیء ریاضی، شیء ناخواسته، الخ...» در چنین مواردی، تمایلات، خاطرات رویاها، اشتغالات لحظه ای، مانند عناصر فوق تعبیر عمل میکنند، به طوری که شیئی که به طور تصادفی در برابر ما قرار گرفته است، ناگهان «گویا» می شود و به نظر می رسد که رابطهٔ نزدیکی با فرد دارد. در ورای دلالت بلافصلش، امکانات

تازهای ظهور میکند و این کشف مداوم «فراتر از زنـدگی ظـاهری شـیءکـه معمولاً حدی دارد، صعود میکند.»

ــ یا برعکس، فرد در زیر بار مقتضیات درونی خویش، به نحوی مجبور شود که نوعی منظرهٔ رویائی و یا وهمی را جنبهٔ مادی بدهد، به این قصد که برای ارضاء احساس ضرورت، به آنچه اشتیاق او طلب میکرد، جنبهٔ واقعی بدهد. پس سخن از فراهم آوردن امکان زندگی برای آن چیزی است که صرفاً خیالی بوده است.

آندره برتون، پس از دیدن خوابی به فکر ساختن این اشیاء، یعنی تحقق عینی امیال سرکوفته افتاد. در بازار «سن مالو» بود و کتاب عجیبی را می دید: «عطف این کتاب از مجسمهٔ چوبی جن بودادهٔ کو تولهای درست شده بود که ریش سفید آشوری وارش تا نوک پا می رسید.» و صفحات آن «از پشم کلفت سیاه» ساخته شده بود. بر تون می نویسد: «با عجله آن را خریدم. و وقتی که بیدار شدم، از اینکه آن را در کنار خودم ندیدم تعجب کردم.» اگر ساختن چنین کتابی یک احتیاج شخصی را برآورده می کند، حضور آن برای هر فردی که با جنبهٔ رویائی آن سروکار نداشته باشد، سخت هیجان انگیز می شود. برای او نظم را به هم می زند به طور عجیبی مرزهای به اصطلاح واقعی را به عقب تر می برد.

چه کشف باشد و چه ساخت، مهم این است که شیء سرانجام در نیمه راه بین عینی و ذهنی قرار دارد: اگر از سوئی چیزی از دنیای خارجی انتخاب شده به علت تأثیر پذیری اش معنائی پیدا کرده است، از سوی دیگر ذهنیت وارد واقعیت عینی شده است. از طرف دیگر، فلان شیءِ پیدا شده (حیوان کاه آکن، سنگ و یا نقاب) بردی نمادین پیدا می کند. چنین شیءِ ساخته شدهای (به عنوان مثال، شیءِ متحرک و صامتِ جا کومتی: گلولهای که با نوک زاویهٔ یک هلال مماس است)، نمادهای ابداع کنندهٔ خود را بیرون می ریزد. این اشیاء معنی دار، وقتی به تماشای عام گذاشته شود، برای هر ناظری عمیقاً معمائی

می شود. چه قرابتی آنها را با سازنده شان مربوط می کند و چه قرابت دیگری می تواند آنها را با تماشاگری که می پذیر دشان یا ردشان می کند ار تباط می دهد؟ چگونه باید با تجربهٔ مغزی که آنها نشانه اش هستند به هماهنگی رسید؟ و باز هم دور تر، به کدام تجدید سازمان کلی جهان (مغزی و جسمی) را طلب می کنند؟ چنین است بعضی از مسائلی که آنها با ظهور آشفته کننده شان در دنیای واقعی ما ایجاد می کنند.

و حال آنکه اشیائی که به طور روزمره ما را احاطه کردهاند، ظاهراً یک بار برای همیشه بنا به کاربردشان تعریف شدهاند. دخالت سوررئالیستی در آنها، ظاهر مبتذلشان را برهم میزند، در پشت منظرهٔ نمایان اشیاء نوعی نهفتگیهای بالقوه ظاهر میشود که میخواهند امروزی شوند و باید راهی برای همزیستی با آنها پیداکرد. به عنوان انتخاب یا ساخت، وحدتی بین عینی و ذهنی عملی میشود: ذهن توانسته است نقطهٔ تماسی با شبکهای از دلالت ها پیداکند که او را به دنیای خارج «باز میپیوندد» و در عین حال خبر از هستی آیندهای میدهد که پاسخگوی اشتیاق است ا

 ۱. دربارهٔ مدخلی که با عنوان «لاشهٔ خوشگوار» در چاپ های قبل آمده بود به مقالهٔ «مدخلی بر فلسفهٔ سوررثالیسم» در صفحات آینده مراجعه شود.

# هنر و سورر ئاليسم

#### 1۔شعر

تهور عظیمی لازم بود که انسان «تنها با این وسوسه که گوشه به گوشه، روی ماسه، مشتی خزهٔ کف آلود با دانه های زمرد بپاشد.» قدم در مناطق باطلاقی ضمیر پنهان بگذارد. تنها هنرمندان چنین جرأتی داشتند، زیرا زیبائی صور خیالی که کشف می کردند می توانست سبب شود که آنان موانعی را که دنیا در برابر رویاهایشان قرار می دهد به فراموشی بسپارند. به گفتهٔ رنه کرول، «شعر از این سو به آن سو پل می زند، از شیء به صور خیال، از صورخیال به اندیشه، از اندیشه به امر محسوس. شعر جادهای است بین عناصر دنیا که ضروریات روزمره آنها را از هم جدا کرده است، جادهای که ما را به آن برخوردهای تکان دهنده رهبری می کند که تابلوها و کولاژهای دالی، ارنست و تانگی از آنها حکایت می کنند.

آزادی خودکاری درون و شور و شوق خودانگیخته که تربیت سنتی تحقیرش میکند، یا میکوشد که سرکوبش کند و حاضر نیست که در آن عوامل تشکیل ـ دهندهٔ شکفتگی حقیقی ما را مشاهده کند، می بایستی از طریق این کوشش نومیدانه برای آزاد ساختن شعر از همهٔ قیود و رهاکردن آن از بردگی اخلاق و منطق صورت پذیرد.

برای شاعر که امر شگفت را از خلال واقعیت مشاهده میکند. همهٔ دنیا

می تواند رنگ شعر به خود بگیرد: آگهی ها، اعلانها و قطعات بریدهٔ روزنامه که به طور تصادفی کنار هم چیده شود، تشکیل شعر می دهند، زیرا همان طور که وقتی چیزی را از معنی رایج آن جدا کنیم، وارد جهان «واقعیت برتر» کرده ایم، همان طور نیز پیوستن تکههای جملات یا صور غریب به یکدیگر، ذهن را از واقعیت بر می گرداند و به دنیای دیگری می برد. به گفتهٔ تریستان تزارا: «می توانی شاعر باشی بی آنکه جتی یک بیت شعر گفته باشی... نوعی کیفیت شعری، در کوچه، در یک صحنهٔ خرید و فروش، یا هر جای دیگری وجود دارد.»

سراسر زندگی بهانهای برای شعر می شود: «می توان از یک امر روزمره آغاز کرد: دستمالی که می افتد می تو اند برای شاعر اهر می باشد که با آن همهٔ جهان را بلند كند.» عملي كه به ظاهر بي معنى است، كشف و شهودي است برای کسی که می تواند خو د را در حد ابزاری در اختیار صدائی قرار دهد که از درونش بر میخیزد. هرکسی شاعر است و نمیداند. کافی است که چشم از افق محدودش بردارد تا آمادهٔ پذیرفتن این امر شگفتی باشد که از او فراتر می رود. برعکس، اشعار شاعری مانند والری که مسائل ادبی را در چارچوب نظریات فلسفی و اشکال ریاضی بیان میکند، سبب می شود که منکران هر گونه حسابگری در ادبیات، فریاد عصیان برآورند. آلبر تیبوده [ A. Thibaudet منتقد مشهور] مينويسد: «آنتي نئا [اثر شارل موراس]، نمونه استحكام و ماهي محلول [ اثر برتون] نقطه مقابل آن، دو چهرهٔ مخالف همند: یک نئوکلاسیسیسم و یک نئورومانتیسم». سوررئالیستها از این اظهار نظر والری برآشفتندکه میگفت: «بسی بیشتر خوش دارم که با استشعار کامل و روشن بینی تام مطلب ضعیفی بنویسم تا در حالت جذبه و بیخودی شاهکاری از میان زیباترین شاهکارها خلق کنم.» ژان پولان J. Paulhan می گوید که آنان در سال ۱۹۲۱ از این شاعر جدا شدند تا در هزارتوهای غویزه و زندگی فرو روند و فریاد زدند: «دیوانگی مهمتر از حسابگری و نیرنگ است.» این رومانتیک های جدید، در جستجوی زندگی اصیل به این نتیجه رسیدند که حک و اصلاح، چهرهٔ آن «واقعیت برتر» راکه به دشواری تجلی کرده است ضایع میکند. پل الوار میگوید: «تَوهّم، ساده دلی، خشم، حافظه این پرو تئوس اهزار رنگ، قصههای قدیمی، میز و دوات، مناظر ناشناخته، شب دگرگون، خاطرات ناگهانی، پیشگوئیهای عواطف، اغتشاش افکار و احساسات و اشیاء، برهنگی کور، اقدامات منظم برای مقاصد بی فایده که دارای مهم ترین فایده شده است، بی نظمی منطق تا حد پوچی، کاربرد پوچی تا حد خِرَدِ رام نشدنی: این است شعر؛ نه اینکه با دانشی بیش یاکم و موفقیتی بیش یا کم، حروف صامت و هجاها و کلماتی راکه با آهنگ شعر تطبیق میکنند، در کنار هم ردیف کنیم. باید با اندیشهای آهنگدار سخن گفت که با طبلها و ویلونها و قوافی و وزنها که کنسرتی و حشتناک برای گوش خر است کاری ندارد.» با این طرز تفکر، هنر آزادی ذهن است از محدودیت های خویش تا سرانجام اوج گرفتن الهام ناب را عملی سازد.

پس کار سوررئالیست ها این است که در عین حال از واقعیت محدود بیرون بیایند و نیز نظریههای فریبندهٔ هنر برای هنر را نیز پشت سر بگذارند و در این طریق، آشکارا با مالارمه و مکتب او مخالفت کنند. هنر به خودی خود غایت مقصود نیست، ﴿ برا برای آندره بر تون «شعر باید به جائی رهبری کند.» و مریدان او از ضمیر پنهان خویش انتظار کشف اسرار واقعیت بر تر را دارند. شاعر سوررئالیست دقیقاً الهام یافته است زیرا [برخلاف عقیدهٔ پل والری] «حداکثر تفاخر جز در برابر حداقل مسئولیت بی معنی است.» آندره بر تون چنین نقل میکند: «سن ـ پل رو Saint-pol Roux هر روز وقتی که بر تون چنین نقل میکند: «سن ـ پل رو Camaret لوحهای آویزان میکرد که روی آن نوشته بود: «شاعر مشغول کار است.» برای ورزش شعر، میکرد که روی آن نوشته بود: «شاعر مشغول کار است.» برای ورزش شعر، که مورد علاقهٔ پل والری بود، چه تحقیری بالاتر از این که: «باکوچک ترین

۱. Proteus ـرب النوع يوناني يكي از «پيران دريا» پس پوزئيدون،كه به قيافه هاي گونا گون در مي آيد.

قلم خوردگی و حک و اصلاح، اصل الهام جامع در هم میریزد... حماقت، آنچه راکه نازبالش باکمال احتیاط آفریده است پاک میکند... چه تفاخری بالاتر از اینکه نویسنده نداند زبان چیست، کلام چیست؟... نه ساختار طول اثر را بداند و نه شرایط پایان گرفتن آن را، نه «چرا» ی آن و نه «چگونه» اش. برای سور رئالیست ها «کمال» تنبلی است.»

بدین سان کوشش ارادی باید طرد شود، قوهٔ تمیز، صفای الهام را مخدوش میکند. زیرا نظر اجمالی را که شاعر میخواهد از ناشناخته بگیرد تیره می سازد. در واقع قابل توجه است که از بودلر و ادگار پو، تا مالارمه، جریانی که پل والری نیز دنبال کرده و گرایش های آن را صریحاً بیان کرده است، نویسندگان را دعوت میکند به اینکه پیوسته به «دقت» کامل و مصرانه بیندیشند. و حال آنکه در جانب دیگر، شاعران سوررئالیست، وارثان رمبو و لوتره آمون اعلام میدارند که راز هر آفرینشی اساساً در حالت رویا نهفته است و این حالت آخرین درجهٔ کمال «سلب غرض و استفاده» را که غایت فعالیت ذهن انسانی است نشان می دهد. به طوری که لوئی آراگون نوشته است: «الهام عبارت است از آمادگی برای پذیر فتن واقعیت بر تر» یعنی اصیل ترین حالات ذهن و قلب انسانی.

برعکس، پیروان مالارمه و والری همهٔ نیروهای روحی خود را گرد میآورند تا از قدرت الهی آفریننده بهره مند شوند.

برای درک این کشش های گوناگون به سوی راز جهان، رولان دورنویل برای درک این کشش های گوناگون به سوی راز جهان، رولان دورنویل Roland de Rénéville پیشنهاد میکند که خواننده لحظهای تصور کند که ذهنش «دایرهای آرمانی» است که در مرکز آن تصویر ضمیرآگاه ما قرار گرفته است و مناطق بین نقطهٔ مرکزی و محیط دایره قلمرو و دربست ضمیر پنهان اوست.» سوررئالیست ها میکوشند که این مرکز آگاهی را حذف کنند تا با بی نهایت قرین و همسان شوند، زیرا برای آنان، همانسان که برای رمبو: «اولین مطالعهٔ انسانی که میخواهد شاعر باشد، شناخت کامل خویشتن است و

ساختن روحی غول آسا برای خویشتن.» شاعران سوررئالیست که در اختیار الهام خویش قرار گرفتهاند میخواهند که به وحدت جهان برسند و مانند و خشوران باستانی پیام آور خدایان باشند و به گفتهٔ لوئی آراگون: «اگر فکر کنیم که ضمیر آگاه نمی تواند عناصر آگاهی خود را از هیچ جاکسب کند، مگر از ضمیر پنهان، مجبوریم به این نتیجه برسیم که ضمیر آگاه در درون ضمیر پنهان جای دارد.»

پس تناقضی وجود دارد بین این برداشت و طرز تلقی شاعرانی که چنان اهمیتی به آن نقطهٔ مرکزی دائره قائلند و معتقدند «که این هسته به تدریج دیوارههای ضمیر پنهان را پس میزند تا آنجا که این مرز را به کلی از میان ببرد و ضمیر پنهان را هم در قلمرو روشن بینی خود ادغام کند. این توسعهٔ تدریجی مرکز آگاهی نتیجهٔ نوعی دقت تسکین ناپذیر و حریصانه خواهد بود که موضوع آن چندان اهمیتی نخواهد داشت، زیرا این دقت هدف دیگری جز تشدید خویش نخواهد داشت. این پر تو عظیم به زودی در سراسر ذهن گسترده خواهد شد.» در نظر پل والری: «شرط حقیقی یک شاعر حقیقی آن جیزی است که کاملاً از حالت رویا مجزاست.»

با این همه هدف یگانهٔ هر دو روش رسیدن به «مطلق» است که علاقهٔ اولیه و کم دوام بین پل والری و آندره برتون ناشی از آن بود. دوگانگی احساس متقابل آن دو نسبت به هم، پیشاپیش در این جملهٔ بودلر خلاصه شده بود: «تمرکز و تبخیر خویشتن خویش؛ همه چیز در این نهفته است.» و بر حسب سلیقه شان یک گروه به تراشیدن و بریدن شعرشان می پردازند تا از ترکیب دقیق کلمات واقعیت تازهای سربکشد؛ گروه دیگر در بطن جهان فرو می روند تا به سرچشمهٔ راز دست یابند.

به دنبال این صیادی در آبگل آلود است که سور رئالیستها برداشتهای فلسفی و روانشناختی خود را تنظیم میکنند زیرا هنوز هم میخواهند که تجلیات هنر خود را درک کنند. در واقع، از نظر آندره برتون، شعر باید «راه حلی خاص برای مسئلهٔ زندگی ما» القاء کند. جواز ورودی است به سرزمین های وسیعی که «هنر که از قرنها پیش مجبور بود از کوره راههای طی شدهٔ من و ابرمن چندان دور نشود، مشتاق کشف آنهاست.»

شعر می تواند از رمانهای سیاه، از قصه های پریان برای اشخاص بالغ الهام بگیرد که رهاورد آنها «ترس، جاذبهٔ غرابت، تصادف و بخت و ذوق تجمل» است. بروز این غرایز واپس زدهٔ انسان، شاید او را از نگرانی علاج ناپذیرش نجات دهد. همانسان که ژرژ هونیه گفته است، سوررئالیسم سبب شده است که شعر قدم بلند به جلو بردارد: «شعر از ادبیات و می توان گفت که از روی کاغذ به درون زندگی لغزیده است. شعر دیگر هنر نیست، حالت روحی نیست، بلکه خود زندگی و خود روح است. شعر نحوهٔ ادراک و احساس است، کاربرد حواس و حاصه حس ششم است، روش شناخت است.»

برای آندره برتون و پل الوار، شعر می تواند چنین تعریف شود: «کوششی برای بازنمایی یا بازگرداندن چیزها یا چیزی که زبان ملفوظ می خواهد در هر آنچه از ظاهر زندگی یا طرح فرضی دارد، از طریق فریادها، اشکها، نوازشها... یا مضمونها بیان کند... این چیز... از نوع آن انرژی است که پاسخ به این سؤال راکه «چیست؟» رد می کند.

در این موج لبریز، شخصیت شاعر ناپدید می شود... او به صورت انعکاس پیوندهای جهانی و اهتزازهای اسرار آمیز جهان در می آید. سور رئالیست ها که از عرصه های قلمرو والری به راه افتاده بودند، کشف کردند که در گوشهای شعری بهره مند از نیروثی عظیم انبار می شود که از امعاء و احشاء موجود انسانی سر می کشد و به صورت رودی گل آلود و نجات بخش روان می شود. آندره بر تون می نویسد: «سالهای سال به جریان سیل آسای نگارش خودکار

امید بستم تا اصطبل ادبیات را به کلی از فضولات پاک کنم. از این نظر ارادهٔ باز کردن همهٔ آب بندها بی هیچ شکی اندیشهٔ محرک سوررئالیسم است.»

این عاصبان که بر دنیا و خدا عصبان کرده بودند، نخست کاری نمی توانستند کر د جز اینکه خو د را در اعماق شهوت و گناه غرق کنند. در این بازگشت به هیولای اولیه که همه چیز در آن بی نظمی و ابهام است، شاعران بر اثر حساسیت استثنائی شان این امتیاز بی نظیر را دارند که دورادور، عینیت حقیقی را منعکس کنند. هنر مند اصیل، هیجانی خاص و فر دی را بیان نمی کند، بلکه تا ریشه های عمیق بشریت نفوذ میکند. سور رئالیست ها در آغاز جستجوهایشان برای این به درون خویش روی نمی آوردند که با امیال و غرایزشان بجنگند، بلکه برعکس برای اینکه آنها را آزاد بگذارند. «شعر باید هزیمت عقل باشد.» آنها نه در دنیای متعالی، بلکه در قلمرو غرایز نفوذ می کنند و از این رو آثارشان پر از موجودات غریب و غول آساست. زیرا «گیاهان و جانوارن سوررئالیسم» بیان کردنی نیستند. در کتاب آزادی یا عش میبینیم که «فردیت محدود ما با بی نهایتی بهشتی و بی پرده در ارتباط است.» این کتاب روبر دسنوس به عقیدهٔ گابریل بونور G. Bounoure بیانگر «امر ناب زیستن، اشتیاق در شدت اولیهاش، و شگفتی خارق العادهٔ جنسیت است و با چنان عظمت پیچیدهای ادا شده است که واقعیت این و هم فطری راکه همانا تجربهٔ سوررئالیستی است به ما تحمیل میکند.»

به این مفهوم، پی برژان ژوو Pierre-Jean Jouve) با آنکه خود در صف سور رئالیستها نیست، در اثری مانند عَرَقِ خون «از راه واقعیت مادون» (Sous-réel) به واقعیت بر تر می رسد. می کوشد که بد ترین چیزهائی را که در خودش هست، آن غولهائی را که در درون هستند و خفته یا بیدارند، و عیناً خود ما نیستند بشناسد. زیرا در درجهٔ اول، از طریق این مواضع است که باید به بهای زندگی و به بهای عشق جهان را نگریست.» این قصهها دنیای متمدن را در برابر خاویهٔ اولیه قرار می دهد. داستانهای خونین حال حاضر یک روح

و نیروهای ناشناختهٔ آن هستند.»

بدینسان تشریح پست ترین تباهیهای انسانی توجه ما را به منطقهای که در تاریکی رها شده است جلب میکنند. با این «تطهیر با فضولات» برای کسی که میخواهد خود را از تمایلاتش نجات دهد، نقطهٔ عزیمتی است به سوی واقعیتی والاتر.

در واقع، نه از این رو که شاعر اختیار خود را به دست ضمیر پنهان میسپارد اثری بی معنی میشود. «انسانی که قلم به دست میگیرد نمی داند که چه خواهد نوشت، چه می نویسد، و در بازخوانی آن نوشته چه چیزی راکشف خواهد کرد و با آنچه در دست او جان گرفته خود او از رازش بی خبر است احساس بیگانگی میکند، با آنچه به نظرش می رسد پرت و پلاست. لوئی آراگون می گوید که اشتباه خواهد بود اگر تصور کنند که آنچه در روی کاغذ شکل گرفته واقعاً پرت و پلاست. برعکس شما وقتی که نامهای می نویسید تا چیزی بگوئید ممکن است پرت و پلا بنویسید، چون به طور دلبخواهی هر چه می میخواهید روی کاغذ می آورید. اما در سور رئالیسم همه چیز ناگزیر است. معنی در بیرون از شما شکل می گیرد. کلماتی که در کنار هم قرار گرفته اند یک معنی پیدا می کنند. و حال آنکه در حالت دیگر، می خواهد چیزی بگوید که معنی پیدا می کنند. و حال آنکه در حالت دیگر، می خواهد چیزی بگوید که بیش از آن به طور تقریبی گفته شده است.

هیچ یک از تظاهرات ذهن ناچیز نیست. لوئی آراگون به اذهان بی مایه که الهام سوررثالیستی را نوعی «حقه بازی» میشمارند بی اعتنا است و میگوید: «عمق متن سوررثالیستی بالاترین درجهٔ اعتبار را دارد و به متن خاصیت گرانبهای کشف و شهود را می دهد.»

ارزش چنین شعری تنها از معنی ژرف آن مایه نمیگیرد، بلکه از شکل آن

نیز ناشی است. برخلاف نویسندهٔ معمولی که واقعیتی را که برای همه روشن است تشریح میکند، نویسندهٔ سوررئالیست اهتزازهای دنیای درون را منتقل میکند، از این رو این بیان ثبت اسرار این اهتزازهاست. همان طور که رمبو گفته است: «اگر آنچه شاعر از دنیای درون می آورد شکل داشته باشد، شکل خود را نیز به نوشته می دهد، اگر شکل نداشته باشد طبعا نوشته نیز بی شکل است.» بیان دنیای رویا با زبان معمولی دشوار است، پس باید یک معنی غیرمنتظره به آن داد. در واقع عادت است که حیرت آور ترین چیزهائی را که در کلمات روزمره وجود دارد از ما پنهان می دارد. تنها برای گوشهائی که توانستهاند جوان بمانند این کلمات تازگی و شعر خود را باز می یابند. از این رو، همانطور که بی برژان ژوو دربارهٔ اثر خود «واگادو» Vagadu میگوید: «مطالعهٔ آثار سوررثالیستی «نوعی انعطاف خاص ذهن را ایجاب میکند. خواننده باید از درک روشن نوشته در نگاه اول صرفنظر کند، بلکه نوشته را به چیزهای مختلفی که مصرانه از برابر چشمش میگذرند پیوند بدهد.» با فراموش کردن همههٔ آن چیزهائی که از فرهنگ ساختگی فراگرفته است خواهد توانست، خود را در امواج زندگی درونی غوطه ور کند.

باریس را به سواحل نسل های آینده خواهند رساند.»

برگسن نیز زبان استدلالی را از بیان آن حالت اثیری که کشف و شهود می تواند به آن برسد عاجز می داند! چنین چیزی را فقط با صور خیال (ایماژها) می توان به خواننده تلقین کرد. باید با نوعی ریاضت روح به مخیله و حساسیت حمله آورد، نه اینکه به سراغ عقل رفت.

با این همه به صورت خودانگیخته است که این محصول خارق العادهٔ خیال از قلم به روی کاغذ می آید و برداشتهای هنری ما را زیر و رو می کند. ضمناً آندره برتون با هرگونه تلاش زیبائی شناختی و اخلاقی «به منظور ساخت زیبائی صوری بر پایهٔ کار کمال بخش ارادی از سوی نویسنده» مخالف است. این زیبائی محصول صور خیال است به همان صورتی که در نگارش خودکار ایجاد می شود. و برتون آن را به زیبائی «تشنج آور» تعبیر می کند.

پس باید همان گونه که ژاک ربویر می گوید: بین صور خیالی که ادبا به کار میبرند تا «اندیشهای را مضاعف کنند» یا «معانی را درست در مسیر عقل میزان کنند» و صور خیال نابی که سورر ثالیست ها به کار می برند تفاوت قائل شد. اینان با یک گروه از کلمات که به یک شیء مربوطند، ادای مقصود می کنند بی آنکه از کلمات دیگری برای بیان رابطه با مجموعهٔ دیدگاه ما و یا قرار دادن آن شیء در نظام فکری ما استفاده کنند. هر شعر «پسا ـ دادائیستی» مجموعهٔ بزرگی از این تصویرهاست که ما مجهز به دوربین کشف و شهودمان می توانیم در آن بنگریم و چنان که گوئی در هوای صاف شبانه آسمان را می نگریم، حرکت ستارگان و فرشتگان را از فاصلهٔ بعید ببینیم.

قوی ترین تصویرها خود انگیخته ترین آنها متناقض ترین آنها، و بیان

۱. پای استدلالیان چوبین بود...

ناپذیرترین آنها هستند. منطق و احساس را در عین حال به حیرت میاندازند و اشیاء را با همدیگر ارتباط میدهند. نوعی فضای رویا و شعریت شدید از آثاری که این عالم جادوئی را بیان میکنند در تراوش است. حتی عناوین آنها الهام دهنده است: مانند ماهی محلول، شیوهای غیرمنتظره برای بیان اینکه «انسان در اندیشهٔ خود حل می شود.» ذهن با سپردن به جاذبهٔ این عالم درخشان پریان «همراه این تصویرهائی که شیفتهاش میکنند خواهد رفت... این زیباترین شب هاست، شب آذرخش هاست، روز در مقام مقایسه با آن، شب است».

از هفتنیر موسفید Revolver à cheveux blancs) اثر برتون تصویرهای زیر را هم نقل کنیم: «یک گردن بند مروارید که برای آن نمی توان بست و قلابی پیدا کرد و وجود آن به نخی بسته نیست. این یعنی نومیدی... نومیدی در خطوط اصلیش اهمیتی ندارد. بیگاری درختانی است که هنوز میخواهد جنگلی بسازد، بیگاری ستاره هاست که می خواهد یک روز از روزها کم کند، بیگاری روزهای کمتر است که هنوز می خواهد زندگی را بسازد.»

بدینسان آندره برتون میخواهد به سرچشمههای تخیل شاعرانه دست پیداکند و میگوید: «اکنون پیکانی جهت این سرزمینها را نشان میدهد و رسیدن به هدف حقیقی فقط به تحمل و مداومت مسافر بستگی دارد.» اندیشه وقتی که به حال خود رها شود با چنان سرعتی از غرابت تصاویر احاطه میشود که لوئی آراگون فریاد میزند: «ما قدرت دست بردن در آنها را نداشتیم، ما به صورت قلمرو آنها و مرکوب آنها درآمده بودیم.»

ضمٰناً نزدیک شدن غیر منتظرهٔ واقعیت های دور از هم، به هیچوجه ارادی نیست. آندره بر تون منکر این است که تصویرهای پی یر روردی (مانند: «در جویبار، سرودی جاری است»، یا «روز همچون سفرهٔ سپید از هم گشوده شد.» و یا «جهان در کیسهٔ سیاهی فرو می رود.») حتی به کمترین درجهای از فکر قبلی ناشی باشد. بر اثر نزدیکی بی مقدمهٔ دو لفظ یا دو مفهوم، ناگهان نور خاصی درخشیدن می گیرد و آندره بر تون آن را «نور صور» می نامد. می گوید

که ما نسبت به آن بسیار حساس هستیم. این عناصر به منظور ایجاد ناگهانی جرقهٔ نور مجتمع نشده اند بلکه محصول آنی فعالیت هائی بوده اند که به طور جداگانه ولی در یک زمان از اعماق ضمیر پنهان بیرون جسته اند و آندره بر تون آنها را سورر ثالیستی می نامد و کار عقل فقط تأیید و تسجیل و ارزیابی این اخگرهای آسمانی است.

بدین سان سورر ثالیسم در عین بیان اضطراب عصر خود موفق شده است که چهرهٔ تازهای به زیبائی بدهد.

گردش در این «منطقهٔ ممنوع»، به دنیائی چنان فریبا منتهی می شود که رهروی که قدم در آن گذاشته است دست از طلب باز نمی دارد تا بار دیگر لذت این دیدار را دریابد. سورر ثالیسم را به سبب تأثیرات اسرار آمیز و لذات خساصش باید «مخدر تازهای» شمرد، زیرا عواملی که در نظر آدمی مجسم می کند بی شباهت به عوالم و هم انگیز حشیش نیست. گوئی همهٔ زندگی وارد نشتهٔ متحرکی می شود که پایه های عقل را می لرزاند و درهای «مجهول» را می گشاید. لوئی آراگون در کتاب روستاتی پارس می گوید: «من این حادثهٔ بزرگ را به اطلاع جهانیان می رسانم: اعتیاد دیگری به وجود آمده است، سرگیجهٔ دیگری به آدمی داده شده است و آن نامش سور رئالیسم، فرزند سرسام و تاریکی است. به درون آئید که اینجا سرزمین آنیت است... اعتیادی که نامش را سور رئالیسم می نهیم استعمال بی حساب و شورانگیز مخدر صور خیال یا بهتر بگوئیم انگیزش بی حد و مرز صورت خیال است برای خودش و برای اینکه در قلمرو باز نمود اغتشاش غیر منتظره و دگر دیسی هائی ایجاد کند، زیرا هر صورت خیالی در هر برخوردی شما را وادار می کند که دربارهٔ تمام جهان تجدید نظر کنید. غارتی باشکوه: اصل سود بخشی در نظر تمام کسانی که به این تجدید نظر کنید. غارتی باشکوه: اصل سود بخشی در نظر تمام کسانی که به این

اعتیاد دچارند غریب و دور از ذهن خواهد بود.»

در عالم واقعیت برتر، انسان از اندیشهٔ های روشن و داده های آشنا به دور است. اماگوناگونی تصویرها حقیقت دارد، بی تناسب شمردن آنها تنها ناشی از عادات ماست که به سوی سودجوئی گرایش دارد. شاعر، برعکس، با حساسیت دقیقش، به شباهتهای عمیق آنها، حتی به سرچشمهای که آنها زاده شده اند و خود او نیز دوست دارد که به آن برگردد پی میبرد. حتی می توان صورت خیالی را «وحدت روح» نامید که «در کثرت ماده» کشف شده است» و «پی یر گگان» P. Gueguen آن را «صورت جادوئی اصل هویت» می نامد. در حالی که برای شاعران معاصر متعددی بی نظمی چیزی نیست مگر ضد ردیف کردن منظم، برای دیگران که از قلل مرتفع تری ناظرند، جنبه شیطانی آن باز تاب نظم والا تری است. او هام اینان در برخورد باهم و رودرروئی همدیگر را ویران می سازند. ذهن را خلوت می کنند و تصفیه می کنند...

هنر برای سوررئالیست ها راهی است برای ورود به عالم واقعیت برتر. از این رو شاعرانه بودن اثر، امری است اضافه بر این رسالت که خود روی می دهد. چنان که آندره برتون به شاعران توصیه می کند که برای رسیدن به این کشف متعالی به شعر بیردازند. و می گوید: «لذت یا هیجان ادبی، وضع خاصی است از قوانین هنوز اسرار آمیزی که فعالیت های اساسی ذهن را اداره می کنند.»

هرچه جامعهٔ بشری تحول پذیرفته است تفکر بر بدیهه گوئی تسلط بیشتری یافته است. با این همه در میان انسانهای اولیه، رویا وسیلهٔ شناخت است. شاعران پیامبران واقعیاند. از آن پس، دیوار عظیمی میان دنیاهای

درونی و برونی افراشته شده و بدبختانه از رویا فقط به عنوان «وسیلهای برای اعلام یک رشته از امراض روانی و بیماریهای مغزی» استفاده میکنند.

از این رو باید این حایلهای مصنوعی که وجود آدمی را منقسم کردهاند، از میان برخیزند. و تریستان تزارا معتقد است که از این نظر شاعر وظیفهای راستین به گردن دارد: او نباید به عنوان قهرمان آن فعالیت بی طرفانه که عبارت از برونی کردن و جایگزین کردن است باقی بماند. نمادهای او باید برای مقابله، آنچه را که در اعماق دنیای درون مخفی شده است، به صورتی برتر به روی دنیای برون پر تاب کند. آنچه نسبتاً ایستاست به شکلی نسبتاً پویا در می آید و نیروهای بازدارندهٔ رویا به نیروهای فاش کنندهٔ شعر بدل می شوند.» باید شعر «فعالیت ذهن» جانشین «وسیلهٔ بیان» یا درس اخلاق یا تبلیغات گردد.

شاعر راستین ذاتاً انقلابی است، زیرا یک تنه میکوشد که، به رغم هرگونه میل به امنیت، وجود خود را با نیروهای غیرعقلانی، که بنیاد طبیعت واقعی ماست در آمیزد و همسان کند. شعر از بسیاری کلمات و صوری که رسانندهٔ آنند و همچنین از تنگنای مقتضیات اجتماعی متعالی تر است. «عملاً سرنوشت فکر را، با همهٔ کثرت و جوه آن، تعیین میکند. در واقع، کارکرد فکر در مدار شعر می چرخد. و حال آنکه شعر در صیرورت خود به فکر تعالی می بخشد، از آن فراتر می رود و سرانجام آن را انکار می کند.

# ۲\_نقاشي

سوررئالیسم نه تنها ادبیات، بلکه هنر نقاشی را نیز به کلی زیر و رو کرده است. نقاشی نیز مانند ادبیات به صورت ماجرای روانی بزرگ دوران مدرن درآمده است و باز مانند ادبیات، نقاشی نیز متکی به همکاری دیالکتیکی نیروهای متخالف آزادی و خودکاری، ماتریالیسم و علوم باطنی است.

نقاشی سوررئالیستی از هرگونه تحلیل زیبائی شناختی و فنی گریزان است.

در انتخاب هر شکل و شیوهای آزاد است. برای خود تنها یک مشخصهٔ قاطع قائل است: «حامل یک نیروی فوق العاده برای انقلاب شاعرانه است.»

ضمناً بایدگفت که نقاشی سوررئالیستی نه تابع اشکال ادبی، بلکه تابع آن روح شاعرانه است که به همهٔ اشکال هنری جان می بخشد. سخن از آزاد کردن نقاشی از بردگی قوانین زیبائی شناختی قراردادی پیشینی و جباریت اشکال متداول ظاهر است تا آن را به صورت شیوهٔ تجلی والاتری از اشکال هستی انسانی درآورند.

تابلو نردبانی است که نگاه با استفاده از آن، از واقعیت جزئی به سوی واقعیت کلی بالا میرود. دیگر سخن از سردادن نغمهٔ ستایش از ظواهر نیست، بلکه پرده برداری از آنها مطرح است.

البته نباید اشتباه کرد. سوررئالیسم همهٔ نقاشی پیش از خود را انکار نمیکند. محکومیتی که مطرح میکند برضد برداشتی تقریباً تازه از نقاشی است که پس از رنسانس آغاز شده و به ویژه ویرانگری خود را در دورانهای اخیر گسترش داده است: یعنی نوعی برداشت پوزیتیویستی (اثبات گرایانه) و تجزیه طلبانه از هنر. اما سنت بزرگی در نقاش وجود دارد که از ماقبل تاریخ آغاز میشود و با نقاشی به اصطلاح بدوی (Primitif) قرون وسطی و با نقاشان بزرگ رنسانس ادامه می یابد. زوال نقاشی، پس از آن در دوران «سالن» ها آغاز میشود. سوررئالیسم، برعکس، با آن سنت بزرگ گره خورده است.

اسلاف اولیهٔ نقاشی سوررثالیستی را می توان در میان نقاشیها و طرحهای کیمیاگران دید، چه به سبب اشکال غیرعادی آنها و چه در قصد تناسخی که همراه آنهاست.

هدف نقاشی سوررئالیستی فرافکنی تناسخ های مخفی در دنیای اشیاء است و در مبادلهٔ دائمی عینی و ذهنی.

در واقع نوعی تصور درونی وجود دارد، اما نه به مفهوم مطلق، بلکه به این معنی که تصورات درونی در همزیستی با بازنمودهای بیرونی تظاهر میکند. اما در حالی که نقاشی رایج به این بخش ذهنی بی اعتناست، سوررئالیسم به ویژه می تواند که در بطن بازنمود عینی ظاهر شود که به هیچوجه از اهمیت اساسی آن غافل نیست. آنچه در سوررئالیسم اهمیت دارد، بیرون کشیدن لحظه ها و یا جنبه هاثی است که قدرت های درونی روح در آنها با همهٔ نیرو ظاهر می شوند.

پس در اینجا به هیچوجه سخن از دید انتزاعی نیست. به طوری که خود بر تون میگوید قصد این نیست که واقعیت بیرونی را به کلی انکار کنیم و چنین ادامه می دهد:

آفرینشهای ظاهراً بسیار آزاد نقاشان سوررئالیست طبعاً نمی توانند ظاهر شوند مگر با بازگشتشان به «بقایای بصری» که از ادراک خارجی مایه گرفته است... نبوغ احتمالی این نقاشان پیش از اینکه در تازگی موادی باشد که وارد اثر می کنند، در ابتکار کم و بیش بزرگی است که در استفاده از این مواد به کار می گیرند.

برتون در کتاب وضع سیاسی سوررنالبسم (Position politique du SurrealIsme) میگوید:

از این رو تمام تکنیک سوررثالیسم از آغاز تا امروز، متکی بر چند برابر کردن راه های نفوذ در ژرف ترین طبقات مغزی است: «من میگویم که باید پیشگو بود و خود را پیشگو ساخت.» کار ما فقط کشف وسائلی است برای اینکه این دستورالعمل رمبو را به مرحلهٔ عمل در بیاوریم.

همین نوع راه برد است که وجه مشترک یعنی شعر کلامی و شعر تجسمی را در سورر ثالیسم توجیه میکند. بر تون ادامه می دهد: «حقیقت این است که شعر در نقاشی، میدان عمل وسیع تری پیدا میکند و چنان به خوبی در آن مستقر شده است که امروزه نقاشی می تواند بزرگ ترین دخالت را در موضوع خود

داشته باشد یعنی به گفتهٔ هگل قدرت های زندگی روحی را بر آگاهی ما عرضه کند. در وضع فعلی هیچ فرقی از نظر غایتی که دنبال می شود، بین شعر الواریا پره و یک تابلو ماکس ارنست Max Ernst ، خوان میرو Juan Miro یا ایوتانگی از Tanguy (۱۹۰۰ – ۱۹۵۵) وجود ندارد. نقاشی که از قصد بازسازی اشکالی که از دنیای خارج می گیرد آزاد شده است، به نوبهٔ خود با استفاده از یگانه عنصری که هیچ هنری نمی تواند از آن منصرف شود، تصور درونی خود یعنی تصویری راکه در ذهن دارد عرضه می کند.»

بدین سان در تناسخ نارسیس، سالوادور دالی، به شعر خود تابلوئی اضافه میکند با عنوان «دو صفحهای» که درآن دو نقش ظاهراً شبیه هم دیده می شود: اولی نارسیس (نرگس) را نشان می دهد غرق تماشای خویشتن که سر زانو نهاده و افسرده است، دومی یک دست سنگی که تخم مرغی را گرفته است و گل نرگس از آن سر درآورده است. شعر و نقاشی مکمل همند. به گفتهٔ آندره لوت André Lhote برای اولین بار یک تابلو و یک شعر سور رئالیستی به طور عینی تعبیر همانندی از یک موضوع غیرعقلانی گسترش یافته دارند.

بدین سان نقاشی نیز مانند شعر بیان زندگی ثانوی انسان است. تابلوئی از کیریکو Chirico یک زن عظیم الجثه را از مرمر نشان می دهد که روی یک صندوق چوبی خوابیده است که به راه آهنی ختم می شود. همهٔ آنها به رنگی است که از هنر معماری گرفته شده است و به گفتهٔ ژاک ریویر I. Rivière نمی تواند هیچ مفهوم زیبائی شناختی داشته باشد، اما هیجان مبهمی را در روح ایجاد می کند ناشی از اینکه نمی داند که آیا خودش یک دنیا می سازد یا جنبه ای از دنیا راکشف می کند. کبریکو شاعر نیز بوده و بل الوار به هنگام سخن گفتن از شعر او با عنوان میانه می نامد

سورر تالیستها در مورد این برداشت خاص از نقاشی که هنرمندان متعددی به سوی آن کشیده شدند \_ با وجود بیزاری شان از امپرسیونیسم \_ حرکتی راکه این مکتب آغاز کرده بود و عبارت از الهام گرفتن از اشیاء است

برای اینکه بهتر به درون خویش بازگردند، ادامه میدهند.

آنها ضمناً تحت تأثیر سزان نیز بودهاند که به گفتهٔ آندره برتون «برادرروحی رمبو» و پدر سوررئالیسم در نقاشی است که فردا حاکم خواهد بود. اما مکتبی که در نظر سوررئالیست هاکشف مهمی شمرده می شود کوبیسم است که با وسائل مادی قطع رابطه کرده، احتیاجات عملی را پشت سرگذاشته و با این عمل در نجات انسان از زندگی روزمره سهم داشته است.

در این میان به ویژه پیکاسواست که تحسین بر تون را بر میانگیزد، زیرا او اولین کسی است که با جدا کردن اشیاء از مفهوم های رایجشان آنها را عاری از مکان کرده و به هنر نوعی جنبهٔ «قانون شکنی» را تحمیل کرده است. تابلوهای او خیالهای دوران کودکی را جان دوباره میبخشد، که در آنها دنیا با همهٔ طراوت و تازگیش ظاهر میشود. با این همه اگر آنها با عصیان بر ضد چشم انداز مبتذل واقعیت خارجی ردگم میکنند، نمی توان گفت که فقط زائیدهٔ او توماتیسم هستند، زیرا برای پیکاسو نوعی ارادهٔ آگاهی کلی وجود دارد که شاید برای اولین بار، کوشش او را جهت دار میکند. احتیاجی نیست از او بپرسیم که برای جداکردن انسان از قراردادها به چه وسائلی متشبث میشود؟ پیکاسو برای آن در نظر بر تون این همه بزرگ است که پیوسته در قبال چیزهای خارجی، حتی چیزهائی که از خود او ناشی میشوند، حالت دفاعی به خود میگیرد. هرگز آنها را بین «من» و «جهان» حفظ نمیکند، مگر برای لحظات «تعلیق». باید هرگونه پیشداوری زیبائی شناختی و عقل و منطق را لحظات «تعلیق». باید هرگونه پیشداوری زیبائی شناختی و عقل و منطق را لحظات «تعلیق». باید هرگونه پیشداوری زیبائی شناختی و عقل و منطق را لحظات «تعلیق». باید هرگونه پیشداوری زیبائی شناختی و عقل و منطق را

بدینسان هر دو مفهوم سوررئالیسم، یعنی تلقین راز ناخود آگاه و زیر و رو کردن واقعیت، در آثار پیکاسو جمع آمده است. ارادهٔ انقلابی او با خشونتی خاص جلوه میکند. برعکس، نقاشان سورر ثالیست با روحیه ای که دارند از هم متفاو تند. در حالی که برخی فقط رویاهایشان را بیان میکنند، برخی دیگر به واقعیت حمله ور می شوند تا رازی راکه در آن است وارد اثر شان کنند.

جریان ذهنی نقاشی، هنرمندانی از قبیل فرانسیس پیکابیا و مارسل دوشان را دارد که در آثار آنها: «نه تنها با نقاشی و نه حتی با شعر یا فلسفهٔ نقاشی، بلکه با چشم اندازهای درونی یک انسان سروکار داریم که از مدت ها پیش عازم قطب خویش شده است.»

همچنین تابلوهای آندره ماسون A. Masson فضائی بیانناپذیر دارند. خوان میرو به گفتهٔ آندره برتون با ترک کامل او توماتیسم، سوررثالیست ترین همهٔ پیروان اوست: «هیچ کسی نمی تواند مانند او آشتی ناپذیرها را با هم آشتی دهد و با بی اعتنائی چیزهائی را که هرگز جرأت درهم شکستن شان را نداریم، درهم بشکند.» او خود را در اختیار آن قدرتهای بالائی قرار می دهد که «پری \_ میتیف» های بزرگ با آنها سروکار داشتند... در سایهٔ آنهاست که می داند هوا پنجرهای است گشوده بر یک فشفشه یا یک جفت سبیل بزرگ... که دهان مرد سیگارکش قسمتی از دود سیگار است و طیف شبحی که نوید نقاشی می دهد، به شبحی بدل می شود با صدای زنجیر...»

تابلوهای ایوتانگی نیز ما را وارد دنیای اسرار میکند و ادعای کسانی را که میخواهند در آنها به هر قیمتی است موجودات عادی مانند حیوان یا درخت تشخیص دهند به سخره میگیرد. زیرا آنان قربانی این تمایل میشوند که ناشناخته را به شناخته بدل کنند و قدم در راههای تازه بگذارند. ایوتانگی جهانی را تصویر میکند که قوانین دنیای ما زیر و رو کرده است و در آن: «گلولهای از پر می تواند به سنگینی گلولهٔ سربی باشد و هر چیزی می تواند همان طور که پرواز میکند زیر خاک برود.»

این نقاشان اصالتی دارندکه در سایهٔ آن مقلدان سادهٔ طبیعت را پشت سر میگذارند. واقعیت، چنانکه در رویا باشد، عناصری فراهم می آوردکه آنان مى توانند برحسب الهام شان سازمان دهند.

 $\Box$ 

لئوناردو داوینچی نیز قریب پانصد سال پیش، اهمیت تخیل خلاق را مطرح کرده است که برای آن ترکیب ادراکات، فقط تختهٔ پرشی است برای پیوستن به «غیرواقعی» و به شاگردانش چنین اندرز می دهد: «اگر شما به چرک های یک دیوار کهنه یا به خطوط یک سنگ رنگارنگ توجه کنید، می توانید ابداعات و تصورات چشم اندازهای مختلف، آشفتگی جنگ مغلوبه، حالات روانی، حالات سرها یا چهره های غریب، لباس های عجیب و بی نهایت چیزهای دیگر ببینید، زیرا روح در میان این آشفتگی ها تحریک می شود و ابداعات فراوان کشف می کند.» نقاشان سور رئالیست که جهان درونی شان را بداعات فراوان که کرده اند بازبایی و به کار بستن همین طرز تلقی است.

بدین سان همهٔ مسئلهٔ گذر از ذهنیت به عینیت در همین درس لئوناردو نهفته است که شاگردانش را وادار می کرد: «تابلوهایشان را با توجه به آنچه در روی یک دیوار کهنه ایجاد شده است نقاشی کنند، تصاویری که بدین سان از دیواری، ابری و یا پردهٔ دیگری استخراج شده است نماد تمایلات سرکوفتهٔ انسان است و سوررئالیستها که پیوسته به هدف شان وفادارند، طبیعت اولیهٔ انسان را با تأویل نشانه هائی که این گونه تظاهر می کنند پدیدار می کنند تا با این عمل در صفحهٔ براق تعلیم و تربیت شکافی ایجاد کنند.

ماکس ارنست با استفاده از همین روش فن Frottage (مالش) را ابداع میکند. خود او در این باره چنین مینویسد:

«روز ۱۰ اوت ۱۹۲۵ یک وسوسهٔ بصری تحمل ناپذیر سبب شدکه من وسائلی فنی کشف کنم برای اینکه این درس لئوناردو را به مرحلهٔ عمل در بیاورم. به یاد یک خاطرهٔ بچگی افتادم که در آن یک تختهٔ آکاژوی مصنوعی

که روبروی تختخواب من قرار داشت، در حالت خواب و بیداری شعرهائی را به من تلقین میکرد. این است که در یک روز بارانی که در مسافرخانهای کنار دریا بودم، تخته کف زمین که صدها بار شستشو خطوط عمیقی بر آن افکنده بود، وسوسهام کرد. آنگاه تصمیم گرفتم از راز نمادین این وسوسه سر در بیاورم. و برای اینکه به کمک نیروی «تأمل و وهم» خود بشتابم، با گذاشتن اوراق کاغذ، به طور تصادفی به روی تختهٔ کف و مالیدن مداد به روی آن طرحهای متعددی به دست آوردم. وقتی که این طرح ها را به دقت نگاه کردم، قسمت های تیره و سایه روشن آنها ناگهان نیروهای کشف و شهود را در من تقویت کرد و تصاویر وهمی متضادی پیش چشمم ظاهر شد...

من که حس کنجکاویم بیدار شده بود و شیفته شده بودم، با استفاده از همین وسیله، شروع به آزمودن هر چیزی که در میدانِ دیدم بود پرداختم. برگ ها و رگه های آنها، کنارههای ریش ریش شدهٔ پارچهٔ یک کیسه، خطوط یک نقاشی مدرن، سیمی که دور یک قرقره پیچیده شده بود و غیره... آنگاه بود که پیش چشمانم موجودات انسانی مجسم شد و جانوران گوناگون نردی که با هماغوشی پایان یافت (نامزدباد)، صخره ها، دریا و باران، زمین لرزه، ابوالهول در اصطبلش، میزهای کوچک برگرد زمین، چوگان سزار، شالی باگل هائی از تخچه، جلگهٔ علفزار و غیره...

ماکس ارنست تذکر می دهد که چنین کاری در نقاشی معادل نگارش خودکار است. و اضافه میکند که کوشیده است در حد توان، دخالت خود را در تکوین تابلوکمترکند، تا از این طریق سهم فعال نیروهای وهمی روح را بیشترکند:

این تکنیک که در نقاشی به کار رفت و عبارت بود از مالیدن مداد بر کاغذی که روی خطوط نامنظم یک سطح کهنه از قبیل کف اطاق و غیره گذاشته شده بود و یا روی هرگونه جسمی که برجستگیهای نامنظم داشت همان است که سورر ثالیست ها آن را شیوهٔ Frottage (مالش) نامیدند.

هنرمند، نظیر پیشگو که خطوط فنجان قهوه را میخواند و تعبیر میکند،

می کوشد که از خویشتن در سایهٔ نمادهائی که به وسیلهٔ آنها ضمیر ناخود آگاه بیان مقصود می کند، رمزگشائی کند. این نمادها در مورد هر کسی ثابتند و انتخاب آنها به گفتهٔ آندره بر تون افشاگر هر فرد است. درست مانند رویاها و اشتباه های آنی. و همین افشاگری است که برای سوررئالیسم جالب است و از این بابت هنر به روانکاوی نزدیک می شود.

پس مسئله عبارت از این است که دنیا را چنان که همه می بینند نبینیم. بلکه خود را از خلال آن مانند کتابی بخوانیم. این بازگشت به خویشتن از راه تثبیت توجه به یک نقطهٔ خارجی تسهیل خواهد شد که جریان اشتغالات معمول را متوقف می سازد و فعالیت ناخود آگاه را تسهیل می کند. و به این صورت است که بدون توسل به هیپنوتیسم، چنان که پل نوژه P. Nougé می گوید: «برخی از تصویرهای جداجدا که نقاشی به ما عرضه می کند، توانائی این را دارند که روشن بینی انسان را با خودشان تطبیق کنند و موجی از حرفها و اشباح را که در حالت طبیعی فزارند متوقف سازد.

اس حقیمت این است که نمی توان جلو فعالیت مغزی راگرفت. توقف برای آن مرگ است. شط عظیمی که بی وقفه در درون ما جریان دارد، هرگونه سدی را می شکند و ناگهان بیرون می ریزد و انسان را وادار می کند آن چیزهائی را که هرگز قادر به احساس و یا خواستنش نیست، ببیند، بیندیشد و احساس کند. یگانه قدرت آن نقاشی را که ناشایست نیست، این گونه می توان تعبیر کرد. «در اینجا هم می توان از اشراق و کشف و شهود سخن گفت. یا بهتر بگوئیم این نیز یکی از انواع عینی کردن امر ذهنی است.

هنر از شناخت خویشتن ما را به شناخت جهان می رساند. از این روست که سالوادور دالی به هر کاری دست می زند تا ما را به دنیای دیگری رهبری کند. واقعیت روزمره را بی اعتبار می کند، حتی «حرکت غیرقابل پیش بینی رویاها را تقلید می کند تا همهٔ قوانین طبیعی را که راحتی دید آنها تنبلی فطری تماشا گر را تثبیت می کند، زیر و روکند. با دقت تمام در تابلوهایش از حضور اشیائی که

قرار داشتن آنها درکنار هم طبیعی است خودداری میکند و میکوشدکه حیرتآورترین و هذیانی ترین تلاقی ها را ایجادکند.»

در آثار او بیشتر این تمایل سوررئالیسم را میبینیم که موضوع ملموس و مشهود را به صورتی عرضه کنند که تضاد بین رویا و واقعیت را از میان ببرد. او امر غیرعقلانی را نه با تصویرها و ساخت هائی که از هرگونه تسمیهای گریزانند، بلکه با نمایش اشیاء واقعی عین تصویرهای رنگی عرضه میکند. بدینسان، «اشیائی که با درخشش شرورانهشان و با ریزه کاریهای ظریفشان، با شیءِ مجاورشان ارتباطی با هماهنگیهای نامتناهی پیدا میکنند.» به گفتهٔ آندره اوت: «اینها برخوردهائی هستند که دالی نقش میکند، نقاشی که آثار او شبیه عکسهای فوری از رویاهای تحقق یافته است با اطمینان، خشونت و حالت عصبی انصراف ناپذیر. انسان مجبور است که یا فرار کند و یا با این تشریفات جادوئی که برای مدتی او را از انفعال هستی یارسایانه و عملی اش جدا میکند، همکاری کند.»

قدرت تكان دهندهٔ این تابلوها بسیار زیادتر از قدرت تابلوهای فقط موهوم رویاهاست. زیرا مستقیماً به دنیای واقعی مینگرند و عناصر شناخته شدهٔ آنها را به خاویه تبدیل میكنند. این هنر وهمی كه با دقت فوق العادهٔ صور خیالش از شعر فراتر است «موجوداتی مطلقاً تازه می آفریند كه ظاهراً با سوء نیت ایجاد شده اند».

## ٣\_ تئاتر

قلمرو هیچ یک از هنرها برای سوررئالیست ها بیگانه نیست و در آغاز هر ابتکار تازه در هر زمینه اثری از نفوذ آنها به چشم میخورد. بر اثر بحران روحی کنونی، روز به روز مردم به دیدن نمایشی که زندگی را به شکل غیرعادی و ناآشنا نشان دهد علاقمندتر میشوند. این تئاتر چنان تأثیری روی تماشاگر دارد که آلبر تیبوده، منتقد معروف نوشته است: «رفتن به تئاتر مانند

رفتن پیش جراح یا دندان پزشک شده است.»

آلفـــره ژاری Alfred Jarry (۱۹۰۷ ۱۹۰۷) تأثیر عظیمی در تئاتر مدرن داشت. او با نشان دادن کم اهمیتی واقعیت راه را برای هرج و مرج میگشود و به فردگرائی سرمست از نوعی آزادی که به او اجازه می داد همهٔ تخیلات تفننی خود را بیان کند. ابوشاه Wbu Roi موفقیتی جنجال آمیز داشت و همان طور که مارسل شواب M. Schwob میگفت: گوئی تماشا گران دعوت شده بودند که همزاد رذل خویش را در هیأت او ببینند و ترجیح می دادند که از نمایشنامه نتیجهٔ اخلاقی دربارهٔ افراط کاری ها بگیرند.

ژاری برای اینکه شخصیت ویرانگر قهرمان خود را بهتر نشان دهد، ادبو در زنجر Ubu enchainé را نوشت، در انتقاد از فردی که به بردگی جمع کشیده می شود. این نمایش ها با دکوری که ماکس ارنست از «فو توگراوور» ها به سبک کولاژهای خودش ساخته بود اجرا شد و تشویشی را که تماشاگران از طنز تند نمایش پیدا می کردند باز هم بیشتر کرد.

این شیوه که عبارت است از روشن کردن واقعیت با درآوردن آن به صورت مضحکه، در کار آپولینر نیز دیده می شود. همو بود که کلمهٔ «سوررئالیستی» را برای توصیف نمایشنامهٔ خود با عنوان پستانهای نیرزیاس Les مستانه از برد که نخستین بار روز ۲۴ ژوئن ۱۹۱۷ به روی صحنه رفت. در این نمایشنامه صحنه های عجیب و نامنتظر به دنبال یکدیگر می آمد و گوئی بازیگران هر آنچه را که به ذهنشان رسیده و در خیالشان پرورده شده بود به زبان می آوردند و عمل می کردند.

چنین آثاری از تماشاگران که رمز و راز را ترجیح میدهند و نمیخواهند که خود را در چهرهٔ راستینشان ببینند، چندان توجهی نمیبیند. معمولاً نویسندگانی که رفتارهای ما را در زندگی زیباتر میکنند یا انگیزههای واقعی آنها را پنهان میدارند، موفقیتهای سهل و آسان به دست میآورند. و حال آنکه «فوتوگراف» شخصیت غیرعادی و مضحک عروس و داهاد برج ایفل Les

معاصران خود را در حرکات و سخنان مدعوین جشن عروسی باز شناسند به معاصران خود را در حرکات و سخنان مدعوین جشن عروسی باز شناسند به خشم می آورد. با این همه کوکتو با این گونه نگاه کردن به چیزها از روبرو تهور عظیمی به خرج داده است، زیرا همان طور که پیراندلونشان داده است، انسان چنان به تصورات خود پایبند است که وقتی آنها را آنچنان که هست نشان دهند، گوئی بلافاصله دلائل زندگی خود را از دست می دهد و دچار حالت عصبی می شود.

طبعاً بیشتر تماشاگران به خود زحمت نمی دهند که چیزی فراتر از ادا در آوردنهای دلقک را ببینند، زیرا تئاتر نیز مانند موسیقی و قلمروهای دیگر ذهن، تازگیش جنجال آفرین است. «سوت زدنها و هلهلهها»، روزنامههای فحاش، چند مقالهٔ حاکی از تعجب. سه سال بعد، همین جنجالگران کف می زنند و به یاد نمی آورند که قبلاً سوت زدهاند. این داستان همهٔ آثاری است که قاعدهٔ بازی را عوض می کنند.

بر پایهٔ همین قطع رابطه ها، باله های روسی در واقع ریتم های تازه ای مناسب با روحیهٔ آشوبگر آغاز قرن بیستم را وارد عالم هنر کرده اند. سرؤ دو دیا گلیف Sesge de Diaghilew در رواج دادن این تمایل نقشِ مؤثر داشت. نمایش معطو که پس از نقد بس بهار در سال ۱۹۱۷ به صحنه آمد، نعرهٔ جنگی او بود. او که مراحل متعددی را پشت سر گذاشته بود، از مرحلهٔ زندگی اولیه به مرحلهٔ زندگی خودکار روی آورد و با موسیقی اریک ساتی و در دکوری از پیکاسو این دوران را مجسم ساخت. سرژ دو دیا گلیف نه تنها موسیقی دان ها، بلک نقاشان پیشر و را نیز به همکاری دعوت کرد. کوبیست هائی مانند براک، درن، خوان گری و سورر ثالیست هائی نظیر کیریکو و میرو دکورهای خیره کننده ای برای باله های او ساختند. لباس های رقاصان نیز این حالت پریانهٔ رنگ ها را تکمیل میکرد.

بالههای روسی، با تأمین اتحاد بین رقص، موسیقی و نقاشی، تماشاگر را به پیوندهای ظریف موجود در رویاهای او رهبری میکند. از این رو سوررئالیستهائی مانند پی بر آلبربیرو P.A. Birot و به ویژه آنتونن آرتو Antonin سوررئالیستهائی مانند پی بر آلبربیرو P.A. Birot و به ویژه آنتونن آرتو ۱۹۴۸ می المتعالی المتعالی المتعالی المتعالی شود. حوالی سال ۱۹۱۸ پی بر آلبربیرو نوعی «پولی درام» صحنه سازی شروع شود. حوالی سال ۱۹۱۸ پی بر آلبربیرو نوعی «پولی درام» (نمایش چندگانه) نوشت با عنوان Bondieu پی میبایستی با هنرپیشگان متعددی در دو صحنه که روی هم قرار گرفته بودند اجرا شود. روی یکی از آن دو صحنه، هنرپیشگان لباسهای نمادین بر تن داشتند و همه به چهرهشان نقاب زده بودند. یکی از آنهاکه Sovkipeu نام داشت، لباسش از نوعی تابوت تشکیل شده بود از چوب سیاه و در ارتفاع سرش دریچهای قرار داشت که میتوانست آن را باز و بسته کند. هنرپیشگان «گروه هماوازان» همه یکجا به درون یک قبای گشاد فرورفته بودند و فقط سرهای هر کدام از توی دریچه قیف مانندی بیرون می آمد. تنها دو بازیگری که در دو انتهای این قبای عریض قرار داشتند هر کدام یک آستین داشتند. ولی برای ایجاد تضاد، بازیگران صحنهٔ دوم همان لباس شهری را پوشیده بودند.

اهمیتی که به صحنه سازی داده می شود، هدفی عمیق تر از یک نمایش ساده دارد. غایت مقصود چنان نمایشی، هدایت تماشاگر به سوی «حقیقت مطلق» است. چنان که در تئاتر شرقی، «این مجموعهٔ به هم فشر ده از حرکات، نشانه ها، و نقارها، صداها که زبان کارگردانی و صحنه را تشکیل می دهد، این زبانی را که همهٔ نتایج جسمانی و شاعرانهٔ آن را روی همه سطوح آگاهی و در همهٔ جهات گسترش می دهد. و ضرورتا اندیشه را وادار می سازد که شیوهٔ تعمقی را در پیش بگیرد که همانا فلسفهٔ فعال است.» در واقع برای آنتونن آرتو موضوع پیش بگیرد که همانا فلسفهٔ فعال است.» در واقع برای آنتونن آرتو موضوع راستین تئاتر عبارت است از: «بیان زندگی با همهٔ وجوه و تجلیاتش و بیرون کشیدن تصویرهائی از این زندگی که دوست داریم خودمان را در آنها

بازیابیم.» تئاتر باید «برگردان واقعیت باشد»، البته نه این واقعیت روزمره و مستقیم که تئاتر را به مرور ایام مقلد بیجان خود کرده است، بلکه واقعیت زنده و دهشتناکی که در آن، اصول واقعی زندگی مثل دولفین ها به محض اینکه سری نشان دادند، بلافاصله بر میگردند و در ظلمات آب پنهان میشوند. باری، این واقعیت انسانی نیست، بلکه غیرانسانی است و باید گفت که انسان با عادات و اخلاق یا خصائصش تأثیر چندانی در آن ندارد.

آنتونن آرتو به تئاتر غربی همان انتقادی را وارد میداند که آندره برتون به رمانهای به اصطلاح روانشناختی داشت و معتقد بود که تحلیلهای احساسات در آنها فایدهٔ چندانی ندارند، زیرا حاکی از زندگی راستین هستند. تئاتر باید تماشاگر را به دنیای رویاها ببرد و دنیای غرایزی که «سفاک و غیرانسانی» باشد. باید بر حواس تماشاگران تازیانه زند، زیرا «حس» از «واهمه» جدا نیست.

آرتو می نویسد: «من پیشنهاد می کنم که در تئاتر به آن اندیشهٔ اولیهٔ جادوگری بازگردیم که روانکاوی فروید به سبک جدیدی از آن تقلید کرده است و عبارت است از اینکه برای درمان یک بیمار روانی او را وادار به اخذ یک نوع رفتار مشخص خارجی کنند.» اثری که نیروهای واپس زدهٔ انسان را بیان کند، او را از آن نیروها آزاد می کند. همان طور، صحنه سازی هم در حالی که تماشاگران را با وسائل تجسمی افسون می کند، باید آنها را در حالت جذبه فرو برد: «فقط شرق می تواند از تئاتر تصوری مادی و نه لفظی به ما بدهد. در آنجا تئاتر در مرزهای همهٔ آن چیزهائی است که در صحنه جریان دارد، مستقل از متن مکتوب. و حال آنکه تئاتر آنگونه که ما در غرب تلقی می کنیم وابسته به متن است و به متن محدود می شود.» برای غربیان تئاتر بخشی از دبیات است و حال آنکه به عنوان مثال تئاتر جزیرهٔ بالی با همهٔ هستی ادبیات است و حال آنکه به عنوان مثال تئاتر جزیرهٔ بالی با همهٔ هستی سروکار دارد و کلمات در آن به آواز بدل می شود. «و بالاخره این تئاتر تبعیت فکر از زمان راکنار گذاشته است و مفهوم فکری تازه تر و عمیق تری به خود

میدهد که در حرکات و نشانههای والائی در حد دفع ارواح خبیثه است.»

آنتونن آرتو تکنیک کاملی برای نمایش به وجود می آورد: «تماشاگران در وسط قرار دارند و نمایش آنان را احاطه می کند.» تا بهتر بتوانند در هوای محیط بازیکنان دم بزنند. اصوات و صداها و فریادها به نسبت مقدار تأثیر ارتعاشی آنها در اعصاب به کار می روند. از انواع نورها بر حسب تأثیر رنگهای مختلف در بدن استفاده می شود. اشیاء به صورت عروسکها در می آیند نقابهای بزرگ و عظیم به صور ذهنی تجسم خارجی می دهند. در نمایش باید «شدت عمل» باشد، زیرا «هر چیز که به کار است سبعیت و بیرحمی است.» تئاتر باید زندگی را شبیه به سیل مهیبی نشان دهد که در مسیر خود همه چیز را می کند و می برد.

«شدت عمل و خون چون به خدمت شدت فکر گمارده شود.» غرائر خونخواری و غارتگری تماشاگر را تصفیه و تهذیب میکند و او دیگر نمی تواند: «در بیرون، تسلیم اندیشهٔ جنگ و شورش و قتل جسورانه شود.» بنابراین تئاتر دارای «یک نیروی تغییر مسیر استثنائی است» نیروئی که به عقیدهٔ آنتونن آرتو، برای عصر یأس و نومیدی که در آن زندگی میکنیم، کمال ضرورت را دارد. چنین نمایشی از حدود تحلیل روانی نفسانیات و عواطف انسانی فراتر می رود، زیرا باید «با نوعی زندگی آزاد که فردیت انسانی را نفی میکند.»

بدین سان برای غربیان، هنر به کلی از زندگی جداست و حال آنکه وظیفهٔ آن باید روشن ساختن غنای بی پایان زندگی باشد، اما «عجز روانی غرب به راحتی سبب شده است که هنر را با زیبائی گرائی (Esthetisme) اشتباه کنند و گمان کنند که می توان نقاشی ای داشت که فقط به درد نقاشی بخورد، رقصی که فقط تجسمی باشد، و چنان است که گوئی بخواهند شکل های هنری را ببرند و جداکنند و روابط آنها را با همهٔ حالات عرفانی که می تواند در مواجهه با مطلق به خود بگیرند قطع کنند.»

#### ٤\_سنما

دوران شکل گیری سور رئالیسم تقریباً همزمان است با اولین موفقیتهای سینمای صامت در میان مردم. سور رئالیست ها با حساسیتی که به هر چیز تازه یا «مدرن» داشتند طبیعی بود که سینما را شیوهٔ بیان شورانگیزی بشمارند و از آن استقبال کنند. اما جا دارد بگوئیم که علت توجه آنی آنها به سینما، نه تنها امکانات فنی یا نظام روائی آن، بلکه ظرفیت آن در تغییر عادت است. سینما قبل از هر چیزی یک وسیلهٔ انصراف خاطر است یا به عبارت بهتر «شگفتی آفرین». آندره بر تون در یکی از نوشتههای خود در سال ۱۹۵۱ چنین نوشت: «امر شگفت، که در برابر آن یک فیلم معین چندان ارزشی ندارد، عبارت از نیروی تأثیرگذاری در کسی است که اولین بار با آن روبرو میشود؛ چنین فردی، به ویژه در شهرهای بزرگ، وقتی که دلش بخواهد، از زندگی محیط تاریک میشود […] در آنجاست که با رازی مطلقاً مدرن همدل میشود. این همان چیزی است که آراگون به عنوان مخدر تازه از آن نام می برد و میگوید: «آه، دوستان من، تریاک، رذالتهای شرم آور، شرابخواری، همه از میگوید: «آه، دوستان من، تریاک، رذالتهای شرم آور، شرابخواری، همه از مد افتاده اند، ما سینما را اختراع کرده ایم…»

از این رو سوررئالیست ها شروع کردند به صورتی غیرعادی به سینما بروند. به شیوهای که نخستین بار ژاک واشه و آندره برتون در نانت ابداع کردند: چون هدف شان این بود که در زندگی روزمره شان نوعی خروج از قاعده را از طریق تصویرهای سینمائی به ذهن خود بقبولانند، پس میبایستی این تصویرها را در خارج از گرد آمدن آنها در یک روایت فیلمی تماشا کرد. سوررئالیستها وارد یک سالن سینما می شدند و بدون توجه به دنباله و پایان فیلم بیرون می آمدند و به سراغ سالن دیگر می رفتند، از فیلمی به فیلم دیگر بی آنکه کوچک ترین توجهی به سناریو فیلم داشته باشند. و تنها به تصویرهائی توجه داشتند که جدا از زمینهٔ روائی شان بهانه هائی می شد برای

رویا و ساختارهای خیالی.

در مورد فیلم هائی که آنها ترجیح میدادند، میشل لیرس M. Leiris چنین میگوید: «ما بیشتر از کمدی های آمریکائی با احساسات بازی رقیق لذت میبردیم، یا آن فیلم های خشنی که اغلب در آنها اشخاص منحرفی را می دیدیم که پس از گذراندن تیره ترین زندگی ها اعادهٔ حیثیت میکنند و در میان بازوان زنی آرمانی میافتند. یا قهرمان مخاطره جوکه برای او انحراف و بازگشت فرقی نمیکند، زیراکه در هر دو حالت همان جهش ابتدائی را میبینیم برای خروج از مدار خویشتن.» به این آثار سینمائی می توان فیلم های... کمدین های بزرگ امریکائی (مثلاً چارلی یا فاتی (Fatty) را اضافه کنیم که با درگیری های مکررشان با پلیس و نظم آدمهای معقول، یا منظرهٔ غول آسای خرابکاری هایشان (باکیک خامهای یا با اتومبیل) و خلاصه با همهٔ حرکاتشان جاذبهٔ فوق العاده ای ایجاد می کنند.

پس سینما وسائل انتقال بی معطلی انسان را به دنیائی فراهم میکند که دیگر منطق روزمره بر آن حاکم نیست و در آن می توان در احساس همسانی با هنرپیشگان و ماجراهای خارق العادهٔ آنان زندگی کرد. در آنجا همه چیز ممکن است و خیال پردازی انسان به تمام معنی اقناع می شود...

به طورکلی سوررئالیست ها در فن سینماتوگرافی، مجموعه ای از وسائل را پیدا میکنند که مخصوصاً می تواند بازگوی رویاها و اشتیاقها و فعالیتهای ضمیر ناآگاه باشد. مونتاژ فیلم امکان می دهد که زمان و مکان را به کلی زیر و رو کنیم. واقعیت و خیال را در نمایشی محسوس درهم می آمیزد، تروکاژهای گوناگون به آدم امکان می دهد که یک تصویر ذهنی را هر قدر هم که رابطهٔ کمتری با واقعیت داشته باشد، عینیت ببخشد. شباهت ها دیگر فقط با

یک متن تلقین نمی شود. آمدن پلان های مختلف به دنبال هم، وضوح غیرقابل تردیدی به آن می دهد. در یک لحظه می توان ابری را که از برابر ماه می گذرد دقیقاً معادل تیغی دانست که چشمی را در می آورد (سگ آندلسی اثر دالی و بونوئل) بی آنکه مجبور شویم ادات «مانند» را به کار ببریم. از طرف دیگر اغلب می بینیم شرایطی که در آن تماشاگر می نشیند و فیلمی را تماشا می کند، چندان فرقی با رویا ندارد: بی توجه به دنیای خارج، غرق در ظلمت، و در حالت استراحت کامل، و...

از طرف دیگر سوررئالیست ها نمیخواهند که تماشاگر باقی بمانند. در طول سال ۱۹۳۵ سناریو یا مقالههای انتقادی مینویسند. برتون، الوار و مان ری شروع به تهیهٔ فیلمی به عنوان تجربهٔ نقلبد هذبان سینماتوگراف را شروع کردند (که البته هرگز تهیه نشد، فقط چند عکس از آن در مجلهٔ Cahiers d'art عردفاتر هنر) چاپ شد. در سال ۱۹۵۱ سه نفر از سوررئالیست ها مجلهٔ «عصر دفاتر هنر) چاپ شد. در سال ۱۹۵۱ سه نفر از سوررئالیست ها مجلهٔ «عصر سینما» را تأسیس کردند (از این مجلهٔ شش شماره منتشر شدکه یکی از آنها به سینمای سوررئالیستی اختصاص داشت. و بورد (R. Borde) یک فیلم دربارهٔ مولینیه Molinier فیلم دیگری (با نوشتهٔ مولینه کربارهٔ گوستاو مورو G. Moreau). ضمناً سوررئالیست ها مدت درازی عضو هیئت تحریریهٔ مجلهٔ سینمائی پوزیتیف Positif بودند.

با وجود این، به رغم این توجه فراوان و مداوم، فیلمهای کاملاً سوررئالیستی انگشت شمارند. اگر فیلم های لوئیس بونوئل و به ویژه سک آندلسی را (که نمونهٔ کامل یک فیلم بلند سوررئالیستی است) استثناکنیم، اغلب نکات سوررئالیستی را در فیلم های معمولی میبینیم که گوئی بی اختیار و به طور تصادفی وارد آن شده است. جالب توجه است که بگوئیم هنری که سوررئالیسم به بهترین وجهی می توانست در آن بیان شود، کمتر تسلیم سوررئالیسم شده است. زیرا چاپ کردن مجموعهٔ شعر ولو به خرج نویسنده نسبتاً آسان است، اما تهیهٔ فیلم به این آسانی نیست و در درجهٔ اول به سرمایهٔ نسبتاً آسان است، اما تهیهٔ فیلم به این آسانی نیست و در درجهٔ اول به سرمایهٔ

فراوان احتیاج دارد. تازه خرج تهیهٔ فیلم تنها یکی از موانع کار است. مسائل اخلاقی مطرح است و امکانات جلب تماشاگر و سود آوری فیلم. سینما به بهانهٔ مراعات ذوق مردم، به جای اینکه در استفاده از امکانات هنری ممکن آزاد باشد، معمولاً در اغلب موارد به بازسازی مبتذل واقعیت می پردازد... کمتر اتفاق می افتد که مسئله ای خلاف عقل و منطق روی پرده بیاید و چارچوبهٔ تعیین شدهٔ «حقیقت» را از هم بشکافد. سینما همیشه از ظرفیت های بیان انقلابی خود صرفنظر می کند: اقتصاد در سینما بر شعر غالب می شود و شعر فقط گاهگاه می تواند به صورت قاچاقی وارد آن شود.

## يايان سخن

سوررئالیست ها از هنر زبانی ساختند برای بیان ناشدنی و هدف راستین آن را بیان کردند. هنرمند در همه حال الهام یافتهای است که حتی وقتی هم که با طبیعت سر و کار دارد، چهرهٔ تازهای از جهان را برای ما روشن می کند. از این رو آندره برتون توانسته است صورتی از نویسندگان تهیه کند که با ادوارد یانگ و سویفت آغاز می شود، پو، بودلر و رمبو را در بر می گیرد و بالاخره به پی یر روردی، سن ژون پرس و رمون روسل می رسد که هر یک از آنها به لحاظی سوررئالیست بودند. آتنها بعضی پیشداوری ها که در ذهن داشتند، مانع این شد که پیوسته صدای سوررئالیستی را بشنوند. صدائی را که در آستانهٔ مرگ و بر فراز طوفان ندا در می دهد.

این جستجوی بی غرضانهٔ واقعیت دیگری که هنر را تشکیل می دهد، کم و بیش در زیر ظواهر فردگرائی پنهان مانده است و وقتی که خود آگاهی پیداکند با همهٔ وسعتش گسترش می یابد. و شاعران دیگر در غم این نیستند که کشف و شهود خویش را در قالبی که قابل فهم همه باشد ایضاح کنند. آشفته از این

نگرانی که وضع بشری به آنها تحمیل کرده است خود را به دست اوهامی میسپارندکه آنان را از عالم واقع دورتر و دورتر میکشاند.

رومانتیسم آلمان کوشش پرشوری بود برای اینکه به اسرار جهان پی ببرند. شاعران این مکتب کشف میکنند که زندگی درونی شان انعکاسی است از راز کیهان و میکوشند که خود در آن ذوب شوند و در آن دورانی که رومانتیکهای فرانسوی در حالت درون نگری مطلق مانده بودند، آنها میکوشیدند که درون و برون (ذهنیت و عینیت) را در وحدتی متعالی همسان سازند.

«من» سرانجام در برابر این بی نهایتی که خود نشأتی از آن است ناپدید می شود. به عقیدهٔ آندره برتون: همهٔ تاریخ اندیشه از آرنیم به بعد، کسب آزادی از این عقدهٔ «من هستم» است که به تدریج در خودشگم می شود. مثالی که آندره بر تون می آورد آن نکتهٔ فلسفی معروف رمبو است: «نادرست است که بگوئیم «من می اندیشم» بایدگفت: «مرا می اندیشند... من دیگری است!»

هنر تجربهٔ راستینی است که در ورای فاهمه میکوشد که به یقین فلسفی برسد. همانگونه که نووالیسگفته است: «شعر و مطلق واقعی هستند.» در نظر گرفتن دنبالهٔ واقعیت های مرئی همچون نماد دنیائی نامرئی، ... وسیلهٔ دیگری است برای رسیدن به ناشناختنی.

# سورر ئالىسم دركشورهاى دىگر

سوررثالیسم جنبشی است که در شعر و هنر فرانسه به وجود آمد و پایه و اساس آن کاملاً وابسته به ذوق فرانسوی است. گرچه فوتوریسم ایتالیائی را می توان از نظر کاوش در اعماق ذهن و کوشش برای نو آوری با سوررثالیسم مقایسه کرد، ولی موارد افتراق بیش از آن است که کوچک ترین اشتراک سبک و وحدت مضمون میان این دو مسلک ایجاد کند. در آلمان و روسیه و اسپانیا نیز قبل از فرانسه مطلقاً خبری از سوررثالیسم نبود. تنها مکتب «پوئتیسم Poétisme که زودتر از بیانیهٔ سوررثالیسم بر تون در چکسلواکی به وجود آمد، تا اندازهای از سوررثالیسم فرانسه سبق میراند. این مکتب، شعر را «لودگی احساسات و مفاهیم یا یک حلقه فیلم مستان یا چراغ جادو» می داند که «در عالم دیوانگی مقدس استعارات» به سر می برد. به همین دلیل به جای اینکه این مسلک را پیشرو سوررثالیسم فرانسه بشماریم، باید آن را پیرو ایماژیسم انگلیس و امریکا و ادامه دهندهٔ سبک آپولینر به حساب آوریم.

و در چهارگوشهٔ جهان جای پائی برای خود باز کرد. در سال ۱۹۳۶ نمایشگاه آثار سوررئالیستها در لندن افتتاح شد. آندره برتون به کشورهای اروپای مرکزی و حتی تا جزایر قناری در اقیانوس اطلس مسافرت کرد تا با تبلیغ و سخنرانی، عقاید خود را ترویج کند. در نمایشگاه بین المللی سوررئالیسم که در

سال ۱۹۲۸ در پاریس افتتاح شد چهارده کشور جهان منجمله انگلستان و بلژیک و اسیانیا و سویس و چکسلواکی و یوگسلاوی و آلمان و افریقا و ژاین و مکزیک و برزیل و ایالات متحدهٔ امریکا شرکت کر دند. در سالهای خونین ۱۹۴۵ ـ ۱۹۴۹ مرکز سوررئالیسم با خود آندره برتون به جزایر آنتیل و هائیتی و شبه جزیرهٔ فلوریدا منتقل شد و پس از جنگ دوباره به یاریس بازگشت. در انگلستان شاعر بزرگی به نام <mark>دیویدگاسکوین</mark> D. Gascoyne در ۱۹۳۵ سوررئاليسم فرانسه راكشف ميكند وكتاب دنياي اشارات راكه در واقع نخستين اثر سوررئاليستى انگليس است انتشار مىدهد. سوررئاليسم انگلستان عكس العملي است در برابر شعر رئاليستي و اجتماعي اودن و مك نيس و اسبندر. یکی از معروف ترین شاعران انگلیسی نیمهٔ اول قرن بیستم به نام دیلن تامس Dylan Thomas (۱۹۱۳\_۱۹۵۳) در آغاز به پیروی سوررثالیسم، هنرمندان را به طلب سرچشمههای درونی وجود انسان میخواند. عقیده دارد که «شعر حرکت موزون و الزاماً حکائی است که آدمی را از کوری پر ده پوش به بینائی عریان هدایت میکند.» میگوید «من خارج از تصادم ناگزیر صور ذهنی میکوشم تا این صلح و آرامش موقت راکه همان شعر است به وجود آورم.» و همین جاست که این شاعر از سوررئالیسم جدا می شود. آخرین اشعارش که رنج های بنی آدم را شرح میدهد و کمتر از آثار نخستینش دستخوش مستى الفاظ و استعارات است، «در تجليل عشق به انسان و ستايش

در اسپانیا نخست مخلوطی از فو توریسم و دادائیسم و سوررئالیسم با دو نام جدید به میدان آمد: یکی مکتب «اولتسرائیسم Ultraïsme» در سال ۱۹۱۹، و دیگری مکتب «کرئاسیونیسم Gréationnisme» در سال ۱۹۲۵. اولترائیسم، که معروف ترین شاعرش گیرمو د توره Torre نامیده می شود اعلام می کند که شعر با گذشته پیوند ندارد. کرئاسیونیسم به رهبری شاعری اهل شیلی به نام ویسته هویدوبرو Vicente Huidobro که در مکتب های تندرو فرانسه

یروردگار» سروده شده است.

یرورش یافته و اشعاری نیز به زبان فرانسه سروده، میخواهد «شعر بیافریند همانگونه که طبیعت درخت می آفریند.» خرالدو دیگو Geraldo Diego که هواخواه مکتب اخیر است اشعاری یر از احساسات تغزلی و صور سوررئالیستی می سراید و گاهگاه نیز از اسالیب کهن شعر اسیانیائی تبعیت میکند. شاعر دیگر اسیانیائی که در این مکتب پرورده شده پیدرو سالیناس Pedro Salinas است که نخست به تبع پل والری اشعار محکم و منظم و غامض مىسرايد، سيس به كشف نواحى ينهان حافظه مىرود و دنيا را مجموعهاى از اشکمال و میفاهیم میتشتت و پیراکنده میدانید. ولی بیزرگ ترین شاعر سورر نالیست این کشور فدریکو گارسیالورکا F.G. Lorca از شهیدان راه آزادی و جنگ داخلی اسیانیاست (۱۹۳۶-۱۸۹۹). این شاعر نخست به شیوهٔ اولترائیسم چند قطعه شعر محکم و زیبا میسازد و سپس باکتاب ۱شاعر در نیویورک، به سورر ثالیسم محض رو میکند. اساس شعر لورکا متکی بر ترانههای عامیانه است که در قالب هنر شاعرانه و تخیل خلاق او ریخته شده. لورکا هم شاعر و هم موسیقی دان و هم نقاش و هم نمایش نویس و هم سخنرانی چیر ددست است، ولى معاصرانش او را آخرين شاعر حماسه سراي اسپانيا مي دانند. از دیگر شاعران سوررئالیست این کشور می توان رافائل آلبرتی R. Alberti را نام بردکه مانند لورکا قصص عامیانه را در شعر می آورد. معروف ترین اثیر او منظومهٔ شاعر در کوچه است که عقاید سور رئالیستی و کمونیستی و رومانتیک او را شرح می دهد. آخرین مجموعهٔ اشعار او به نام در میان دریا دلهرهٔ انسان معاصر راکه پیوسته با خاطرات و رؤیاها و امور روزمرهٔ زندگی دست درگریبان است بیان میکند. از دیگر شاعران سوررئالیست معروف اسیانیائی می توان ویسته الكساندره Vicente Alexandre و لوئيس سرنودا Luis Cernuda را ذكر كر د.

در یمونان نخست شاعری به نام امبیریکوس Embiricos در سال ۱۹۳۵ سوررثالیسم سوررثالیسم را وارد آن کشور میکند. پس از جنگ جهانی دوم، سوررثالیسم به طرز شگفت آوری وارد شعر یونان می شود. شاعران بزرگی نظیر البتیس

Elytiss و گاتسوس Gatsos دست پروردهٔ این مکتب اند.

در سوئد نخست آرتور لوند کویست A. Lundkvist آثار شاعران سوررئالیست فرانسوی را به سوئدی ترجمه می کند و بدین طریق این مکتب تازه را به هم میهنان خود می شناساند. بزرگ ترین شاعر سوررئالیست سوئدی گونار اکلوف Gunnar Ekelöf است، که به رغم اعتراض خودش، او را از پیروان این مکتب به شمار می آورند.

بزرگ ترین شاعر قرن بیستم چکسلواکی، یعنی ویتسلاونزوال Nezval از نخستین کسانی است که بر اثر نفوذ سوررئالیسم فرانسه در جستجوی قالب های تازهٔ کلام بر می آید و عنان شعر را به دست اوهام و تخیلات ذهن می سپارد. سیر تحول شاعرانهٔ نزوال بی شباهت به آراگون و الوار و تزارا نیست: یعنی شاعر پس از پیروی سبک آپولینر در راه سوررئالیسم می افتد و از آنجا به انقلاب و از انقلاب به رئالیسم سوسیالیستی می رسد. در آخرین منظومهای که با عنوان نغمهٔ دهکدهٔ من سروده، این شاعر، ویرانی جهان کهنه و دورنمای دنیای آینده را تصویر می کند و سپس خطاب به «نسل پیردل تهی» یعنی نسلی که «دوستدار زرق و برق بود» و «بار دو جنگ خونین را به دوش کشید» چنین می گوید:

«اکنون می توانی گریه کنی که یادگار قرن های تو فرو ریخته است و دنیای تازهای میخواهد از میان خرابه ها سر بر آورد.»

فراموش نکنیم که هیچ کشوری نیست که از نفوذ سورر ئالیسم بر کنار مانده باشد. شاعران و هنرمندان بزرگی مانند Alberto Savinio در ایتالیا، و Gustaf باشد. شاعران و هنرمندان بزرگی مانند امل الله الله الله Munchz Patersen در دومانی، و Munchz Patersen در مجارستان از پیروان این مکتب به شمار می روند. حتی در مصر، پس از جنگ جهانی دوم، مجلهای به نام «La Part du Sable» که به چاپ آثار سورر ئالیست ها اختصاص داشت به زبان فرانسه در قاهره منتشر می شد.

## مدخلي بر فلسفهٔ سور راالیسم

فرديناند آلكيه ا

سوررئالیسم، از آغاز تا پایان، از آندره برتون الهام گرفته و تحت رهبری او بوده است. بر پایهٔ نوشتههای نظری او مکتبی شکل گرفت و پرورده شد که باید گفت ضوابط آن فقط جنبهٔ زیبائی شناختی نداشت. در واقع سوررئالیسم مفهومی کلی از انسان و رابطهٔ او با دنیا و جامعه را مطرح ساخت: از قلمرو هنر بسیار فراتر رفت و پیوسته با جهتگیریهای اخلاقی و سیاسی تعاریفی از خود ارائه داد. حتی می توان در نظر گرفت که تقریباً همهٔ دفع و طردهای اساسی که از جانب سوررئالیسم صورت گرفت، نه به دلیل تباینهای زیبائی شناختی و نه آنگونه که برخی ادعا کرده اند به دلیل مسائل شخصی، بلکه بر اساس ملاحظات رفتاری و اخلاقی بوده است. بر تون در سال ۱۹۴۶، با توجه به مشاجرات گذشته، در متنی با عنوان اطلاعیه به مناسبت نجدید جاپ بیانیهٔ دوم مسائل مربوط به اشخاص، معمولاً دیر تر از همه دخالت می کردیم و این قبیل مسائل مربوط به اشخاص، معمولاً دیر تر از همه دخالت می کردیم و این قبیل مسائل را به اطلاع عموم نمی رساندیم مگر اینکه در آنها به وضوح و به طور

۱. Ferdinand Alquie فیلسوف فرانسوی (۱۹۰۶–۱۹۸۵) استاد فلسفه در دانشگاه مون پلیه و استاد تاریخ فلسفهٔ مدرن در دانشگاه سوربون بود. در ۱۹۵۵کتابی با عنوان فلسفهٔ سوردنالیسم منتشر کرد. در سال ۱۹۶۶ جلسات بحث دربارهٔ سوررئالیسم را در سالن «سریزی» رهبری کرد. آثار دیگری نیز دربارهٔ دکارت و فلسفهٔ کانت نوشته است. در اواخر عمر چاپ تازهای از مجموعهٔ آثار دکارت و نیز آثار فلسفی کانت تحت سرپرستی او منتشر شد.

چشمگیری به تاریخ نهضت ما و به اصول اساسی که در آنها توافق کرده بودیم تخطی می شد. ما چه در گذشته و چه اکنون، برای مقابله با جنبه های متغیر مسئلهٔ زندگی قضاوتی آزاد و قابل تغییر داشتیم و داریم، اما در عین حال تأکید داریم بر اینکه تعدادی از تعهدات متقابل ... یا جمعی \_ را که از دوران جوانی به آنها پابند بوده ایم نقض نکنیم. » انسان در برابر صداقت این تحلیل چاره ای جز تسلیم ندارد.

## آزادی فکر

سورر ثالیسم که یک پدیدهٔ جمعی است از ملاقات ها و برخوردهای چندی زاده شده است (در آغاز، ملاقات بر تون و آراگون، سوپو، الوار، ارنست، پره، بارون، کرول، دسنوس، موریز...) اما این ملاقات ها معنی دیگری نداشت جز اینکه اشخاصی راگردهم می آورد که مسائل معینی را حلاجی می کردند، خشم معینی را بر ضد نظم موجود بر می انگیختند و امید واحدی را در دل می پروراندند. همچنین بجاست که به ملاقات گروه فرانسوی و گروههای خارجی اشاره کنیم که ناگهان پی برده بودند به اینکه درد مشترکی دارند. از نوع ملاقاتی که در بلژیک پل نوژه P. Naugé و رنه ماگریت . R. ملاقاتی که در بلژیک پل نوژه P. Naugé ، مسنس Mesens و رنه ماگریت . Magritte

به هنگام مطالعهٔ اولین متون سوررثالیستی تشوار است که بتوانیم از میان حالات عاطفی شدیدی که در آنهاست عقیدهٔ ثابتی را استخراج کنیم. اما می توان توجه داشت که اشتغال فکری مشترکی در همهٔ این متون جلوه گر است: تأمین آزادی مطلق برای اندیشه.

جنگ ۱۹۱۴\_۱۹۱۸گذشته از فلاکت های متعددی که به بار آورد، به نظر میرسید که این آزادی را هم سخت به خطر انداخته است. پس قبل از هر چیزی ایجاد شرایطی برای تأمین آن در میان بود. چنین بود اولیس دغدغهٔ سوررئالیستها و این نکته به ویژه قابل توجه است که اندیشهٔ آنها چون متکی

بر عکسالعملی برضد جنگ بود، جنگی که برتون در آن فقط «گندابی از خون و بلاهت و لجن» می دید، مستقیماً به خود جنگ نمی پرداخت. آنچه در آغاز توجه سوررثالیست ها را به خود جلب کرد، بیشتر این بود که آیا ممکن است ذهن آدمی به خود اجازه ندهد به چنین حوادثی آلوده شود؟ و بیشترین ستایش آنها متوجه خود این اشتغال فکری بود. ژاک واشه را از این رو تحسین میکردند که در پرتو طنز توانسته بود خود را نجات دهد. آپولینر نیز که شعر جنگ را هم گفته بود، توانسته بود در سایهٔ شعر، خود را از وحشت نیز که شعر جنگ را هم گفته بود، توانسته بود در سایهٔ شعر، خود را از وحشت آن برهاند. برتون وقتی که بعدها در گریز Clé des champs نوشت که زیبائی «پناهگاه بزرگ» است، در واقع این اندیشه و الهام راکشف کرد.

طنز و شعر در نظر سوررئالیستها وسائلی است که فکر در سایهٔ آنها استقلال خود را اعلام میکند؛ خود را از جزمیگری که در عین حال زندگی موزمره بار آن را به دوش میکشد میرهاند. در این مسیر حتی دیوانگی هم تواند مفید باشد و در تأمین پیروزی اصل اشتیاق بر واقعیت مؤثر باشد. بر تون از تأثیری که یک بیمار روانی در مرکز روانپزشکی «سن دیزیه» Saint بر تون از تأثیری که یک بیمار روانی در مرکز روانپزشکی «سن دیزیه» Dizier در رشد اندیشهٔ او داشته است سخن میگوید. این بیمار جنگ را نمایشی ساختگی میشمرد و میگفت که زخم های سربازان هم ظاهری است و از این قبیل... گفتگو با این بیمار فکر اولیهٔ مدخلی برگفتار دربارهٔ واقعیت کمتر را به آندره بر تون الهام کرد. و اگر کلی تر حرف بزنیم باید بگوئیم که می توان سرچشمهٔ تمایل او را به فلسفهٔ ایده آلیستی، چه فلسفهٔ برکلی باشد و چه فلسفهٔ فیشته و حتی سرچشمهٔ فکر سوررئالیته (واقعیت بر تر) را در همین ملاقات دید.

#### امید، عصیان و انقلاب

آزاد کردن فکر در وهلهٔ اول مخالفت با آن چیزی است که مسیر آن را تعیین می کند. بدینسان در سوررثالیسم می توان جنبهٔ عصیان و انکار مشاهده

کرد. این جنبهٔ راگاهی به نیهیلیسم و شیطان پرستی تعبیر کردهاند. و باید تصدیق کرد که ظاهراً سورر ثالیستها با هرگونه نظمی به مخالفت برخاستهاند: کفر می گویند، اندیشهٔ وطن پرستی را دور می اندازند، حتی گاهی به مدح جنایت می پردازند و افتضاحهائی که گهگاه بر پاکردهاند ناشی از همین است. در بیانیهٔ دوم می بینیم: «هر کاری کردنی است، همهٔ وسائل برای درهم ریختن فکر خانواده، میهن و آئین باید مجاز باشد.» اما نکتهٔ حائز اهمیت این است که در برابر معارضههای بی شمار سورر ثالیسم امید مثبتی را که در خاستگاه آن قرار دارد نباید فراموش کرد. سورر ثالیسم بدبینی نیست. آنچه بر سر تاسر آن حاکم است، آن انتظاری است که رمبو «زندگی حقیقی» می نامد.

سوررئالیسم آکنده از عناصر «سیاه» است یعنی نفوذ ساد، لوتره آمون و بسیاری از نویسندگان رومانتیک. از سوی دیگر، احساس های کینه، احساس گناه در ضمیر پنهان و ترس (میشل لیریس M. Leiris بخصوص از وجود ترس در خودش سخن گفته است.) در کنار همهٔ عصیانهای آنها قرار دارد. اما اشتیاقهائی که به سوررئالیسم الهام میدهند مثبتاند. این اشتیاقها امید زیستن و دوست داشتن را، هیجان در برابر زیبائی تکان دهنده را و انتظار نشانههائی را که به هستی ما معنی میدهد در دل زنده میکنند. برای نمونه می توان به یک شعر مالارمه وار برتون اشاره کرد که در سالهای آغاز راه یعنی ۱۹۱۳ به پل والری تقدیم کرده است. شعر با این پرسش قطع می شود «به چه کسی امید می بندی؟ ایمان به زندگی را از کجا آوردهای؟» این پرسش پس خواهد بود. به عنوان مثال در یکی از پرسشنامههای معروف شان این سؤال دیده می شود: «چه نوع امیدی به عشق می بندید؟»

تصمیم به نفی و انکار بیانگر ورود موقت اغلب سوررئالیست های آینده به سال ۱۹۱۹ به نهضت «دادا» است و پیوستن آنها به تریستان تزارا. مثبت بودن الهام و نقشهٔ آینده شان سبب می شود که آنها دو سال بعد، با این جریان

قطع رابطه کنند. و در ۱۹۲۴ بیانیهٔ سوردئالیسم با پیامی به بچه ها آغاز می شود. و «ایمان»، یعنی اعتماد حیاتی و فطری را که بی مرگ است در برابر زندگی فریبندهٔ واقعی قرار می دهد. انسان را یک «خیالباف محتوم» و به دنبال آن، مخیله را نیروی تحقق و وسیلهٔ سلامت می شمارد. متون ماهی محلول نیز که در آنها نوعی آشفتگی هوس آلود حاکم است ما را در حال و هوائی کاملاً متفاوت با نفی گرائی دادا قرار می دهند.

اما خیالبافی عمل نیست و انسان وقتی میخواهد زندگی را عوض کند نمی تواند تنها به خیال آن دل خوش کند. اولین اقدام سور رئالیستها رفع تعهد از خودشان بود و ترک واقعیتی که جنگ، در تجربهای گویا، رسوائی آن را نشان داده بود. دومین تجربه، برخلاف تجربهٔ اول، تجربهٔ تعهد بود. تعهد به اندیشهٔ عصیان مطلق جانشین انقلاب شد.

روابط سوررئالیست ها با حزب کمونیست، لحظهای جنبهٔ اتحاد و وحدت داشت و سپس دشمنی شدید. اما در این میان تزلزل ها و تردیدهای آشکار، نشانهٔ نوعی تنش درونی و اضطراری بود. «مارکس گفته است تغییر دادن دنیا، رمبو گفته است عوض کردن زندگی، این دو دستورالعمل هر دو برای ما به یک معنی است.» این جملهٔ برتون در واقع این درگیری را خلاصه میکند: برای سوررئالیست ها، در موافقت و مخالفت با هر چیزی، هدف یگانگی این دو امر کاملاً متفاوت بود. و این امکان نداشت مگر با قائل شدن تقدم برای کی از آن دو.

سوررئالیستها بسیار زود پی بردند که ورود به حزب کمونیست و فعالیت برای تغییر جامعه، چشم پوشی از جستجوهای صرفاً درونی و رشد تفکر فردی بود. برعکس خود را وقف این جستجوها و این رشد کردن، چشم پوشی از فعالیت صرفاً انقلابی را ایجاب می کرد. سوررئالیست ها هرگز نتوانستند که از میان این دو وظیفه مکی با انتخاب کسد. در هر حال، هرگز نتوانستند ارزش هروز در در وسلم با تر حمه می کند، ارزش هروز در در در در این در می کند،

در نقاشی تسلیم «رئالیسم سوسیالیستی» شوند و از نظر اخلاقی، محاکمات مسکو را تأثید کنند. این مسائل برای آنها سبب نفاق های دردناکی شد. اما در عین حال وسیلهای بود برای اینکه تأیید کنند که از آنچه امید انسانها را تشکیل می دهد هیچ فرو نگذارند.

در واقع به نظر می رسد که مارکسیسم چندان تناسبی با سور رثالیسم ندارد. در نظر مارکس رابطهٔ بنیادی بین انسان و طبیعت کار است. در نظر بر تون این رابطه از شیفتگی و عشق ساخته شده است. در نظر مارکس اندیشه وقتی می تواند آزاد شود که جامعهٔ بی طبقه تشکیل شده باشد. از همان بیانیهٔ ۱۹۲۴ می تواند آزادی اندیشه ای که به ما عرضه کرده است سخن می گوید: معتقد است که از هم اگنون، اندیشه در سایهٔ تخیل می تواند اغلب زنجیرهای خود را بگسلد و آن نقطهٔ والائی را ببیند که همهٔ تضادها از میان خواهد رفت. پس مجاز است که بدون تشکیک در صداقت و ارادهٔ انقلابی سور رئالیستها، در نظر بگیریم که اصول اندیشهٔ مارکسیستی و اندیشهٔ سور رئالیستی با هم متفاو تند و در تضادند. این اختلاف بر تون را رهبری میکند که باز هم بیشتر به مارکس و اندیشمندان اجتماعی رجوع کند و هیچ چیز انسانی را نیز فدا نکند. اثری از او و اندیشمندان اجتماعی رجوع کند و هیچ چیز انسانی را نیز فدا نکند. اثری از او

#### خودکاری و تصادف

برتون در مدخلی برگفتار دربارهٔ واقعیت کمتر از خود می پرسد: «آیاکم مایگی دنیای ما اساساً ناشی از قدرت بیان ما نیست؟» چنین سؤالی نشانهٔ توجهی است که سور رئالیستها به مسئلهٔ زبان دارند. با این همه توجه، توجه ادبی به معنی رایج این کلمه بنیست، بلکه بیشتر به اهتمامی که به تحقیقات علمی جان می بخشد نزدیک است. «تجربه»های سور رئالیستی متعدد است. یعنی در دورهای که «دورهٔ خوابها» خوانده می شود، سور رئالیستها می خواهند که از ضمیر ناخود آگاه، از دیوانگی، و از حالات و همی بهره بر داری کنند. به گلولهٔ

کریستال غیبگوها خیره می شوند، از احضار ارواح بدشان نمی آید، و طرحهای مربوط به «مدیوم» ها را مطالعه می کنند. و بیانهٔ ۱۹۲۴ سوررئالیسم را چنین تعریف می کند: «خودکاری روحی محض که از طریق آن می کوشند به طور شفاهی یا مکتوب و یا شیوههای دیگر طرز عمل واقعی اندیشه را بیان کنند.» [...] سوررئالیسم متکی به واقعیت متعالی اشکالی از تداعی است که قبل از آن به آنها توجه نشده بود.» واقعی و واقعیت حاکی از نوعی اشتغال فکری علمی است.

با این همه چگونه «اشکالی از تداعی» می تواند «واقعیت متعالی» فراتر از منطق خاص مدرکه را داشته باشد؟ و چرا باید کارکرد ناآگاه اندیشه، واقعی تر از کارکرد عقلانی آن تلقی شود؟ از این نوع طبقه بندی نمی توان چیزی فهمید مگر با توجه به تأثیر و حتی جاذبهای که در آن روزها روانکاوی بر روی سور رئالیستها اعمال می کرد: آنها عقیده دارند که واقعیت عمیق حالت روانی انسان، در ضمیر ناخود آگاه او نهفته است و برای این ضمیر ناخود آگاه واقعیتی هستی شناختی قائل می شوند که آگاهی روشن ما به درجهٔ بسیار کمی از آن بهره مند است. آنچه سور رئالیستها می خواهند، کشف همهٔ آن چیزهائی است که به نظر می رسد در انسان پنهان است. شیفتگی آنها به ساد و لو تره آمون از آنجا ناشی است که این نویسندگان جرأت کرده اند رشتهٔ نوری بر این مناطقی از روح بیفکنند که پیش از آنها در ظلمت محض بود.

پس آنها قبل از هر چیزی می کوشند که از اجبار «اندیشهٔ نظارت شده» فرار کنند. بدون موضوع پیش بینی شده، بدون نظارت منطق، زیبائی شناسی یا اخلاق بنویسیم. بگذاریم آنچه در درون ما می خواهد به زبان تبدیل شود ولی سانسورآگاه ما از آن جلوگیری می کند، بیرون بریزد. چنین است نگارش خودکار که سوررئالیسم ادعا دارد به وسیلهٔ آن «گفتار» های پنهانی را که در ما هستند و ما را تشکیل می دهند، آزاد می کنیم و ظاهر می سازیم. اولین شماره های انقلاب سوررئالیسنی جای مهمی را به چنین «تولیداتی» اختصاص

دادند، با این همه فن نگارش خودکار در میان سوررئالیستها پس از مدت کمی متروک شد.

به میان کشیدن «تصادف» را که آن هم کار سور رئالیستهاست، نباید با «نگارش خودکار» از یک نوع شمرد. هرچند که هر دو روش جنبهٔ مشترکی دارند و آن کنار گذاشتن هر گونه اقدام عقلانی است، اما فرق اساسی با هم دارند: در نگارش خودکار خودانگیخته ترین چیزهائی را که در درون ما وجود دارد رها میکنیم که بیان شوند؛ اما در مورد تصادف، انسان منتظر نوعی تجلی یا اشراق است. ملاقاتی کاملاً برونی که ما خودمان از نظر فکری آن را ترتیب نداده ایم. در اینجا آزادی ذهن به صورتی کاملاً متفاوت ظهور میکند و در قلمرو قدرت شخص ماست که به هر قرب جواری معنی خاصی بدهیم. پس نقطهٔ عزیمت عینی و اختیاری است. به این مفهوم، بیانیه چنین میگوید: «شعر نامیدن آنچه با سرهم کردن کاملاً بی علت... عناوین و یا تکههائی از عناوین که از روزنامهها بریده شده است به دست می آید.»

بازیها،که در میانگروه سوررئالیست سخت رواج دارد، بر همین اصل استوار است. ژرژ هونیه در گلچین کوچک اشعار سوررئالیستی آن بازی راکه «لاشهٔ خوشگوار» نامیده میشود چنین شرح میدهد:

«پنج نفری دور یک میز می نشینید. هر یک از شما، بی آنکه دیگران ببینند، روی برگهای اسمی را که می بایستی مبتدای یک جمله قرار بگیرد یادداشت می کند... شما این کاغذ تا شده را به صورتی که نوشته تان دیده نشود به رفیق سمت چپ تان رد می کنید و در همان حال از رفیق دست راستی تان کاغذی را به همان ترتیب آماده شده است می گیرید و به اسمی که نمی دانید چیست اضافه می کنید... بالاخره همین روش را در مورد فعل و بعد در مورد اسمی هم که باید مفعول صریح آن باشد به کار می برید، الخ.» مثالی که کلاسیک شد و نام خود را به این بازی داد، اولین جملهای بود که به ترتیب بالا به دست آمد: «لاشهٔ خوشگوار شراب تازه را خواهد نوشید.»

قرار دادن سؤال و جواب هائی که هر کدام جداگانه به دست آمده بود، به دنبال هم، سؤال و جواب سوررئالیستی را طبق فرمول بالا تشکیل میداد:

- \_عشق به زندگی چیست؟
- \_ تیلهای است در دست یک بچه مدرسه.

و در نقاشی نیز شیوهٔ «کولاژ» شبیه روش بالاست. آراگون در معارضه با نقاشی نیز شیوهٔ «کولاژ» شبیه روش بالاست. آراگون در معارضه با نقاشی شده می ارنست در نمایشگاه ۱۹۲۰، تکههای عکس را به یک طرح یا نقاشی می چسباند، یا تکهٔ طراحی شده یا نقاشی شده را به یک عکس، تصویر بریدهای را به یک تابلو و یا به تصویری دیگر اضافه می کرد...» بدین سان در کار «کولاژ» نوعی «ادامهٔ شخصیت» را می بیند و اعلام می دارد که به دنبال تحولی که آثار مارسل دوشان، آر تور کراوان و فرانسیس پیکابیا را در بر می گیرد، هنر دیگر حالت فردی بودن خود را از دست داد.»

### ملاقات وكشف

این جستجوها بی شک جزئی است از طرحی بسرای و یسرانی منظم هنر کلاسیک و ادبیات. در بیانیهٔ اول می خوانیم: «یکی از غم انگیز ترین راه هائی که از هر جا سر در می آورد.» اما اگر تصور کنیم که به میان کشیدن «تصادف» برای سور رئالیستها فقط جنبهٔ منفی و کاهنده داشته است به راه غلط رفته ایم محاکمهٔ «من» و «شخصیت» و جستجوی شاهکار بی نویسنده را بی تردید می توان پذیرفت و نیز در انتهای این محاکمه و این جستجو، کشف و اشراق وجود دارد. فراموش نکنیم که بر تون در تحفیق در بارهٔ عشق اعلام می دارد که: «رفتن به دنبال حقیقت ریشهٔ هر فعالیت ارزشمند است.» و از طرف دیگر در بیانیه می نویسد که: «ارزش صور خیال وابسته به زیبائی جرقهای است که می زند.» ملاقاتها با توجه به مفهوم کشفی که در آنها هست مورد توجهند. می زیبا و حقیقی است و نشانه ای از امر شگفت در آن هست.

سوررئالیسم نفی ارزشها نیست، بلکه جستجوی ارزشهای تازه است. و باز، یکبار دیگر، رفتن به دنبال «زندگی حقیقی» است که رمبو از آن سخن گفته است.

این «زندگی حقیقی» را برتون ورای تضادهائی میداند که دائم در افشای آنها میکوشد. در گریز مینویسد: «تضادهائی که به اشتباه مفهوم نشدنی میشمارندشان، و به صورت تأسف آوری در طول قرون عمیق تر شدهاند و موجدان واقعی درد و رنجند: تضاد دیوانگی و عقل ادعائی [...] رویا و عمل موجدان واقعی درد و رنجند: تضاد دیوانگی و عقل ادعائی [...] رویا و عمل [...] تصور مغزی و درک جسمانی» و سپس در بیایهٔ درم مینویسد: «همه چیز به آنجا میرسد که تصور کنیم نقطهای از ذهن و اندیشه وجود دارد که در آن زندگی و مرگ، واقعی و خیالی، گذشته و آینده، ارتباط پذیر و ارتباط ناپذیر، عالی و دانی، دیگر مخالف هم شمرده نشوند.» از طرف دیگر برتون میداند که به این نقطهای که می توان به «نقطهٔ متعالی» تعبیر کرد، نمی توان دست یافت، و در عنق دیوانه وار میگوید: «اگر آن نقطه، دیگر متعالی نبود، من هم از انسان بودن باز میماندم.» پس سور رئالیسم به این نتیجه می رسد که از این پس آن نـقطهٔ متعالی را «نشان دهد.»، «خود ببیند» و کاری کند که «دیگران هم ببینند.» چنین است «امید بزرگ» او. و الوار در نشان دادن می نویسد: «امید یا نومیدی است که برای رویا بین بیدار ـ برای شاعر ـ عمل مخیلهٔ او را تعیین خواهد کرد.»

بدینسان در برداشت سوررثالیستی مخیله، می توان دو جنبه تشخیص داد. سوررثالیست ها تخیل را نوعی نیروی سازنده تلقی می کنند (در طانچه و طلائی میخوانیم: «خیالی چیزی است که رو به واقعی شدن دارد.») مخیله متمایل است ادراک را باز یابد که فقط ضرورت های زندگی روزانه، او را از آن جدا کردهاند. زیرا تخیل و ادراک در نظر سوررثالیست ها محصول از هم پاشیدن یک نیروی اولیهٔ واحدند که میخواهند همدیگر را بازیابند. از سوی دیگر مخیله قدرتِ دادن یا کشف یک معنی در هر ملاقاتی است. در اینجا صور

خیال پر تو می افکند و کشف می کند و قدرت و آزادی اندیشه را نشان می دهد. این نظریهٔ صورت خیالی (ایماژ) به عنوان قرابت عیانگر دو واقعیت بی رابطهٔ منطقی، از «پی پر روردی» گرفته شده است. اما در عین حال نیروی خود را از اندیشهٔ رومانتیک «پیوندها» می گیرد. از سمبولیسم فرویدی، از علوم باطن و برداشت شباهت ها در آن، از فلسفهٔ نوافلاطونی و از سنت و دائی، الخ... از این روست که بازی های سورر ثالیستی، عامل و حدت گروه هستند. همه همچون شعر، سرچشمههای کشف و شهودند. اگر آنها را به فعالیت تجربی که کار اولیهٔ سورر ثالیستها بود، اضافه کنیم، می بینیم که سورر ثالیسم اساساً جستجوی همهٔ نشانه هائی است که ما بیرون از دید کاملاً مکانیستی دنیا، و از واقعیت اسرار آمیز بر تر می گیریم. و بر این پایه است که می توانیم برداشت های سورر ثالیستها را از زیبائی، عشق و از تصادف عینی بفهمیم.

## زيبائي وعشق

متون سوررئالیستی که به زیبائی مربوط می شوند، اغلب با هم متضادند. گاهی زیبائی و هنر در آنها تحقیر می شوند و گاهی به عنوان ارزشهای متعالی تلقی می شوند. اما این تضاد فقط ظاهری است. آنچه سوررئالیسم محکوم می کند، زیبائی نمایشی جدا از زندگی است. آن زیبائی که ما را زیر و رو نمی کند، آنچه در جستجویش است زیبائی تکان دهنده است و همان طور که بر تون می گوید، «تشنج آور.» بر تون آنگاه از «رعشهها»، «نداهای مقاومت ناپذیر»، و حالاتی که انسان را «میخکوب می کند.» سخن می گوید و در گریز می نویسد: «امروز چنان است که گوئی چنین آثار شاعرانه و تجسمی [...] چنان قدرتی بر اذهان اعمال می کنند که از هر جهت از اثر هنری فراتر می رود [...] چنان که گوئی این آثار مهر کشف و شهود را بر خود دارند.» بدینسان چنان که گوئی این آثار مهر کشف و شهود را بر خود دارند.» بدینسان می توان گفت که با سوررئالیسم، شعر، از ادبیات به «قلب زندگی» لغزیده است. دربارهٔ نقاشی سوررئالیستی نیز می توان به همین روال سخن گفت: فکر

این نقاشی نیز جنبهٔ تجسمی یا زیبائی شناختی ندارد و در کار نقاشانی مانند دالی، تانگی یا ماگریت می توان صناعتی شبیه صناعت نقاشان بسیار قدیمی پیدا کرد. در عوض، موضوع هائی که انتخاب می کنند، با نزدیکی غیرمنتظر عناصر آنها با همدیگر و با ظهور اشیاء غیرعادی تولید هیجان می کنند. بیانیه دربارهٔ شعر چنین می گوید: «ای طبیعت، این شعر سلطهٔ تو را نفی می کند. ای اشیاء خصوصیات شما چه اهمیتی برای آن دارد!» همین فرمول دربارهٔ نقاشی سورر ثالیستی نیز صدق می کند: «این نقاشی، قبل از هر چیز، می خواهد ما را از جباریت اشیاء خارجی که به طور دردناکی فشار آنها را احساس می کنیم، برهاند.

فیلمهای سوررئالیستی بونوئل نیز از چنین اندیشهای مایه میگیرند و نیز «اشیاء سوررئالیستی ( Ready-made ، اشیاء رویائی، اشیائی باکارکرد نمادین و غیره) به این قصد فراهم می شوند که دنیای منطقی ما را زیر و رو کنند و بی کفایتی فعالیت مغزی مان را که تشکیل دهندهٔ عینیت است آشکار می سازند. سخن از بیان تمایلات عمیق ماست که همه تحت تأثیر اشتیاق هستند. اطوی نقطه کاری شدهٔ «مان ری» نفی همهٔ مقاصد فنی است، همچنین ساعت های نرم دالی که زیبائی آنها «خوراکی» است، یعنی به بلافصل ترین تمایلات حیاتی پاسخ می دهد.

با مجموعهٔ این مشخصات، هیجان شاعرانه، به صورتی که سوررئالیستها در ذهن دارند، از هیجان ادبی جدا می شود و به هیجان عشقی شباهت پیدا می کند. و این هیجان که می خواهد کامل باشد، جسم و روح را در بر بگیرد و نتواند نه در پای بندی احساساتی و نه در احساس جسمانی خلاصه شود، بلکه نقشی از شیفتگی و شگفتی برخود داشته باشد. از همان ماهی محلول زنانی که در آثار سوررئالیست ها مطرح می شوند، هم با محبوبه های عفیف و هم با معشوقه های سهل الوصول رمانهای عشقی فرق دارند. آنان پیام آورند، حوای تازه ای هستند، وعدهٔ آشتی بین بیداری و خواب را می دهند و قدم گذاشتن در

عرصهٔ زندگی حقیقی را. زنی که دوست داشته می شود، نیمی زیر و روکننده و نیمی مقدس خواهد بود. و همان طور که برتون در عشق دیوانه وار می گوید: «تجسم طبیعی و غیرطبیعی در یک موضوع» خواهد بود. و آن چیزی را الهام خواهد کرد که بنژامن پره «عشق متعالی» می نامد.

بدینسان عشق الهام برتر را با خود می آورد دو دغدغهٔ اخلاقی سورر ثالیستها اغلب تا آن حد پائین می آید که مبادا لایق آن نباشند. چنان که رنه شار در پنگ بی پیر Le marteau sans maitre می نویسد: «در قلمرو [...] واقعیت برتر، انسان» نمی تواند چیزی باشد مگر طعمهٔ «شدید ترین دلیل زندگیش، یعنی عشق». ساران آلکساندریان می خواهد که حالت جذبه را در ترک جسمانیت بیابد. و آراگون در روستائی پاریس خلاصهٔ دنیا را در زن می بیند: «ای کوهستانها، شما هرگز چیزی نخواهید بود مگر تصویر دوردستی از این زن [...] و اینک من چیزی نیستم مگر قطرهٔ بارانی بر پوست او.» و الوار می گوید:

رویاهای او در روشنائی خورشید را بخار میکند.

و يا:

تو آبی هستی که از گرداب هایش بازگشته است تو زمینی هستی که ریشه میدواند و همه چیز بر آن استوار است.

روشن است که در تمام اینها... هیجانی که در برابر زن احساس میشود کامل و کشفگونه است و معادل و جایگزین تجربهٔ عرفانی میرشد د

#### تصادف عيني

عشق و شعر، دلالتگر و آگاهی دهندهاند. اما هیجان افشاگری که زائیدهٔ

ملاقاتهاست به آن دو محدود نمی شود. این هیجان در همهٔ زندگی ما نفوذ می کند و آثار بر تون آکنده از نمونه های این «علاماتی» است که معلوم نیست از کجا می آید و نویسنده در نادیا آنها را «همزمانی های حیرت آور» می نامد. مثلاً بر تون به اتفاق نادیا در میدان «دوفین» نشسته اند. نگاه نادیا روی خانه ها می چرخد. می گوید: «آنجا آن پنجره را می بینی؟ مثل پنجره های دیگر سیاه است. حال خوب نگاه کن. یک دقیقهٔ دیگر روشن می شود و قرمز خواهد بود.» دقیقه می گذرد و پنجره روشن می شود. در واقع پشت پنجره پردهٔ قرمز وجود دارد. جای دیگری در تویلری نادیا در برابر یک فواره شباهتی را که در کتاب سه گفتگویین هیلاس و فیلونونس برضد شکاکان و خدانشناسان اثر جرج برکلی ا بیان شده است باز می یابد. خود او هرگز این اثر را ندیده اما بر تون به تازگی آن را خوانده است. این ملاقات ها را نمی توان تنها به تصادفی ساده نسبت داد. اینها ظاهراً نشانهٔ غائیت اسرار آمیزی هستند و علامت رابطه ای که آفریننده اش ما نیستیم.

چنین است تصادف عینی. خاص ملاقاتی است واقعی که در دنیای عینی روی داده است، اما گوئی حامل مفهومی است که با دلائل طبیعی نمی توان شرح داد. گوئی ناشی از نشانه ای است اما چه نشانه ای؟ چه رابطه ای بین اشتیاق و نظام طبیعی، بین ذهنی و مادی در اینجا بر ما آشکار شده است؟ بر تون با ذکـــر نمونه های متعدد تصادف عینی که در آن می کوشد «چاشنی ملاقاتی خیره کننده، بین انسان و دنیای اشیاء» را ببیند، در عین حال می گوید که فقط شاهد سرگردان این امور است و تنها به این اکتفاء می کند که بپرسد: «کیست که زنده است؟ آیا شمائید «نادیا»؟ آیا حقیقت دارد که دنیای دیگر، همهٔ دنیای دیگر در همین زندگی باشد؟ من صدای شما را نمی شنوم. چه کسی زنده است؟

G. Berkeley, Three Dialogues between Hylas and Philonous in opposision to Sceptics and Ateisis

## آیا من تنها هستم؟ آیا خودمم؟»

روشن بینی سورر ثالیستی در این حرف ها نهفته است. سورر ثالیسم که به هیچوجه حاضر نیست از اشتیاق انسانی صرفنظر کند، بی آنکه از ایمان به خدا سخن بگوید، هر چیز مثبتی را که در ایمان مذهبی وجود دارد، امید آشتی مطلق روح و دنیا، مقتضیات انسانی و واقعیت را خواهان است. با این همه هیچ گونه نویدی به خود نمی دهد. بیش از اینکه کشف باشد سؤال است. در برابر این سؤال که آیا پدیده هائی که گزارش می دهد و در برابر آنها دچار شگفتی می شود، خبر از غائیتی عینی می دهند یا فقط از قدر تی که اشتیاق ما به رسیدن دارد و «شادی کوچکی که ارضاء آن می تواند مفید باشد.» (آرکان ۱۷) نمی خواهد که پاسخی جزمی بدهد. او رو به علوم باطن آورده است اما دربارهٔ اصول این دانش های پنهانی نیز احتیاط به خرج می دهد. از دیوانگی انتظار روشنگری دارد، اما تسلیم آن نیز نمی شود. بی پایگی فلسفهٔ تحققی و فقر اساسی دید فیزیکی دنیا را نشان می دهد ولی ادعا نمی کند که همهٔ کلیدها را در رمزی، کشف رمز کند» (نادیا) او انتظار محض است و امید، و اندیشه در باب انتظار و دربارهٔ امید.

#### دغدغة فلسفى

آیا در چنین شرائطی می توان از «فلسفهٔ سوررئالیسم» حرف زد؟ مسلم است که، به استثنای ژرار لوگران Gerard Legrand، هیچ یک از سوررئالیستها به معنی کلاسیک کلمه فیلسوف نبودند. همچنین باید قبول کرد که در صورت توسل به معیارهای منطقی، می توان در اندیشهٔ سوررئالیستها تناقضهای متعددی پیدا کرد: ضرورت عمل سیاسی و در عین حال ادعای اینکه تجربهٔ درونی و عشق ایثارگرانه و وفادارانه همراه است

با سادیسم تملک... عطف توجه به جادو و در عین حال رد همهٔ اصول آن. دیوانگی مانع آن روشن بینی که نقد دیوانگی را در بر دارد، نمیشود... نومیدی در عین حال سرچشمهٔ امید است، الخ. و میتوان به سوررئالیستها ایرادگرفت که این تضادها را پذیرفتهاند بی آنکه بخواهند به شیوهٔ تعقلی حل کنند. با کشش به سوی این تضادها زندگی میکنند و بدینسان بر همهٔ خواستهای متضاد انسان گواهی میدهند. خود آنان این تضادها را تحلیل نمیکنند، و به مفهوم فلسفی این کلمات بایدگفت که درک نمیکنند.

با این همه سوررئالیستها کوشیده اند برداشتی از عقل پیدا کنند که حاصل تجارب شان باشد. و اغلب گمان کرده اند که می توانند آن را در فلسفهٔ هگل پیدا کنند. و شاید در واقع، نسبت دادن تناقض درونی به سوررئالیستها نوعی توجیه هگلی داشته باشد. با وجود این، هیچ سوررئالیستی نخواسته است که به چنین تحلیلی دست بزند، زیرا سوررئالیسم که وسیلهٔ بیان خود را در شعر و نقاشی یافته، نخواسته است تناقضهائی را که ظاهراً در جهان بینی اش وجود دارد، از طریق دیالکتیکی حل کند، یعنی با دادن مفاهیم مربوط به گفتمان منطقی، از طریق امر «ترکیب» بر آنها غلبه کند.

در حالی که هگل فقر اساسی ادراک آنی و آن چیزی راکه وضوح آن فقط احساس شود، اعلام میکند، سوررئالیسم پیوسته به تجربهٔ آنی روی می آورد و در مقام مقایسه با این تجربهٔ قاعده ناپذیر، همهٔ پاسخها و همهٔ راه حل های عقلی و منطقی را تقلیدی و نارسا می شمارد. پس این خود نوعی حقیقت نظام شاعرانه است که سرانجام سوررئالیسم از آن پرده برگرفته است.

اما هر فلسفه ای و هر شعر اصیلی، حتی اگر فرمول ها و بیانات ظاهری شان با هم فرق کند، حقیقت واحدی، یعنی حقیقت انسان و اشتیاق بنیادی او را بیان میکند. تجربهٔ سورر ثالیستی که حاکی از «عدم کفایت» جهان است و در آن واقعیت روزمزگی انکار می شود و شهود قلبی بر «وجود متعالی» تجلی می کند،

نمیخواهدکه خود را محدود شده و یا فریب خورده بداند و از این لحاظ بسیار نزدیکی به تجاربی است که خاستگاه تمام فلسفههای بزرگ است.

با وفاداری جدی و صد در صد به این تجربه است که سوررئالیسم به صورت یکی از نهضتهای فکری مهم قرن بیستم درآمده و در شیوهٔ احساس و زندگی آن تأثیر عمیقی گذاشته است.



## نمونههايي ازآثار سورر ثاليستها

قسمت هایی از بیانیهٔ اول سورر تالیسم (۱۹۲۴)

از بس به زندگی، به ناپایدار ترین جنبه های زندگی، یعنی به زندگی واقعی [ روزمره] ایمان پیدا می شود که سرانجام این ایمان از میان می رود. انسان، این خیالپرداز مسلّم، که روز به روز بیشتر از سرنوشت خود ناراضی است چیزهائی را که مجبور شده است به کار ببرد با بیزاری برانداز می کند، این چیزها را سهل انگاری او و یا کوشش روزمرهاش در اختیار وی گذاشته است، زیرا او حاضر شده است که کار کند یا دست کم بدش نیامده است که بختش را امتحان کند (یا آنچه را که بخت خود می نامد!). آنچه حالا برای او مانده است فرو تنی بزرگی است: می داند که چه زنهائی را «داشته است.»، در چه ماجراهای مضحکی دخالت کرده است، به ثر و تمند و یا فقیر بودن خود اعتنائی ندارد. مثل بچهای است که تازه از مادر زاده شده است و من معتقدم که به ندای و جدان اخلاقیش هم گوشش بده کار نیست. اگر هم چیزی از روشن بینی در او باقی مانده باشد، فقط به سوی کو دکیش بر می گردد که به رغم شکنجهٔ مربیانش باز هم در نظر او آکنده از جاذبه است. در دوران کو دکی، فقدان هر گونه اجبار مشخص، چشم انداز چندین نوع زندگی را در برابر او قرار می دهد و او در این و هم ریشه می دواند. دیگر نمی خواهد چیز دیگری را به جز سادگی می ده ای و نهائی هر چیز بشناسد. هر روز صبح، بچهها بی نگرانی به راه می افتند، همه چیز آتی و نهائی هر چیز بشناسد. هر روز صبح، بچهها بی نگرانی به راه می افتند، همه چیز

نزدیک است، بدترین شرائط مادی عالی است، جنگلها سفیدند یا سیاه. دیگر کسی نخواهد خوابید.

اما حقیقت این است که نخواهند توانست چندان دور بروند. تنها مسئلهٔ مسافت در میان نیست. راه پر خطر است و انسان تسلیم می شود و سهمی از قلمروی را که می بایستی فتح کند، رها می کند. این مخیله ای که حد و مرزی نمی شناخت، دیگر مجاز نیست که خود سرانه عمل کند، مگر در چارچوب سودمندی قطعی، اما این نقش نازل را نمی تواند مدت درازی تحمل کند و در حوالی بیست سالگی، به طورکلی ترجیح می دهد که انسان را به دست سرنوشت تاریک خود رها کند.

انسان که احساس میکند به تدریج همهٔ دلائل زیستن را از دست داده است و عاجز است از اینکه خود را در مقام یک وضع استثنائی نظیر عشق قرار دهد، تلاش میکند که خود را اصلاح کند، اما چندان کاری ازش بر نمی آید، زیرا جسماً و روحاً تابع ضرورت عملی قهاری است که از چشم دور نمی ماند. همهٔ حرکات او فاقد رسائی و همهٔ اندیشههای او فاقد فرا گیری است. از آنچه برایش پیش می آید و باید در آینده پیش بیاید هیچ تصوری ندار د مگر تصور آنچه این حادثه را با انبوهی از حوادث مشابه دیگر مربوط میکند، حوادثی که خود در آنها شرکت نداشته است، حوادث از دست رفته. حتی دربارهٔ آن بر اساس یکی از آن حوادث که نتایجی اطمینان بخش تر از حوادث دیگر داشته است قضاوت خواهد کرد. در این میان به هیچ بهانه ای رستگاری خودش را نخواهد دید. ای مخیهٔ عزیز، آنچه مخصوصاً در تو دوست دارم این است که تو نمی بخشی.

یگانه کلمه ای که هنوز مرا به هیجان می آورد، کلمهٔ آزادی است. فکر می کنم که این تعصب قدیم انسانی را شایسته است که هنوز هم قدر بدانیم و حفظ کنیم. این کلمه بدون شک پاسخگوی یگانه آرزوی مشروع من است. باید قبول کرد که از میان آن همه نکبتی که به ارث می بریم، بالا ترین حد آزادی فکر نیز برای ما به یادگار گذاشته شده است. بر ماست که دربارهٔ آن قضاوت ناشایست نکنیم. به بردگی کشیدن مخیله، حتی اگر ناشی از آن چیزی باشد که وقیحانه خوشبختی می نامیم، فرار کردن از همهٔ آن عدالت متعالی است که در درونمان باقی مانده است. فقط مخیله می تواند به ما بگوید که چه چیزی می تواند باشد. و همین کافی است که بتوانیم آن ممنوعیت و حشتناک را از سر راهمان برداریم. و نیز کافی است که من خودم را بدون ترس از اشتباه تسلیم آن کنم (چنان که گوئی می شد باز نیز کافی است که من خودم را بدون ترس از اشتباه تسلیم آن کنم (چنان که گوئی می شد باز

هم بیشتر اشتباه کرد). آیا مخیله در کجا به بد شدن روی می آورد و سلامت فکر در کجا به خطر میافتد؟ آیا برای ذهن امکان ولگردی، امکانی برای بهبود نیست؟

می ماند دیوانگی و دیوانه، که به حق، اصطلاح «دیوانهٔ زنجیری» را دربارهاش به کار بردهاند. دیوانهٔ زنجیری یا بی آزار... هر کسی می داند که دیوانگان، به زنجیر کشیده شدنشان به سبب ارتکاب یک رشته اعمال قابل سرزنش است، و اگر این اعمال را مر تکب نمی شدند، آزادی شان (یا آنچه ما از آزادی آنها می بینیم) در خطر نبود. من حاضرم قبول کنم که آنها قربانی مخیله شان می شوند، به این معنی که مخیله آنهارا به سوی عدم رعایت بعضی از قوانین می راند که خارج از آنها نوع بشر خود را در خطر می بیند و هر فر دی به سبب دانستن آنها حقوق می گیر د. اما بی قیدی عمیقی که دیوانگان در برابر انتقادهای ما از آنان و حتی مجازاتهای متعددی که برایشان تعیین می شود نشان می دهند، سبب می شود فرض کنیم که آنها استمالت فوق العاده ای از مخیله شان می بینند و از هذیانهای خویش چنان لذتی می برند که حاضرند تحمل کنند آن هذیانها فقط برای خود آنها ارزش داشته باشد. در واقع خيالپردازيها و اوهام منابع لذت كوچكي نيستند. منظم ترین لذات حتی سهم خود را در آنها پیدا میکنند و من حاضرم که شبهای فراوان، آن دست زیبا راکه در آخرین صفحات کتاب فراستِ تن مرتکب دیوانگیهای عجیبی شده است دست آموز کنم. حاضرم تمام زندگیم را صرف شنیدن رازگوئی دیوانگان کنم. آنان آدمهائی هستند با صداقت وسواس آلود و معصومیت هیچ کسی به پای معصومیتشان نمی رسد مگر معصوصیت من. ضرورت ایجاب کرده بود که کریستف کلمب برای کشف امریکا همراه دیوانگان راه بیفتد. و ملاحظه می کنید که این دیوانگی شكل گرفته و استمرار بافته است.

ترس از دیوانگی نیست که باعث خواهد شد ما پرچم محیله را نیمه افراشته کنیم. شیوهٔ رئالیستی که از پوزیتیویسم، از توماس قدیس تا آناتول فرانس الهام گرفته است، در نظر من دشمن هر گونه جهش ذهنی و معنوی است. من از رئالیسم وحشت دارم زیرا از بیمایگی، کینه و خودخواهی سطحی ساخته شده است. رئالیسم است که امروزه این همه

کتابهای رادیکال و نمایشنامههای ناسزاگو به وجود آورده است. دائماً از روزنامهها تغذیه میکند و با علم و هنر در جنگ است و پیوسته پست ترین سلیقهٔ آراء عمومی را با وضوح نزدیک به بلاهت و زندگی سگی را میستاید. فعالیت بهترین ذوق ها از آن فراری است و سرانجام قانون کمترین کوشش بر آنها و بر دیگران تحمیل میشود. مثلاً نتیجهٔ مضحک این وضع در ادبیات، فراوانی رمانهاست. هر کسی با مشاهدات حقیرش قدم در این راه میگذارد. بر اثر ضرورت تصفیهٔ [ این رشته ] اخیراً آقای پل والری پیشنهاد کرده است که منتخبی (تا حد امکان، بزرگ) از جملات اول رمانها فراهم آید تا روشن شود که چه بلاهت هائی مر تک شدهاند. طبعاً نویسندگان بسیار مشهور در این مسابقه شرکت داده خواهند شد. آقای والری هنوز از چنین اندیشهای بر خود میبالد. حبندی پیش به من میگفت که او به سهم خودش، هرگز راضی نخواهد شد که بنویسد: «مارکیز ساعت بنج از خانه بیرون آمد.» اما آیا او به حرفش وفادار ماند؟

اگر سبک اطلاع رسانی محض و ساده که جملهٔ مذکور نمونه ای از آن است، فقط در رمانها رواج دارد، باید تأثید کرد که بلندپروازی رماننویسها چندان فراتر نمی رود. کیفیت حاشیه پردازانه و به طور بیهوده ای شخصی هر یک از یادداشتهای آنها این اندیشه را در من تقویت می کند که آنها مرا دست می اندازند، همهٔ تردیدهای شخصیت اثر را تحویل من می دهند: آیا او بور خواهد بود؟ اسمش چه خواهد بود. آیا در تابستان او را گیر خواهیم انداخت؟ همهٔ این سؤالها به طور کلی حل شده است اما به صورت سرسری. هیچ گونه قدرت و اختیاری به من نمی دهد، مگر اینکه کتاب را ببندم و این کار را اگر از همان صفحهٔ اول بکنم خطا نکر ده ام و اما تحلیلها! هیچ چیزی با بیهودگی آنها قابل قیاس نیست، انباشتن تصویرهای کاتالوگی است. نویسنده هر قدر که دلش بخواهد از آنها قابل می کند، مجال یافته است که همهٔ کارت پستالهایش را تحویل من بدهد. اقتباس می کند، مجال یافته است که همهٔ کارت پستالهایش را تحویل من بدهد.

«اطاق کوچکی که جوان وارد آن شد، کاغذ دیواری زرد داشت، پنجرههاگلدانهای شمعدانی و پردههای توری داشت. آفتاب دم غروب، نور تندی بر همهٔ آنها میانداخت. اطاق هیچ چیز خاصی نداشت. مبلها از چوب زرد و بسیار کهنه بودند. نیمکتی با پشتی بلند و خوابیده، میزی بیضی شکل در برابر نیمکت. یک میز آرایش و آئینهٔ پشت به دیوار میان دو پنجره. صندلی هائی کنار دیوار و دو سه گراور بی ارزش که دختران آلمانی را نشان می داد با پرندگانی در دست. همهٔ اثاث اطاق عبارت از همین بود.» ۱

هر قریحه ای هم ولو به طور گذرا، چنین موتیفهائی را تصویب کند، من حال پذیرفتنش را ندارم. خواهندگفت که این طرحهای بچه مدرسهای در جای مناسب خود می آید و در آن جای کتاب نویسنده حق دارد که مرا به ستوه بیاورد. وقتش را تلف می کند، چون من وارد اطاق او نمی شوم. تنبلی و خستگی نویسنده ها مرا جذب نمی کند. من از تداوم زندگی چنان برداشت ناپایداری دارم که حاضر نیستم دقایق افسردگی و ضعفم را معادل بهترین دقایق بشمارم. می خواهم که انسان وقتی احساسی ندارد ساکت بماند. و توجه کنید که من تازه نبودن را تنها به سبب تازه نبودن متهم نمی کنم. فقط می گویم که من برای لحظات پوچ زندگیم ارزش و اعتبار قائل نمی شوم. و از جانب هر شخصی متبلور کردن لحظاتی که چنین به نظر می رسند، کار ناشایستی است. به من اجازه بدهید این وصف اطاق و اوصاف فراوان دیگری از این قبیل را کنار بگذارم.

خوب، حالاً به مسئلهٔ روانشناسی رسیدهام که دربارهٔ آن به هیچوجه قصد شوخی ندارم.

نویسنده خلق و خوئی را در نظر می گیرد و وقتی این خلق و خو تعیین شد، قهر مانش را در دنیا می گرداند. هر وضعی که پیش آید، این قهر مان که عمل ها و عکس العمل هایش به بهترین و جهی پیش بینی شده است از حسابی که قبلاً درباره اش شده است نباید تجاوز کند، اما به نظر برسد که دارد تجاوز می کند، اما به نظر برسد که دارد تجاوز می کند، به نظر می رسد که امواج زندگی بر می خیزند، او را از جا می کنند و می غلتانند و به زمین می اندازند، اما او همیشه همان تیپ انسانی ساخته شده است. بازی سادهٔ شطر نج که من هیچ علاقه ای به آن ندارم، و این انسان هرچه باشد برای من حریف بی مایه ای است. آنچه نمی توانم تحمل کنم، بحث های بی مقدار اوست دربارهٔ فلان یا فلان حرکت، در مواقعی که نه بردی در میان است و نه باختی ...

... جنون لاعلاج [پر حرفی] برای شناساندن ناشناس و درجهبندی او، انسان را دچار سرگیجه می کند. عشق به تحلیل بر احساسها غلبه می کند او حاصل آن شرح و بسطهای طولانی است که قدرت اقناع شان را از غریب بودن شان می گیرند و با استفاده از زبانی

انتزاعی و پر پیچوخم، خود را به خواننده تحمیل میکنند. اگر اندیشههای کلی که تا کنون فلسفه بحث دربارهٔ آنها را مطرح کرده است، تحلیلهای نهائیاش را در اینجا در زمینهای وسیع تر انجام میداد، من اولین کسی بودم که از آن لذت می بردم. اما این بحثها همه زبان بازی است. نکته پردازی ها و تکلفات زبانی، به جای اینکه موفقیت آمیز باشد، اندیشهٔ واقعی را که خود جستجوگر بود، از ما می رباید. من گمان میکنم که هر عملی، دست کم برای کسی که استعداد انجام آن را دارد، توجیه خود را در خود دارد، از قدرت درخشانی بهرهمند است که کوچک ترین توضیحی آن را ضعیف میکند. و عملاً با این توضیح، آن عمل از انجام گرفتن باز می ماند. از اینکه این گونه واضح و مشخصش کنند، توجیه سودی نمی برد. قهرمانان استاندال زیر ضربات تعریفهای این نویسنده می افتند. تعریفهائی که کم و بیش موفقند اما هیچ چیزی به ارزشهای آنها اضافه نمی کنند. ما وقتی این شخصیتها را واقعاً پیدا می کنیم که استاندال گمشان کرده است.

ما هنوز در زیر تسلط منطق زندگی می کنیم. و من اکنون می خواهم به آن بپردازم. شگردهای منطقی در روزگار ما فقط به حل مسائلی می پردازند که در درجهٔ دوم اهمیت قرار دارند. خودگرائی مطلق که اکنون رواج دارد، فقط مسائلی را در نظر می گیرد که مستقیماً ناشی از تجربهٔ ماست. برعکس، هدفهای منطق برای ما روشن نیست. احتیاجی نیست بگوئیم که تجربه نیز حدود معینی دارد. در قفسی دور خود می چرخد که خروج از آن مشکل است. تجربه معمولاً به سود آنی متکی است و تنها به سمت آن می رود. زیر عنوان تمدن و به بهانهٔ پیشرفت، هر آنچه را که به عمد یا به سهو، خرافات یا خیالپردازی خوانده اند از ذهن بیرون می ریزند. و همهٔ شیوه های جستجوی حقیقت را که کاربرد معمولی ندارد رد می کنند. ظاهراً بر اثر تصادفی فوق العاده، اخیراً قسمتی از جهان کاربرد معمولی ندارد رد می کنند. ظاهراً بر اثر تصادفی فوق العاده، اخیراً قسمتی از جهان دهن — و به عقیدهٔ من مهم ترین قسمت آن سکه کوچک ترین اعتنائی به آن نداشتند، روشن شده است. در سایهٔ کشفیات فروید باید به این عالم ناشناخته توجه کرد. سرانجام بر وشن شده است. جریان فکری تازه ای طراحی می شود که بر طبق آن، انسان جوینده خواهد توانست پژوهشهای خود را بسیار جلوتر ببرد. دیگر تنها در بند واقعیتهای خود در ابسیار جلوتر ببرد. دیگر تنها در بند واقعیتهای

اجمالی نباشد. تخیل، شاید در مرحلهٔ بازیافتن حقوق خویش است. اگر اعماق ذهن ما دارای نیروهای غریبی است که می تواند نیروهای سطحی ما را افزایش دهد، یا پیروزمندانه با آن بجنگد، بسیار جالب است که آن نیروها را در اختیار بگیریم و بعد، در صورت امکان به اطاعت خرد خود در آوریم. خود تحلیل گران هم باید در این راه موفق شوند. اما باید توجه داشت که پیشاپیش هیچ وسیلهای برای پیشبرد این مقصود به دست داده نشده است و رسیدن به نظام تازهای در این مورد، همان طور که کار دانشمند است به گردن شاعر نیز هست. موفقیت در این راه نمی تواند از راههای کم و بیش هوسبازانه به دست آید.

فروید به حق، نقد خود را به مسئلهٔ رویا اختصاص داده است. در واقع قابل قبول نیست که به این قسمت مهم فعالیت روحی این همه بی توجهی شده باشد. زیرا دست کم از تولد انسان تا مرگ او، اندیشه هیچ گونه تداوم را نشان نمی دهد. مجموعهٔ لحظههای خواب، از نظر زمانی، حتی اگر فقط رویاهای خالص، یعنی رویا در خواب را در نظر بگیریم، از مجموع لحظههای بیداری کمتر نیست، تفاوتی که مردم عادی بین جدی بودن حوادث بیداری و حوادث عالم خواب قائل می شوند همیشه مرا به حیرت انداخته است. چون به نظر من انسان وقتی که خواب نیست، بیش از هر چیزی بازیچهٔ حافظه است و در حالت عادی، حافظه چندان قادر نیست که کیفیات رویا را دنبال کند، رویا را از همهٔ نتایج حالت عادی، حافظه چندان قادر نیست که کیفیات رویا را دنبال کند، رویا را از همهٔ نتایج رویا بر می گردد. دچار این وهم است که چیزی را دنبال می کند که ارزش دنبال کردن دارد. به این ترتیب رویا را، مثل شب، داخل پرانتز می گذارد و هیچ استفادهای از آن نمی کند. این وضع غریب، اندیشههائی را به خاطر من می آورد:

۱ ــ رویا، در زمینه هائی که عمل میکند، بر حسب همهٔ ظواهر، به هم پیوسته است و سازمان دارد. فقط حافظه به خود اجازه می دهد که آن را تکه تکه کند، پیوندها را در نظر بگیرد و به جای انتقال رویا به ما، یک رشته رویاها را منتقل کند ... خواب شب پیش من، می تواند شب بعد هم ادامه یابد، و شب آینده هم با دقت و صحت ارزشمندی دنبال شود ...

. . . . . . \_ '

۳ روح کسی که خواب می بیند، با آنچه برایش پیش می آید عمیقاً اقناع می شود. مسئلهٔ اضطراب آور «امکان داشتن» برای او مطرح نیست ... اگر بمیری آیا مطمئن نیستی که از میان مردگان بر خواهی خاست؟ هرکاری که دلت می خواهد بکن. حوادث تاب این را ندارند که تو به تأخیرشان بیندازی. تو نام نداری. سهولت همه چیز باور نکردنی است ...

نمی دانم چه انگیزهای، قوی تر از هر انگیزهٔ دیگر، این حالت طبیعی را به رویا می دهد و مرا وادار می کند که به هنگام نوشتن، یک گروه از حوادثی را باور کنم که از غرابتشان به جای خود خشکم می زند. با وجود این باید آنچه را که به چشم خودم دیده و به گوش خودم شنیده ام باور کنم. این روز خوش فرا رسیده و این حیوان سخن گفته است!...

۲-... من به انحلال آیندهٔ این دو حالت ظاهراً متضاد، یعنی واقعیت و رویا، در نوعی واقعیت مطلق یعنی «فوق واقعیت» معتقدم ...

... حکایت میکنند که «س ـ پل ـ رو» ۱، هر روز وقتی که میخوابید، دم در خانهاش نوشتهای می آویخت به این مضمون: «شاعر مشغول کار است!»

در این مورد باز هم می توان فراوان سخن گفت، اما من می خواستم به این موضوعی که اختصاصاً به اثری جداگانه و مفصل و جدی احتیاج دارد فقط اشاره ای کرده باشم. در این باره باز هم سخن خواهم گفت. فعلاً می خواهم مسئلهٔ کسانی را مطرح کنم که «کینه به غرابت» در دل آنها بیداد می کند ... خلاصه کنم: غرابت پیوسته زیباست و حتی هیچ چیزی نیست که به زیبائی غرابت باشد.

در قلمرو ادبیات تنها غرابت می تواند حتی از نوع ادبی پست تری مانند رمان، اثری در حد لطیفه در بیاورد... در این قبیل رمانها، اشباح و موجودات و همی نقش منطقی بازی می کنند. زیرا ذهن انتقادی گریبان آنها را نمی گیرد که اعتراض کند.

ممکن است این پیشنهاد من خودسرانه جلوه کند، در صورتی که ادبیات شمال و ادبیات شرق پیوسته انواع غرابت را در آثار خود می آورند. ادبیات مذهبی همهٔ سرزمینهاکه جای خود دارد.

«غرابت» در همهٔ عصرها یکسان نیست، بلکه به طور مبهم در نوعی تجلی کلی است که فقط جزئیات آن به ما می رسد. اینها همان «ویرانه»های رومانتیکهاست و

«مانکن»های عصر جدید. یا همهٔ نمادهائی که می توانند حساسیت انسانی را برای مدتی به خود مشغول دارند. با این همه در این زمینههائی که اغلب لبخندی بر لب ما می آورد، پیوسته علاج ناپذیر ترین دردهای بشری تصویر می شود. از این روست که من آنها را جدی می گیرم و از بعضی آثار داهیانهٔ ادبیات که پیشتر از آثار دیگر زائیدهٔ درد و رنجند، جدائی ناپذیر می دانم. چوبههای دار ویون ۱، یونانیان راسین و دیوانهای بودلر از این قبیلند ...

... شبه ۱۱ اثر یانگ ، از سر تا ته یک اثر سور رثالیستی است.

سويفت در شيطنت سوررئاليست است.

ساد در سادیسم سوررئالیست است.

شاتوبریان در عشق به سرزمینهای بیگانه سوررئالیست است.

بنژامن کنستان در سیاست سوررئالیست است.

ويكتور هوگو هر آنجاكه بلاهت خود راكنار مىگذارد سوررئاليست است.

ادگار آلن بو در ماجرا سوررئالیست است.

**بودلر** در اخلاق سوررئالیست است.

**رمبو** در طرز زندگیش سوررثالیست است.

**مالارمه** در رازگوئی سوررئالیست است.

Villon شاعر فرانسوی قرن پانزدهم.
 Edvard Young ۲.

## میدانهای مغناطیسی Les Champs Magnétiques

آندره برتون ـ فيليپ سوپو

در سال ۱۹۲۰ آندره برتون و فیلیپ سوپو، با هم، این اثر را به صورت نگارش خودکار و با سرعت فزاینده نوشتند. آراگون دربارهٔ آن گفت: «این کتابی است که همه چیز با آن آغاز شد.» زیرا در واقع اولین اثر سورر ثالیستی پیش از تأسیس مکتب بود. آشفتگی نگارندگان، طنز، تصویرهای حبرت آور، گفتگوهای فارغ از منطق و بالاخره خیالبافیهای غیرعادی، همه با هم در این اثر نیروهای ناشناختهٔ شعور پنهان را جلوه گر می سازند. اینک نمونه ای از آن:

## تكان نخوريم

ای آوازخوانان کوچه گرد، دنیا بزرگ است و شما هرگز نخواهید رسید.

دنیاکه ۳۶۵ را به اعداد رقومی مینویسد، یادگرفته است که آن را در یک عدد دو رقمی ضرب کند.

من طرف داخلی بازویم یک علامت شوم دارم. یک M آبی که تهدیدم میکند.

چشمان من به جز خودم به هیچ کس دیگر تعلق ندارد. و من آنها را برگونههای تروتازهام که باد سخنان شما پژمردهاش کرده است سنجاق میکنم.

عشق در اعماق جنگلها مثل شمعی بزرگ میدرخشد.

جوانی من در صندلی چرخدار، با دو پرنده بر آستینهای آینده.

در انتظار چه هستیم؟ یک زن؟ دو درخت، سه پرچم؟ در انتظار چه هستیم؟ هیچ!

## یادداشتهائی دربارهٔ شعر (۱۹۳۶)

آندره برتون ـ يل الوار

وقتی یکی از گذشتگان کلمهای راکه از آنِ بدی است به معنی خوب به کار می برد، خطرناک است که جملهٔ او در کنار جملهٔ دیگری باقی بماند. بهتر آن است که معنی بد را برای کلمه باقی بگذاریم. برای استفادهٔ خوب از کلمهای که متعلق به بدی است باید حق داشت. کسی که کلمات متعلق به خوبی را در مورد بدی به کار می برد، خوبی را در اختیار ندارد. باور نکرده است. هیچ کس دلش نمی خواهد که کراوات ژرار دونروال را یه گردن بزند.

ایزیدور دوکاس: ۱۱شعار،

باید هر چیزی راکه متعلق به سزار نبوده است، از او پس گرفت. آندره برتون و پل الوار

کتابها نیز همان دوستانی را دارند که آدمها دارند: آتش، رطوبت، جانوران، زمان، و محتوای خود آنها. اندیشه جنس ندارد. تولیدمثل نمی کند.

دىياچە.

وجود شعر اساساً قطعی است. از این رو بایدبر آن بالید. از این نظر شبیه شیطان است. می توان در قبال شعر کر بود و در قبال شیطان کور. نتایج هر دو محسوس است.

اما آنچه همه می توانند تأئیدکنند و ما میخواهیم که باشد، مرکز و مظهر توانای دلیل کمی است که ما داریم بر اینکه خودمان هستیم.

شعر باید هزیمت عقل باشد. چیز دیگری نمی تواند باشد.

هزیمت: نوعی فرار بعد از شکست است، اما رسمی، اما قانع کننده. تصویر آنچه آدم باید باشد، حالتی که کوشش ها تأثیری در آن ندارند.

انسان میخواهد چیزی را تکمیل کند یا در ناب ترین و زیبا ترین حالتش نشان دهد، اما خرابش می کند.

در شعر: گوش میخندد دهان ناسزا میگوید عقل و بیداری است که می کُشد

خواب است که رویا می بیند و روشن می بیند. صورت خیال و وهم است که چشمها را می بندد نقص و خلاً است که آفر بده می شود.

چند نفری دربارهٔ شعر عقیدهای چنان مبهم دارندکه همان ابهام این عقیده، در نظر دیگران و برای آنان تعریف شعر است.

#### شعر

تلاشی است برای اینکه با فریادها، اشکها، نوازشها، بوسهها، آهها و یا با اشیاء، آن چیزها یا آن چیزی راکه زبان گفتار به طور مبهم میخواهد بیان کند، در آنچه ظاهر زندگی یا طرح مفروض آن را دارد نشان دهیم یا تثبیت کنیم.

این حوز ماید درگری قابل توصیف نیست. از نوع آن انرژی است که هرگز به ما نمیگوید که چیست؟

اندیشه باید در شعر مخفی باشد همان طور که خاصیت مُغّذی بودن در میوه. میوه غذا نیست، اندیشهای بیش نیست.

شعر نقطهٔ مقابل ادبیات است. بر همهٔ انواع بتها و پندارهای رثالیستی فرمان میراند. خوشبختانه دوگانگی موجود بین زبان «حقیقت» و زبان «آفرینش» را حفظ میکند

و این نقش آفریننده و واقعی زبان، از طریق عدم ضرورت کامل و پیشینی موضوع تا حد امکان مسلم شده است.

موضوع شعر همانقدر خاص آن است و در عین حال اهمیت آن برای شعر همانقدر کم است که اسم کسی برای خود او.

بعضی ها در شعر یک سرگرمی می بینند که هرگونه نفعی دارد، صناعتی مبتذل که همیشه مقبول است. می توان تعداد سازندگان اتومبیل و گلولهٔ توپ را افزایش داد.

دیگران در آن پدیده یک خاصیت و یا فعالیت کاملاً ثانوی را میبینندکه هیچ گونه رابطهای با موقعیت انسان ندارد و صمیمیتی است در میان آشنائی، طول زمان، روابط جنسی، حافظه، رویا و غیره. فصلی از نادیا Nadja اثر آندره بر تون

نادیا Nadja (یا با تلفظ فرانسوی آن «ناجا» که در سال ۱۹۲۸ نوشته شد، در امر «جستجوی تصادف عینی» سورر ثالیستها نقش تعیین کننده دارد. ملاقات با نادیا، «روح سرگردان»، در اکتبر ۱۹۲۶ در پاریس، آندره بر تون را دستخوش «شور شدید سمبولها» میکند. او یادداشتهای دقیقی از این ماجرا بر میدارد که کتاب حاصل آنهاست. «حوادث لغزان» و «حوادث پر تگاهی»، و در خلال آنها عکسهائی که مادیت نشانهها را تأثید میکنند، از شاعر مسافری می سازند که قدم در راه پی بردن به معنی آزادی و عشق نهاده است. هر چند که با افتادن نادیا به تیمارستان، احساس شکست بر همهٔ احساسهای دیگر غلبه میکند. نقل همهٔ گفتههای بر تون دربارهٔ تیمارستان و جنون در اینجا امکان ندارد. اما همان قسمت مختصری که نقل شده است انسان را به یاد «تاریخ دیوانگی» اثر معروف میشل فوکو میاندازد و این پرستش را برای خواننده ایجاد میکند که آیا

... نادیا را باز هم بارها دیدم. اندیشهاش روشن تر شده و بیانش ظرافت و تازگی و عمق بیشتری پیداکرده بود. امکان داشت که در عین حال، مصیبت جبران ناپذیری که قسمتی از وجود او را، و انسانی ترین قسمت آن را، با خود می برد، مصیبتی که آن روز بر

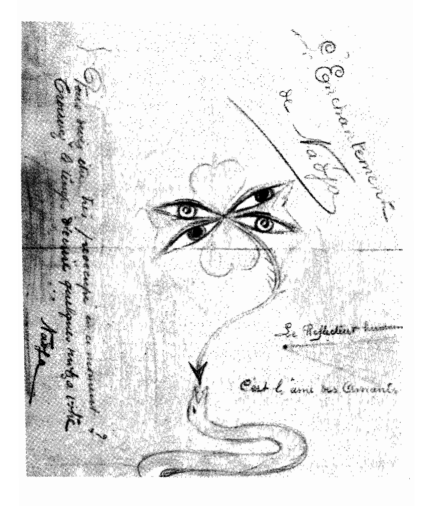
من معلوم شده بود، كمكم مرا از او دور كند. من مسحور اين شيوهٔ رفتاري بودم كه ناشي از کشف و شهو د محض بو د و هر لحظه به معجز های شباهت داشت، در عین زُحال دستخوش این احساس خطر بودم که هرگاه ترکش می گویم، در گرداب آن زندگی می افتداکه در بیرون از وجود او ادامه دارد و در میان سازش های گوناگون از او می خواهد که غذا بخور د و بخوابد. زمانی سعی کر دم که امکان آن را برایش فراهم کنم، زیرا در واقع به جز من از کسی چنین انتظاری نداشت. اما بعضی روزها به نظر می رسید که تنها با حضور من زنده است و کوچک ترین توجهی به گفته های من ندارد. و حتی وقتی که دربارهٔ چیزهای به اهمیت با من سخن می گفت و یا خاموش می ماند، هیچگونه توجهی به ملال من نمی کرد و اصلاً دربارهٔ اینکه بتوانم او را پاری کنم تا بتواند این نوع مشکلاتش را به طور طبیعی حل كند. سخت دچار شك بودم ... بيهوده است كه در اينجا بر تعداد نمونههاي اعمال غیرعادی او بیفزایم، اعمالی که ظاهراً فقط به ما دو نفر ارتباط داشت و رویهم رفته مرا طرفدار نوعی غایتگرائی می ساخت که به انسان امکان می دهد خصوصیت هر حادثه ای را تشخیص دهد، همان طور که بعضی ها به مسخرگی ادعاکر دهاندکه خصوصیت همه چیز را ۱ شرح می دهند، از اموری صحبت می کنم که نادیا و من در یک لحظه شاهد آنها بودیم، یا یکی از ماها به تنهائی شاهد بود. دیگر نمیخواهم همه چیز را در سراسر روز به خاطر بیاورم، مگر چند جملهای که در برابر من بر زبان آمد و یا به یک حرکت در برابر چشمان من به دست او روی کاغذ آمد: جملاتی که به بهترین وجهی لحن صدای او را در آنها می یابم و طنین آن در من عظیم است:

با پایان نَفَسَم که سرآغاز نَفَس شماست.

اگر بخواهید، من برای شما هیچ خواهم بود، یا فقط یک نشانه.

چنگال شیر سینهٔ تاکستان را می فشارد.

۱. در این زمینه، همان طور که تصور می رود، هرگونه اندیشهٔ «غایت شناختی» پیشاپیش کنارگذاشته شده
 است.



گل عاشقان (صفحهٔ ۹۳۱)

رنگ صورتی از سیاه بهتر است، اما با هم کنار می آیند.

п

در برابر راز، ای مرد سنگی مرا دریاب.

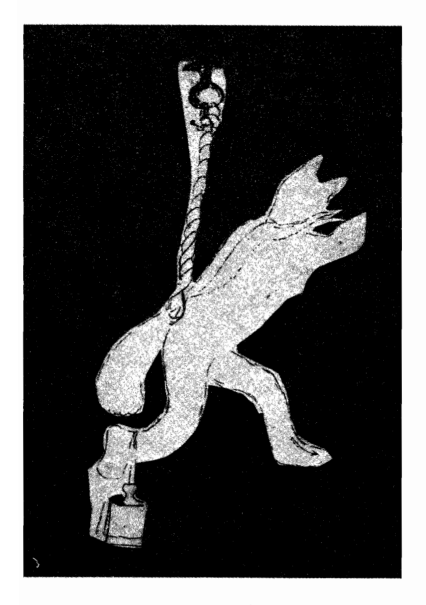
تو آقای منی. من ذرهای هستم که در گوشهٔ لبهایت نفس میکشد یا جان میدهد. میخواهم با انگشتی که در اشک خیس شده است، صفا را لمس کنم.

این ترازوئی که در ظلمت حفرهای پر از گلولههای ذغال در نوسان است برای چیست؟

نباید اندیشه هایش را با وزن کفش هایش سنگین تر کند.

همه چیز را میدانستم. بسیار کوشیدم که در جویبار اشکهایم چیزهائی بخوانم.

نادیا برای من گل شگفتانگیزی ابداع کرد: «گل عاشقان». در اثنای ناهاری در بیرون شهر بودکه این گل بر او ظاهر شد و من او را دیدم که با ناشیگری شدیدی می کوشید که آن را بازسازی کند. نقاشی را چند بار از سر گرفت تا بهتر کندو بتواند به چشم ها حالت متفاوتی بدهد. اساساً وقتی که با هم گذراندیم باید زیر این نشانه قرار بگیرد و آن نماد ترسیمی است که کلید همهٔ تصاویر دیگر را به نادیا داد. بارها کوشش کرد که تصویر



رویای گربه (صفحهٔ ۹۳۳)

مرا به موهای سیخ سیخی که گوئی هواکش بزرگی آنها را رو به بالا بکشد بسازد. شبیه شعلهای بلند. این شعله در عین حال شکم یک عقاب را تشکیل می داد که بالهای سنگینش از دو سوی سر من پایین آمده بود. به دنبال تذکر نا به هنگامی که دربارهٔ یکی از آخرین طرحها، و بی شک بهترین آنها داده بودم، او تمام قسمت پائین طرح را که بی تردید شگرف ترین قسمت آن بود پاره کرد. طرح که تاریخ ۱۸ نوامبر ۱۹۲۶ را دارد تصویر نمادینی از من و او را نیز دارد: پری دریائی که او خود را در قالب آن مجسم می کرد، یک لولهٔ کاغذ به دست دارد. غولی با چشمان براق درون نوعی ظرف با سر عقاب که آکنده از قلم، به مفهوم اندیشه هاست دیده می شود. «رویای گربه» حیوان را بر سر دو پا نشان می دهد که می کوشد فرار کند، اما نمی بیند که با و زنه ای به زمین محکم شده است و با طنابی که در عین حال فتیلهٔ بی اندازه کلفت یک چراغ سرنگون است از سقف آویزان شده است. این تصویر برای من بسیار مهم بود. نوعی دکوپاژ عجولانه، پس از تجسم صحنه ای در پیش چشمش بود ...

... چند ماه پیش آمدند و خبرم کردند که نادیا دیوانه شده است. از قرار، به دنبال حرکات غیرعادی که در راهروهای هتل محل اقامتش کرده بود، او را به بیمارستان روانی «وکلوز» تحویل داده بودند. اگر کسان دیگری به جای من بودند، مسلماً دربارهٔ این ماجرا داد سخنان بیهوده می دادند و آن را نتیجهٔ طبیعی اعمال و رفتار گذشتهٔ او می دانستند و آگاه ترینشان می کوشیدند که ریشهٔ آن را در آنچه من قبلاً از نادیا نقل کرده ام و در اندیشه های هذیان آلود او جستجو کنند و شاید آن را به دخالت من در زندگی او که عملاً مایهٔ رشد این قبیل افکار بود و اهمیتی بسیار تعیین کننده داشت حمل می کردند. در مورد حرفهائی از قبیل «آه! بالاخره!»، «ملاحظه می فرمائید!»، «من پیش بینی می کردم!»، «در این شرائط»، از دهان ابلهان بی ارزش، ترجیح می دهم که آنها را به حال خود و اگذارم. اصل قضیه این است که من فکر می کنم برای نادیا زندگی در در ون تیمارستان با زندگی در بیرون فرق زیادی نداشته باشد. با این همه ممکن است متأسفانه صدای کلیدی که در قفل بیرون فرق زیادی نداشته باشد. با این همه ممکن است متأسفانه صدای کلیدی که در قفل می چرخانند، یا چشم انداز زشت باغچه برای او متفاوت باشد، یا اعتماد به نفس کسانی که می چرخانند، یا چشم انداز زشت باغچه برای او متفاوت باشد، یا اعتماد به نفس کسانی که وقتی نمی خواهید کفش تان را واکس بزنید سؤال پیچ تان می کنند، مثل پروفسور «کلود» در بیمارستان «سنت آن» با آن پیشانی آدمهای نادان و قیافهٔ لجباز که از



پروفسوركلود (صفحهٔ ۹۳۳)

مشخصات اوست: («عدهاي بد شما را مي خواهند. نه؟» \_نه آقا \_ دروغ مي كويد، هفتهٔ پیش به من گفت که عدهای بد او را میخواهند.» یا «شما صداهائی می شنوید. بسیار خوب! آیا آن صداها مثل صدای من است؟ \_نه آقا \_خوب، دچار تو هم سمعی است.» و از این قبیل ...)، یا اونیفورم نفرت آور که فرقی با اونیفورم دیوانه های دیگر ندارد، یا تلاش لازم که باید برای تطبیق خویش با چنان محیطی کرد، چون در هر حال آنجا هم محیطی است و تا حدی ایجاب میکند که انسان خود را با آن تطبیق کند. برای اینکه بدانیم که در در تیمارستانها دیوانه می سازند، همان طورکه در دارالتأدیبها تبهکار می سازند، احتیاجی نیست که در تیمارستانها زندگی کنیم. آیا هیچ چیزی نفرت آورتر از این دستگاههای به اصطلاح محافظ اجتماع نیست که به سبب یک گناه کوچک، یا اولین اهمال در رعایت نزاکت یا آداب عمومی آدمی را پیش آدمهای دیگری می اندازندکه مجاورت آنها برایش خطرناک است و به ویژه او را از ارتباط با همهٔ کسانی که اخلاق و رفتارشان از او بهتر و جا افتاده تر است محروم کنند. روزنامهها به ما اطلاع دادند که در کنگرهٔ اخیر روانیز شکی، از همان جلسهٔ اول، همهٔ حاضران یافشاری افکار عامه را دائر پر اینکه امروزه بیرون آمدن از تیمارستان امکان ندارد همانسان که درگذشته بیرون آمدن از صومعه ممكن نبود، به اتفاق محكوم كردند. اين عقيده راكه كساني كه هيچ كاري به تیمارستان نداشتند و در آینده هم در آنجا هیچ کاری نخواهند داشت برای تمام عمر در آنجا زندانی شوند. و حال آنکه امنیت عمومی، آنقدرکه میخواهند به ما بقبولانند در خطر نیست ...

... باید بگویم که نمی دانم چرا باید یک موجود انسانی را از آزادی محروم کنند. آنها «ساد» را در بند کردند. نیچه را در بند کردند، بودلر را در بند کردند. شگردی که عبارت است از غافلگیر کردن شما در دل شب، و تسلط بر شما با پوشاندن پیراهن مخصوص دیوانگان خطرناک یا وسائل دیگر معادل شگرد پلیس است که یواشکی هفت تیری در جیب شما میگذارد. من می دانم که اگر دیوانه بودم و چند روزی زندانیم می کردند، از مجالی که یکی از آن تسکینهای موقت بیماری به من می داد استفاده می کردم و یکی از آنات سکینهای موقت بیماری به من می داد استفاده می کردم و یکی از آن تسکینهای موقت بیماری به من می داد استفاده می کردم و یکی از آن تسکینهای موقت بیماری به من می داد استفاده می کردم و یکی از دیوانه به دست کم به عنوان دیوانه بی آرام در یک سلول انفرادی جا می گرفتم و شاید دیگر مزاحمم نمی شدند ...

## قطعات روزنامه

آندره برتون در مقالهٔ «راز هنر سحرآمیز سوررثالیست» که در سال ۱۹۲۴ انتشار داد پس از تعلیم روش شاعری و نویسندگی سوررثالیستی، سه نمونه از شعرهائی که با بریدن عناوین و مطالب روزنامه ها و چسباندن آنها در زیر هم به دست آمده است ارائه داد. ترجمهٔ یکی از آنها، با همان قیافهٔ اصلی اش از این قرار است:

ش

يك طنين خندة

ياقوت در جزيرة سيلان

زيباترين حصيرها چهر أو يؤمر ده دارنك

در زندان

در یک مزرعهٔ دور افتاده

روز به روز

شدیدتر می شود

**مطبوع** یک راه کالسکه رو

شما را به سواحل ناشناخته ميبرد

9949

**برای قدیس خود دعا میکند** صنعتگر روزمرهٔ زیبانی شما

# من آنچه با تو گفتم از: پل الوار Paul Eluard (۱۹۵۲ – ۱۹۵۲)

من آنچه با توگفتم برای ابرها بود من آنچه با توگفتم برای درخت دریا بود، برای هر موج برای پرندگان در میان برگها برای سنگریزههای هیاهو برای دستهای آشنا

برای چشمی که چهره می شود یا چشم انداز و خواب آسمانی به آن می دهد همرنگش برای هر شبی که بیاشامی

من آنچه با توگفتم برای اندیشههای تو بود و برای گفتهها تو هر نوازشی هر اعتمادی زنده میماند. مشاهدات تازه از: بل الوار

حیاطهای کوچه بسته است

مردک را می ترساند زیرا خودش کوچک است و لباس ها بزرگ

لباسهای خانوادهٔ بزرگ

اشعهٔ آفتاب محکوم است

یک شیشه نثرا یکرلیوال آر

دو جفا عینک یک درجیز پیراهن

لسیاری انگروه ک

امًا چراغهای آبی

آسمان ژوئيه

دختران دختران منند

اما فرداسایهٔ پاهایم را به عقد ازدواج سایهٔ پدرم

در می آورم

[از کتاب «نتایج رؤیاها»]

# نیمه راه زندگی

از: روبردسنوس (۱۹۴۵ \_ ۱۹۰۰) Robert Desnos

لحظهٔ حساسی در زمان وجود دارد

لحظه ای که شخص، درست به نیمه راه زندگی اش می رسد، حزئی از یک ثانیه،

تکهٔ زودگذری از زمان، تندته از یک نگاه،

تندتر از ذروهٔ التهابات عشق،

تندتر از نور.

و شخص درین لحظه سریعالتأثر است. از خیابان دراز میان شاخ و برگ درختان

به سوی برجی که زنی در آن خوابیده است سر میکشد، زنی که زیبائیاش در برابر بوسهها و در برابر فصول مقاومت می کند،

زنی که زیبانیاش در برابر بوسهها و در برابر فصول مفاومت میکند. چون ستارهای در مقابل باد و صخرهای در مقابل امواج. کشتی لرزانی پیش میرود و سروصدا میکند،

در بالای درختی پرچمی در نوسان است،

زنیکه بسیار آراسته است اما جورابهایش روی کفشهایش افتاده

در گوشهٔ کو چهای ظاهر می شود: دچار لرزش و هیجان است، چراغ کهنهای را که دو د می کند با دست نگاه داشته است. و باز بارير مستى در گوشهٔ بلى آواز مى خواند، و باز عاشقی لبهای معشوقهاش راگاز می گیرد، و باز برگ گل سرحی روی یک بستر خالی می افتد، و باز سه ساعت بزرگ زنگ ساعت معینی را به فاصلهٔ جند دقیقه از همدیگر می نوازند، و باز مر دی که در کوچهای راه می رود بر می گردد زیرا او را به اسم صداکر دهاند اماکسی راکه این زن صدامی کند او نیست، و باز وزیری با لباس رسمی که دامن پیراهنش در میان شلوار و زیرشلواری مجاله شده و به شدت ناراختش کر ده است دارالایتامی را افتتاح میکند، و باز از کامیونی که با تمام سرعت در دل شب از کو چهای خالی می گذرد گو جەفرنگى بزرگى يائين مىافتد و چرخزنان توی جوی آب می رود و بالاخره بيرونش خواهند آورد، و باز حریقی در طبقهٔ ششم عمارتی روی داده است و در دل شهر با سکوت و بی اعتنائی زبانه می کشد، و باز مردی تصنیفی راگوش می دهد که مدتها بو د فراموشش کرده بو د و باز فراموشش خواهد كرد. و باز چيزهاي زيادي

چيز هاي ديگري که مر د در لحظهٔ کو تاه نيمه راه زندگيش مي بيند،

و چیزهای زیاد دیگری در کو تاهترین لحظهٔ عمر زمین اتفاق میافتند.

او راز این لحظهٔ کوچک را در مغز خود میپروراند

اما می گوید: «این افکار سیاه را از مغز بیرون کنیم.»

واین افکار سیاه را از مغز بیرون میکند.

چه مي تواند بگويد،

چه می تواند بکند

بهتر از این؟

چه ظهر شگفتی از: رنه کرول (۱۹۳۵ \_ ۱۹۰۰) René Crevel

چه ظهر شگفتی به دنبال صبح را کد. تو در برابر آئینهات تنها هستی. گوشهای تو زیباتر از آن است که هر دوی آنها را

نشان بدهی. گیسوانت را تکان می دهی و ناگهان، همهٔ آن با هم به سمت راست سرازیر می شود. در سمت چپ، صدفی گلی رنگ و شفاف بر بستری از خزهٔ درخشان خفته است. زود، زود، زود، به سوی قصری بشتاب که در آن نور دیگری نیست. مگر رقص و بازی ماهی ها یشت شیشه ها.

بادبادکهای امید، ستارگان جنون، بیشههای کینه، حبابهای رنگین کمان، گلهای سفید عشق، پیچکهای خیانت، هیاهوی تشنگی، میوههای دریا، گلهای امواج، کبو ترهای شفاف، پرندگان آسمان آب، چه سپیدهای در ژرفنای دریاها این بندبازی صدفها را نقاشی کرده است؟ خورشیدهای ناشناخته بر مایوهای آنها چنان اشعه ای باقی گذاشته است که تو «سنتیا» Synthia ، تو برای سراسر عمر درخشان شدهای. بخزید ای مارماهیها، شما از کوههائی پایین آمده اید که در آن مار بودید. بخزید و به اعماق دریای دسارگاس های کاسنی همدیگر گره بخورید. بوزههای کاسنی

رنگ آواز خوانان گنگ به شبشهها کوبیده می شود، مرکز یک عقیق یمانی غول آسا از

حریقی خیره کننده روشن می شود و در همان حال بر گردوخاک سطح بیرونی آن، میمونهای کوچک هیچ و پوچ، ریشخند کنندگان را وادار می کنند که دیگر نخندند و در چهرهٔ جانوران اضطراب غرور آمیز انسانی خود را بشناسند. اما سگ سران و هوسهای اقناع شدهٔ آنها برای تفریح تو نبودای زن سیاحتگر. و نیز برادران غول پیکر آنها که یگانه بازی شان تبدیل پوست موز به گلهای لطیف است برای تو چه اهمیتی داشتند.

در نیمه روز، در بزرگ ترین پایتخت دنیا، احساس می کنی که نیروهایت رشد می یابد.گیاه سبز است، خورشید مدور، و راههائی که از باغ نباتات و باغ وحش می گذرد ساده تر از جادههای مزارع. تو سرافکنده به گوشهای از دنیا می روی که باید درندگانش را از نقاط دیگر بخواهد، درندگانی که اروپا می خواهد آنها را به فراموش کردن فریادهای عظیم و گوش خراش جنگل محکوم کند، جنگلی از آهن رنگ کرده، با حرارت مرکزی، بیهوده کوشیده است که از افریقا تقلید کند، و به جای نغمهٔ آزاد و پرطنین، غرغر مداوم تبعیدیان بلند است. تملق گندیدهٔ لاک پشتهای درشت، خشم مضحک شیران، ناسزا گوئی ببرها، نفرت و تحقیر پلنگان، طنازی مارهای کبراکه طناز تر از آنند که عفیف باشند. خواب دروغین تمساحها. «سنتیا»، تو هرگز قفسها و آکواریومها را در میان چمنها فراموش نخواهی کرد، اما چون نه این ماهی که به طور استثنائی مسطح است، نه این ببر سیاه می توانند سرنوشت تو را تثبیت کنند، تو بی آنکه سر برگردانی این باغ وحش را ترک می کنی.

شامگاه همان روز در ساعت هفت تو در پایتختی در آن سوی دریای مانش خواهی بود و همهٔ یک خانواده را خواهی پذیرفت به خاطر یک داماد بسیار زیباکه چشمانش در نظر تو به رنگ آسمان «هاوانا» که دیگر آبی نیست و به رنگ تنباکو است. در سایهٔ هدیهٔ مرد بی چهره، این رنگ قهوهای کمکم به رنگ فلز زرد بدل خواهد شد. بدینسان سپاس بر کسی که با جراحی کردن بکارتت، چمدانی از رؤیاها برای تو می آفریند. تو به بهشت سفر می کنی و هر یک از روزهای تو ساعت هائی از واحهٔ سکون دارند.

باری، لحظهٔ توقف فرا رسیده است. تو در کوچههای هوای نفس قدم زدهای برای کودکیکه زن میشود سخنگفتهای. اما دیر وقت است ای زن اسرار آمیز. تو رهگذری باید بدرودگفت. فردا دوباره به سوی مه مبدأت روان میشوی. در شهری سرخ و

خاکستری اطاقی بی رنگ خواهی داشت با دیوارهای نقرهای، با پنجرههای گشوده به سوی همان ابرهاکه تو خواهرشان هستی. در آسمان بهار آن است که باید شبح چهرهٔ تو را جستجو کرد و حالات انگشتان تو را.

شهری، با رانهای از هم گشوده، برهنه به روی دریای فروزان خفته است.

# آيا خوابم؟

از: آنتونن آرتو **Antonin Artaud** 

```
نه خواب نیستم
```

برای اینکه نخوردن را یاد بگیری باید یاک پاک باشی.

دهان گشودن، یعنی با انواع بوهای بد روبرو شدن.

بهتر که بیندی دهان را

آنگاه دیگر نه دهان

نه زبان

نه دندان

نه حلق

نه مری

نه معده

نه شکم

نه مقعد

خودم را از نو خواهم آفرید.

يك قطعة سورر ئاليستى

(از راه نگارش خودبه خود به دست آمده است.) م

از: رم*ون کنو* (۱۹۷۶ <u>–</u> ۱۹۰۳) Raymond Queneau

لولههای توپ از برف وادیهای نومیدی مدام را بمباران میکنند. جسدهای چندین ساله، حاشیههای آسمان دیگر اطاق عشق نیستند. طاعون با خندهٔ نقره ایش پنجرهها راکه چارچوبهٔ پلاتین دارند احاطه کرده است. فلز مذاب از کبو تران غول آسا روی کاغذهای خشک کن روان است: بعد، فشرده شده به آتشفشانها و معادن فلزات فرستاده می شود. خرده ریزهای سرب، خرده ریزهای مرمر، فلزها و زغالها، جهان زیرزمینی که هیچ کس در آن گردش نمی کند. شما مگر همان روحی نیستید که به پاهای مرگ افتادید؟ گلولای قرمز اقیانوسها، استخرهای فلز گونه، ماهی های کور، خزههای سفید شدهٔ دریا، اسرار اعماق انعکاسهای لاینحل آسمان اینک آثار ستارهٔ دنبالهداری که در مقابل یک درخت جنگلی کهنسال تر از «ماه بابا» ناپدید شد. و دوائر سنگهای آسمانی، ستارههای کوچولو روی سر تمام ملتها می ریزند، زنها آنها را گرد می آورند که پیانوهاشان را با

امسال انگورها نخواهند رسید، گلها با اولین فریادهای مزارع، بی میوه خواهند مرد... فسیلها، گرانیت، فلدسپات، کریستالها، میکا، ریگهای طلا، انسان آنها را بین انگشتهای خونین شان مثل موم خواهند مالید. پاهایشان هم برای اینکه شریک این کار باشند آنها را زیر پاله میکنند. تونلها راهروهای معدن می شوند. سپس طبع آتشین این دنیای بی زندگی در اولین اشعهٔ زهد تازهای، انسانیت را دوباره به دست خواهدگرفت.

## اینک بیماری ...

از: ژرژ هونیه G. Hugnet

اینک بیماری صدائی قوی تر به من بخشیده است. من بیمارم، من بزرگم: مرا دزدیدهاند،

> همه حضور دارند و من خشمگینم. عظمت بیماری در پهلوهایم می طید.

بازوانم گندمگون شده و طفولیت بوی گوشت می دهد. در شهری دور دست، سر تنهای من

ماوراء دیوارها صدای من که چون پتکی فرود می آید.

بر فراز سرم، بازوی رگ دارم، دوستانم در دادگاه طفولیت محاکمه شدند.

بی اعتنایی قربانیان بر روی بی عدالتی سنگینی میکند.

و آنهایی که اعدام شدهاند ما را تحقیر میکنند.

اما بیماری، مرا روئین تن ساخته است.

به زودی خواهم توانست بخندم یا خودم را بکشم ـخودم من نامها را صداکردم و سپس از ته دل

بر روی بقیه که ارزش خشونت مرا نداشتند تف کردم. بااطمینان از اینکه حق سخن گفتن و زیستن دارم. و حق اینکه به دلخواه خودم اشتباه کنم. مانند طاعون و گرسنگی. توصیف یک شام سران در پاریس فرانسه از: ژاک پرور (۱۹۷۷ \_ ۱۹۷۰) Jacques Prevert

> آنان که پارسایانه آنان که خوب و جانانه

آنان که میسه رنگند آنان که می درنگند آنان که ب<sup>ن</sup>ور دارند

آنان که باور دارند که باور دارند آنان که با بار دارند ــ با بار دارند.

آنان که قلم دارند آنان که قلم کارند آنان که می آندروماکند

آنان که می امپرمثابلند آنان که می نستعلیقند آنان که تریگ سیداند

آنان که به آهنگ میخوانند

آنان که برق میاندازند

آنان که شکم دارند

آنان که چشم به زمین میدوزند

آنان که می تو انند جو چه را تقسیم کنند

آنان که مغزشان از درون طاس است

آنان که دستهٔ سگان شکاری را تقدیس میکنند

آنان که به پایشان افتخار می دهند.

آنان که مردگان را از جا بر میخیزانند

آنان که سر نیزه می زنند ...

آنانكه توپها را به بچهها ميدهند

آنانكه بچەھا را بە توپھا مىدھند

آنانکه در آبند و غرق نمیشوند

آنان که «پیره» را به جای یک آدم نمی گیرند

آنان که بالهای غول آساشان نمی گذار د بر واز کنند

آنان که درخواب، خر دههای بطری شکسته را روی دیوارچین می کارند

آنان که وقتی گوشت بره میخورند گرگی روی صورت خود میگذارند.

آنان که تخم مرغ می دز دند اما جرأت پختن آن را ندارند

آنان که چهار هزاروهشتصدوده متر مون بلان دارند، سیصد متر برج ایفل و [بیستوینج سانتیمتر دور سینه و به آن می نازند

آنان که از پستان فرانسه شیر می مکند

آنان که می دوند، می پرند و از ما انتقام می گیرند، همهٔ اینها و عدهٔ فراوان دیگری با [ رضایت کامل در کاخ الیزه بودند، سنگریزه ها را زیر پایشان به صدا در [ می آوردند، همه همدیگر را هُل می دادند، از هم پیشی می گرفتند، زیرا ] یک شام بزرگ سران برقرار بود و هر کسی سری را که می خواست برای [ خود درست کرده بود.

یکی سر یک پیپ گلی، دیگری سر یک دریا سالار انگلیسی، همراه سرها، [گلولههای بوگندو بود...سرهای حیواناتی که بیماری مغزی دارند، سرهای [ اوگوست کنت، سرهای روژه دولیل، سرهای سنت ترز، سرهای پنیر [ عالی، سرهای پا، سرهای عالیجناب و سرهای شیرفروش.

بعضیها برای خنداندن مردم، روی گردنشان سرهای جذاب گوساله داشتند و این [ چهرهها چقدر زیبا و چقدر غمزده بود. علفهای سبز کوچک در [ سوراخهای گوششان، مثل خزه در گودی سنگهاکه هیچ کس نمی بیندش. مادری باسر مرده خنده کنان دخترش را باسر یتیم به دیپلمات پیرکه برای خود سری [ از سرزمین خورشید درست کرده بود نشان می داد.

واقعاً لَذَت بخش و جذاب بود و سليقهها چنان قبول كردنى و مطمئن بودكه چون [ رئيس جمهور با سر پرشكوه يك تخممرغ كريستف كلمب ظاهر شد، همه [ دچار هذيان شدند.

رئیس جمهور وقتی که دستمالش را باز میکردگفت: «ساده بود، اما لازم بود که [فکرش را میکردیم.» در برابر این همه شیطنت و سادگی مدعوین [نتوانستند بر هیجان خود غلبه کنند. یک کارخانه دار بزرگ از چشمهای [تمساح مقوائیش اشک شادی واقعی می ریزد و یک کارخانه دار کوچک [میز راگاز میگیرد. زنهای زیبا آهسته سینه شان را می مالند. و دریاسالار [که از هیجان بیخود شده است، شیپور شامپانی اش را از سرگشاد می آشامد و [ته شیپور را می جود، با رودهٔ سوراخ دست به دسته های صندلی میگیرد و [سر پا می ایستد و فریاد می زند «اول بچه ها ...» و می میرد.

تصادف عجیب آنکه همسر آن مرحوم، به پیروی از نصایح خدمتکارش همان روز [صبح یک سر عجیب بیوهٔ جنگی برای خود فراهم کرده بود. با دو چین [اندوه درگوشهٔ دهان و دوکبودی درد و رنج در زیر چشمان آبیش.

او که روی صندلیش به پا خاسته است به رئیس جمهور اعتراض میکند و با فریادهای [ بلند مستمری نظامی میخواهد و این حق راکه روی لباس شبش زاویه یاب [ شوهرش را مثل گردن بند به گردن بیاویزد.

کمی که آرام شد، نگاه زن تنها را روی میز گردش می دهد و وقتی بین پیش غذاها، [فیلههای شاه ماهی می بیند، بی اختیار هق هق کنان دست می برد و از آن بر [می دارد و بعد از برای بار دوم به یاد دریاسالار که وقتی زنده بود اغلب [شاه ماهی نمی خورد با این همه آن را خیلی دوست داشت. بالاخره رئیس

[تشریفات او را خبر می کند که باید دست از خوردن بردارد. زیرا رئیس [جمهور می خواهد حرف بزند.

رئیس جمهور بلند شده است، برای اینکه کمتر گرمش شود، با چاقویش بالای [ تخمرغش راکمی سوراخ کرده است.

او حرف میزند و چنان سکوتی بر قرار است که صدای پر واز مگس ها شنیده می شود.

[ و صدای پر واز آنها چنان مشخص است که دیگر صدای سخنرانی

[ رئیس جمهور به گوش نمی رسد. و واقعاً مایهٔ تأسف است. چون که او

[ دربارهٔ مگس ها حرف می زند و از مفید بودن تر دیدناپذیر آنها در همهٔ

[ موارد، به ویژه در قلمرو استعماری... زیرا بدون مگس ها، مگسکش

[ نیست. بدون مگسکش فرماندار الجزیره نیست، کنسول نیست...

[ رودرروئی برای انتقام نیست. درختهای زیتون نیست، الجزیره نیست،

[ گرمای شدید نیست آقایان، و تازه گرمای شدید مایهٔ سلامت مسافران

[ است...

اما وقتی که مگسها دئتنگ میشوند میمیرند و همهٔ این داستانهای قدیمی، همهٔ [ این آمارها آنها را از چنان غم شدیدی آکنده میسازد که شروع میکنند [ یکی از پاهایشان را از سقف بردارند. بعد پای دیگر را و بعد عین مگس [ در بشقابها میافتند ... روی پیشبندها، مرده همان طور که تصنیف [ میگوید.

# قصهٔ اسب از: ژاک پرور

ای آدمهای خوب، شرح پریشانی مرا بشنوید قصهٔ زندگیام گوش کنید یتیمی با شما حرف میزند

بیمی به سما حرف می و درد دلش را میگوید

هین! هین! ... یک روز، یک سرهنگ،

نه، یک شب بود،

یک سرهنگ زیر ران خود دو اسب راکشت

این دو اسب اینها بودند ...

هين! هين!

زندگی چه تلخ است این دو اسب، پدر بیچارهٔ من

و بعد مادر بدبخت من بودند

که زیر تخت قایم شده بودند.

زیر تخت همان سرهنگ که ...

که در پشت جبهه

در یکی از شهرهای کوچک «جنوب» قایم شده بود.

سرهنگه حرف ميزد

شبها با خودش حرف ميزد

از کاروبارش حرف میزد .

و این طور شدکه پدرم

و این طور شدکه مادرم

هين! هين!

یک شب از غصه مردند.

قصهٔ خانوادهمان به سر رسید

از زیر میز بیرون آمدم

و چهار نعل فرار کردم

فرار کردم به طرف شهر بزرگی

که همه چیز میدرخشد و برق میزند

با «پم» به «ساریس» رسیدم

ببخشیدکه به زبان اسبها حرف میزنم

یک روز صبح با «سم» به «پاریس» رسیدم

و سراغ شير راگرفتم

شاه حیوانات را.

از تخت روان ضربهٔ محکمي

خورد تو دماغم

برای اینکه جنگ بود

جنگی که دنباله داشت

چشمېند به چشمم زدند

و مرا بسیج کردند و چون جنگ بود

جنگی که دنباله داشت

ء گرانی میشد

خوردنی کم میشد

و هر چه کمتر میشد

آدمها نگاهم میکردند چشم غره میرفتند

دندان قروچه می کر دند

اسمم را «بیفتک» می گفتند

و من خیال میکردم انگلیسی حرف میزنند

هين! هين!

هرکی زنده بود و مرا نوازش میکر د

منتظر مرگم بود

تا مرا بخورد.

۵ مرا بحورد. یک شب تو اصطبل

یک شبکه خواب بودم

صدای عجیبی شنیدم

صدائی که میشناختم همان سرهنگ پیره بو د

سرهنگ پیره بودکه برگشته بود

همراه یک سرگرد پیر

خيال ميكردند خوابم

یواش یواش حرف میزدند: ما دیگر دمپختک نمیخواهیم

ماگوشت حيوان ميخواهيم

بیائید تا توی یونجهاش سوزنگرامافون بریزیم یک هو خونم جوش آمد مثل «خرک» ورزش از اصطبل بیرون پریدم و توی بیشهها دویدم

حالا جنگ تمام شده است. و سرهنگ پیر مرده است در تختخوابش مرده است به مرگ طبیعی مرده است ولی من زندهام و اصل کار همین است خدا حافظ شب بخیر نوش جان، جناب سرهنگ!

وشجان، جناب سرهنگ!

ترجمة ابوالحسن نجفى

بسی دیدهام از: ژاک پرور

> دیدهام کسی راکه روی کلاه دیگری نشسته بود رنگش پریده بود

بدنش می لرزید منتظر چیزی بود ... هر چه می خواهد باشد ...

منتظر جنگ ... منتظر آخر دنیا ... اصلا قادر نبود حرکتی بکند یا حرفی بزند

و آن دیگری آن دیگری که کلاه «خودش» را جستجو میکرد رنگش پریده تر بود

> و او هم می لرزید و هی به خود میگفت:

کلاهم را ...کلاهم را ... و میخواست گریه کند. دیدهام کسی راکه روزنامه میخواند

دیدهام کسی راکه به پرچم سلام می داد دیدهام کسی راکه لباس رسمی پوشیده بود یک ساعت داشت یک زنجیر ساعت یک نشان افتخار یک نشان افتخار و یک عینک روی دماغ.

دیده ام کسی را که دست بچه اش را می کشید و فریاد می زد ... دیده ام کسی را با سگی دیده ام کسی را با عصای شمشیر دار دیده ام کسی را که گریه می کرد دیده ام کسی را که داخل کلیسا می شد

دیدهام دیگری راکه از آنجا خارج میشد.

اگزیستانسیالیسم یا اصالت وجود Existentialisme



#### ادبيات و فلسفه

پی یر دو بوادفر P. de Boideffre مورخ ادبی و منتقد معروف فرانسوی میگوید: «در روزگار ما یک بار دیگر مانند قرون وسطی، فلسفه رهبر معنوی ادبیات شده است.» از اگزیستانسیالیسم تا ساختارگرائی و شالوده شکنی و تأویل و بالاخره پسامدرنیسم، فلسفه است که الهام بخش نظریه پردازان ادبی و در نتیجه، تأثیرگذار در فعالت خلاقهٔ نو بسندگان است.

هرچند که در این کتاب عادت بر این نبوده است که جریانهای مختلف فلسفی تعریف و تشریح شود، ولی چون اگزیستانسیالیسم مطالب نظری خود را در قالب آثار ادبی بیان داشته است، استثنائاً بهتر است که به اختصار با آن آشنا شویم:

به گفتهٔ پی یر دو بوادفر، اگزیستانسیالیسم با سقراط و گفتهٔ معروف او «خود را بشناس» آغاز می شود، با اوگوستین قدیس، پاسکال، مین دوبیران Maine de و شلینگ و کی یرکه گور ادامه می یابد، از سوئی به اگزیستانسیالیستهای آلمان از قبیل هایدگر و یاسپرس و از سوی دیگر به مارکسیستهائی نظیر لوکاچ و گرامشی، به فلاسفهٔ مسیحی مانند آلفونس دو ولنس A. de Waelens و گابریل مارسل می رسد با آثار سارتر و کامو و سیمون دوبووار عملاً وارد ادبیات می شود. مورخان ادبی و منتقدان مختلف، گذشته از این اسامی، ده ها فیلسوف و شاعر و

نویسنده را هم در ردیف اگزیستانسیالیستها قرار میدهند. اما بجز چند نام معین، اگریستانسیالیست بودن اغلب آنها بحثانگیز است. از میان اگریستانسیالیستهای دینی فلسفهٔ یاسپرس و گابریل مارسل از میان اگزیستانسیالیستهای غیردینی فلسفهٔ هایدگر و سار تر بسیار با هم متفاو تند. اما همهٔ آنها به انسان و مفهوم هستی انسان پرداختهاند. در فلسفه اغلب این فلاسفه را معمولاً «فلاسفهٔ هستی» و فلسفه هاشان را «فلسفهٔ هستی» مینامند. برای آشنائی مختصر با این فلسفه، بهتر است به رسم معمول مان از کلمه آغاز کنیم:

#### كلمه

اگزیستانسیالیسم Existence کلمهٔ تازهای است که در نیمهٔ اول قرن بیستم ساخته شده، از کلمهٔ اگزیستانس Existence به معنی «وجود» و Existentiel فرانسه و Existential انگلیسی به معنی «وجودی» گرفته شده است، و به معنی «اصالت وجود» یا «تقدم وجود» است. تقدم بر چه چیزی؟ تقدم بر «ذات» (Essence) موجودات که اصطلاح فنی آن «ماهیت» (چیستی) است که پاسخگوی سؤال «ماهوی» (آن چیست؟) است. پس ما هم از این پس به جای ذات اصطلاح ماهیت را به کار می بریم. ضمناً تذکر این نکته نیز لازم است که در اینجا اصطلاحات را در حدی که به درد کار ادبی مان بخورد، در مفهوم ترین صورت شان آورده ایم و به ویژه از کاربرد اصطلاحات بر ساخته خودداری کرده ایم.

#### ماهیت و وجود

هستی شناسی در موجوداتی که تجربهٔ آنها را داریم، دو اصل مابعدالطبیعی قید میکند: ماهیت و وجود. منظور از ماهیت چیستی موجود است: «این کاغذ است.»، «من انسان هستم.»، «من ماهیت انسانی دارم.». اما روشن است که من باگفتن این جمله همهٔ مشخصات یک برگ کاغذ و یا همهٔ مشخصات خودم را بیان نمی کنم و عملاً با نام بردن از یک «نوع» (کاغذ \_ بشر) فقط خصوصیاتی را که در همهٔ موجودات از آن نوع مشترک است در نظر می آورم: این خصوصیات ماهیت کلی چیزها را تشکیل می دهند و اگر آنها را با خصوصیات فردی هر چیز یا هرکس تکمیل کنیم، ماهیت کلی به ماهیت فردی بدل می شود. اما اگر این فرد و جود نداشته باشد می توان گفت که سخن از یک چیز «ممکن» است.

پل فولکیه P. Foulquie در کتاب اگریستانسالیسم می نویسد: «این امکان در سایهٔ «وجود» Existence به واقعیت می پیوندد. به این ترتیب وقتی که من بگویم: «من انسان هستم.»، «من هستم» دلیل بر وجود است و «انسان» حاکی از ماهیت است. فقط در «خدا» است که وجود از ماهیت جدائی ناپذیر است. از این رو در سفر خروج (باب ۴ آیهٔ ۱۴) یهوه خود را «آنکه هست.»، «من آنم که هستم.» می خواهد. پس خدا ذاتاً و ضرور تاً موجود (واجب الوجود) است. تصور خدائی که وجود نداشته باشد تناقض گوئی است.»

# مسئلة فلسفى

اکنون که به اختصار با ماهیت و وجود آشنا شدیم می توانیم به مسئله ای که اگزیستانسیالیسم در برابر ما قرار می دهد برسیم. صورت مسئله این است: کدام یک از این دو اصل بر دیگری مقدم است؟ ماهیت یا وجود؟

فلسفهٔ کلاسیک تا قرن نوزدهم هیچ شکی در تقدم ماهیت نداشت. اما اگزیستانسیالیستها علناً اعلام داشتند که وجود بر ماهیت مقدم است. همان سان که از خود کلمه بر می آید، اگزیستانسیالیسم پیش از هر چیز، تمایلی است برای قرار دادن وجود در درجهٔ اول اهمیت. اگزیستانسیالسیم ماهیات، ممکنها و مفاهیم انتزاعی راکنار می گذارد و در نقطهٔ مقابل ذهن ریاضی قرار دارد. توجه آن به چیزی است که وجود دارد یا بهتر بگوئیم به وجود آنچه

موجود است. گابریل مارسل Gabriel Marcel (۱۹۷۳\_۱۸۷۹) فیلسوف مسیحی اگزیستانسیالیست میگوید: «من به سهم خودم مایلم خاصیت فلسفی هر اثری را که نیش واقعیت مینامم تمیز دهم، انکار کنم.»

فولکیه مینویسد: «معمولاً ما بر اثر تربیت فکریمان، از افراد آن چیزی را در می یابیم که به طور مشترک دارند، آن چیزی که نشان می دهد آنها از چه تیپی هستند. آنچه خاص هر کسی است از نظر ما دور می ماند. ما با مقولات از پیش ساخته مان به سراغ آنها می رویم و دانش مان مانع این می شود آنچه را که می بینیم تشخیص دهیم. همچنین به جای اینکه زندگی درونی مان را در اصالت و تازگی ظهورش ملاحظه کنیم، مجبورش می کنیم وارد چهارچوب روانشناسی کلاسیک شود تا فهم بیشتری از آن داشته باشیم. در نتیجه، وضوح حقیقت از نظر پنهان می ماند.»

«اما اگزیستانسیالیست خلاف این روش را در پیش میگیرد. می کوشد که با کمال دقت جزر و مد زندگی درونی خود را (پیش از اینکه ذهن دخالت کند و منطقی را که جزو آن نیست در آن دخالت دهد) بازسازی کند و به گفتهٔ سورن منطقی را که جزو آن نیست در آن دخالت دهد) بازسازی کند و به گفتهٔ سورن کی یرکه گور Sören Kierkegaard (۱۸۵۵ ۱۸۱۳) مسیحی دانمارکی (در یادداشت ها) «بگذار که اندیشه ها با بندناف اولین شور و شوق ظاهر شوند.» و یا باز به گفتهٔ همان فیلسوف (در بعدالتحریر Post-Scriptum): «به جای اینکه اندیشهٔ انتزاعی (Abstrait) وظیفه دارد که امر مشخص یا ملموس (Concret) را به صورت انتزاعی درک کند، متفکر درونگرا (یا اگزیستانسیالیستی به جای آثار نظری در درک کند.» از این روست که اندیشهٔ اگزیستانسیالیستی به جای آثار نظری در رمانها و نمایشنامهها بیان می شود و در واقع به قبول سیمون دوبووار (در رمانها و نمایشنامهها بیان می شود و در واقع به قبول سیمون دوبووار (در توصیف ماهیت در قلمرو فلسفهٔ محض است، اگزیستانسیالیسم و حکمت ملل): «اگر توصیف ماهیت در قلمرو فلسفهٔ محض است، تنها رمان به انسان امکان می دهد که جهش اولیهٔ وجود را با همهٔ واقعیت کامل، تنها رمان به انسان امکان می دهد که جهش اولیهٔ وجود را با همهٔ واقعیت کامل،

فردی و مادیش مجسم کند.»

«زیادی بودن»، «تهوع»، «پوچی»، انسان را به آگاهی از آزادی خویش رهبری میکند. آدمی در دنیای پوچ و بیهودهای افکنده شده است که نه قرار و قانونی دارد و نه به هدفی منتهی میشود. بنابراین هیچ چیز راهنمای آفرینش نیست. انسان در اصل دارای هیچ خصیصهٔ فطری نیست، بلکه از آنچه در «عالم وجود» کسب میکند تشکیل شده است. یعنی بشر راکارهای او و رفتار او و محیط او میسازد. آدمی باکارهائی که در عالم وجود انجام میدهد می تواند برای خویشتن ماهیتی بسازد.

منتها این آزادی برای ناتوانان بار سنگینی است که آنان را به نومیدی سوق می دهد، حال آنکه برای نیرومندان وسیلهٔ شور و هیجان و جوش و غلیان و کار و کوشش است. آخرین ملجاءِ ناتوانان بدخواهی و سوءنیت است که در تاریکی آن، از تشخیص وضع و موقعیت خود و محیط خویش در می مانند و با تعیین هدفهای مصنوعی برای زندگی \_ هدف هائی که اغلب برای «دیگران» شوم و منحوس است \_خود را می فریبند.

انسان آزاد شخصاً مسئول است و نیز مسئول جامعهای که در آن زندگی میکند و عصر خویش است. چون وجود بر ماهیت مقدم است (آلبر کامو که منکر اگزیستانسیالیست بودن خویش است مخالف این دیدگاه نیز هست) منکر اگزیستانسیالیست با رفتاری که او را متعین میکند، به وجود خود معنی انسان آزاد مجبور است با رفتاری که او را متعین میکند، به وجود خود معنی ببخشد. جملهٔ معروف ژان پل سارتر دائر بر اینکه انسان طرح (Projet) است در اینجاست که معنی پیدا میکند و به نوشتهٔ فرهنگ فلسفی لالاند: «طرح به معنی وسیع خود، به ویژه در آثار نویسندگان اگزیستانسیالیست برای نشان دادن همهٔ آن چیزهائی به کار میرود که به وسیلهٔ آنها فرد میخواهد خویشتن را و هر آن چیزی را که احاطهاش کرده است رو به جهتی تغییر دهد. ژان پل سارتر در این باره مینویسد: «وقتی من میگویم که انسان طرح است و دربارهٔ خود تصمیم میگیرد... قصد این است که بگویم هیچ حالت روانی از

قبیل لذت یا الم به طور «اولیه» وجود نداردکه بخواهیم آگاهی را بر آن حمل کنیم، بلکه در واقع «آگاهی» است که لذت یا الم ایجاد میکند و بدین سان، چه در ساختار خود و انسان تصمیم میگیرد.»

برای آشنائی مختصر و مفید با اگزیستانسیالیسم، بهتر است ترجمهٔ تصوضیحی راکه ژان وال Jean Wahl (۱۹۷۴–۱۹۷۴) فیلسوف معاصر در فرهنگ فلسفی لالاند برای این مدخل نوشته و در حاشیهٔ صفحات ۳۱۹/۲۰ آن فرهنگ چاپ شده است عیناً در اینجا بیاوریم: «نخست کی برکه گور بود که این معنی تازه را به اندیشهٔ «وجود» داد: یعنی نه دیگر مترادف «هستی» بلکه مترادف «ذهنیت». بد نیست تذکر دهیم که هایدگر قبل از هر چیزی می خواهد مترادف «دهنیت». به نیست تذکر دهیم که هایدگر قبل از هر چیزی می خواهد که فیلسوف هستی باشد (که فکر می کند می تواند به عنوان «Ex-sistence» است و (بودن ـ بیرون ـ از ـ خود) به آن برسد. یاسپرس هم «فیلسوف هستی» است و هر دو قبول ندارند که آنها را اگزیستانسیالیست بنامند. برای درک این نکته به نامههائی که من در Existence et transcendence (وجود استعلاء) انتشار دادم می احمه شه د.)

پس مناسب تر این است که اصطلاح اگزیستانسیالیسم را به فلسفهٔ سار تر، مرلوپونتی و خانم سیمون دوبووار اطلاق کنیم که این عنوان را قبول دارند و نیز به فلسفهٔ گابریل مارسل، زیرا او در اغلب موارد قبول کرده است که «اگزیستانسیالیست مسیحی» نامیده شود. اما درک فلسفهٔ سار تر بدون رجوع به هایدگر و فلسفهٔ هایدگر بدون درک کی یرکه گور امکان ندارد. سار تر می گوید: «ماهیت «وجود مقدم بر ماهیت است.» هایدگر ترجیح می دهد که بگوید: «ماهیت انسان در وجود اوست.» یعنی در «بودنِ او در دنیا». دربارهٔ این تفاوت نامهٔ هایدگر به «ژان بوفره» J. Beaufret در اسار تر، هایدگر به «ژان بوفره» J. Beaufret شار سار تر، هایدگر به «وید در امی سازد، در حالی که خود «موقعیت» خویشتن است. و این «باشنده» خود را می سازد، در حالی که خود «موقعیت» خویشتن است. و این

موقعیت در آخرین تحلیل به خودش وابسته است. سارتر فورمول لوکیه Lequiet را تکرار میکند که میگوید: «عمل کردن و در حین عمل خود را ساختن». آزادی امکان ندارد مگر به این سبب که انسان ماهیتی ندارد که آن را محدود کند (ر.ک. سارتر L'Existentialisme est un Humanisme).

«وجود» چنین تعریف شده است که بی وقفه در حال صیرورت است. در صیرورتی مداوم و پرشور (کی یرکه گور \_ یاسپرس) یا به عنوان بودن ـدر ـدنیا (هایدگر) و در همه حال به عنوان آزادی (یاسپرس ـ سارتر). وجود به طور قاطع و در حال دلشوره (Angoisse) داوری میکند. در برابر استعلاء قرار دارد. (کی یرکه گور \_ یاسپرس) و یا خود تعالی مییابد... به سوی آینده، به سوی دیگران، به سوی دنیا، به سوی هستی (هایدگر ـ سارتر)

ژان وال

اکنون نگاهی کلی به اگزیستانسیالیسم و ادبیات اگزیستانسیالیستی را از کتاب ادبیات در فرانسه از سال ۱۹۴۵ به بعد انوشتهٔ چهارنفر از اساتید دانشگاههای فرانسه نقل میکنیم:

اگزیستانسیالیسم نهضتی است که بیشتر به تاریخ فلسفه تعلق دارد تا به ادبیات. انواع فلسفههای هستی در یک امر با هم مشترکند و آن عبارت است از تلاش برای روشن ساختن خصیصهٔ تنزّل ناپذیر (Irreductible) هستی انسانی و اعتراض به انواع نظام های اید آلیستی که میخواهند فرد را در مطلق «شناخت» ادغام کنند و یا زیر سلطهٔ آن قرار دهند. این بحث را نخست در قرن نوزدهم کی یرکه گور مطرح کرد که در مقابله با فلسفهٔ هگل، بر حقوق «وجدان معذب» و مردّد تأکید ورزید. مارتین هایدگر Martin Heidegger «وجدان معذب» استاد خود هوسرل

Jacques Bersani, Michel Autrand, Jacques Lecarme, bruno Vercier, La Litterature en France depuis 1945, bordas, paris-Montréal, 1970.

Husserl بر احساسات افشاگر وجود نظیر دلشوره و نگرانی اصرار می ورزد. تأملات ها بدگر تأثیر فراوان بر اگز بستانسیالیستهای فرانسوی گذاشته است، از جمله بر سارترکه آنها را زودتر از دیگران در آلمان مطالعه کرده و بر کامه که خلاصه ای از آنها را در متن فرانسه خوانده است و بالاخره بر مورس مرلویونتی M. Merleau-Ponty) که عقاید هایدگر را باکمال دقت دنبال كرده است. اما دركنار اين اگزيستانسياليسم غير ديني، نوعي اگزيستانسياليسم مسیحی نیز وجود دارد که بیشتر دنباله رو کی برکه گور شمرده می شود و نمایندگان آن عبارتند از کارل یاسیرس Karl Jaspers (۱۹۶۹\_۱۸۸۳) در آلمان و گابریل مارسل در فرانسه. این نحله از اگزیستانسیالیسم، بر تعالی ارزشهای دینی تکیه دارد. در هر دو مورد نباید در برتری اگزیستانسیالیسم فرانسوی بر این «فلسفههای وجودی» مختلف مبالغه کرد. این فلسفه نخست در سنت آلمانی با هایدگر و باسیرس گسترش یافته است و در فلسفهٔ روسی با نیکلاس بردیایف Nicolas Bediaev (۱۹۴۸\_۱۸۷۴) مسحی و با لئون شستوف Chestov (۱۹۳۸\_۱۸۶۶) . سارتر و مرلوبونتي هرگز آنچه راکه مديون فلسفهٔ آلمانی، به ویژه هایدگر هستند پنهان نداشتهاند. اگزیستانسیالیسم فرانسوی بیش از آنچه آفریننده باشد اقتباس کرده است و می توان گفت که در تاریخ فلسفه جایگاه مهمی ندارد.

اما همان طور که گفتیم فلسفه در اینجا تنها از این لحاظ برای ما جالب است که به ادبیات چهرهٔ تازهای بخشیده است. در واقع کار برجستهای که فلسفههای وجودی انجام دادند، از میان بردن فاصلهای بود که بین فلسفه و ادبیات وجود داشت. این روش را در کار هایدگر میبینیم که پژوهش فلسفی را با تفسیر آثار شاعران در آمیخت. و نیز در کار فلاسفهٔ فرانسوی که به «توصیف پدیدار شناختی» می پرداختند. مرلوپونتی به تبعیت از هوسرل می گوید: «سخن از بیان و توصیف است، نه توضیح و تشریح.» او که خود اثر ادبی نیافریده است، پیوسته به آثار نویسندگان و هنرمندان توجه دارد، کار فیلسوف را به کار شاعر

یا رمان نویس تشبیه میکند و میگوید: «اگر پدیدارشناسی بیش از اینکه یک مكتب يا نظام باشد، نهضتي شمرده مي شود، نه تصادفي است و نه دروغين. مانند کار بالزاک یا پروست و والری و یا سزان حاصل تلاش و کوشش فراوان است. با همان نوع توجه و حيرت، با همان اقتضاي خودآگاهي، با همان ارادهٔ درک معنی جهان یا تاریخ در حالت اولیهاش. ظاهراً پدیدارشناسی هستی بود که دست کم در مراحل ابتدائیش، ادبیات و فلسفه را با هم آشتی داد. نکتهٔ جالب در این دوران حیرت سارتر جوان در برابر حرفهای رمون آرون Raymond Aron (۱۹۸۳\_۱۹۰۵) است که در سال ۱۹۳۵ جهت گیری های تازهٔ فلسفهٔ آلمان را برای او روشن می ساخت. سیمون دو بووار Simone de Beauvoir (۱۹۸۶\_۱۹۰۸) در سن کمال (La Force de l'age) (جلد دوم خاطرات خود) آن صحنه را چنین نقل میکند: «آرون لیوانی راکه به دست داشت نشان داد و گفت: «بيين، دوست جوان من! اگر تو پديدارشناس باشي، مي تواني از همين کوکتیل حرف بزنی. این یعنی فلسفه!» سارتر از هیجان، یا حالتی شبیه به آن، رنگش يريد.» البته سارتر يس از آن در هسني ونيسني (L'Etre et le Néant) به صورت فنی تری تعداد زیادی از مضامین دقیقاً فلسفی را تحلیل کردکه در عین حال دارای ارزش ادبی بود... وقتی که آلبرکامو در انسانهٔ سیزیف Mythe de) (Sisyphe عقاید کی یرکه گور، هوسرل، یاسپرس، بردیایف، یا شستوف را مطالعه میکند، در واقع با اینکه خود منکر این ادعاست، دست به تتبع فلسفی مى زند. به ویژه توجه دارد به اینکه این کار را با سبکى فشرده و دقیق انجام دهد. فلسفههای هستی برخلاف فلسفهٔ دکارت یا برگسون به بیانی روشن و محکم متوسل نمیشوند، بلکه نوعی سبک نویسندگی دارند که در عین حال نوعی جهان بینی است. همین تمایل را در اگزیستانسیالیسم مسیحی نیز می بینیم: گابریل مارسل به تبع کی یرکه گور در سال ۱۹۲۷ در یادداشت های منافیزیک (Journal metaphysique) یژوهشهای خود را دربارهٔ تعالی به صورتی پراکنده ارائه کرد. حال و هوای فلسفی اگزیستانسیالیسم با جایگاه مهمی که به

امر تراژیک و دلشوره (Angoisse) قائل است و با توجهی که به ابهامها، پارادوکس ها و گسیختگیها دارد، شکل کلاسیک گفتارهای فلسفی و وضوح تحلیل نظام مند را بر نمی تابد. و در تمام اینها فلسفهٔ هستی، حسرت یا وسوسهٔ قالبهای ادبی و یا نمایشی را دارد.

اگر فلسفه در عین حفظ اصطلاحات و خصوصیت فنی خو د رو به ادبیات مي آورد، ادبيات نيز به سهم خود به طرح مسائل فلسفي مي پردازد. نهوع La (La (Nausée اثر معروف سارتر که در قالب رمان ارائه شده، اما اغلب اصولی راکه پیش از آن در این نوع ادبی مراعات میشد درهم ریخته است، به شیوهٔ خود، نوعی یادداشتهای روزانهٔ فلسفی است و تأمّل قهرمان آن «روکانتن» Roquentin دربارهٔ یک درخت در باغ ملی اهمان قدر که کار ادبی است اثری فلسفى نيز شمرده مى شود. زن مدعو L'Invitée اثر سيمون دوبووار را مى توان یک رمان سنتی روانشناختی تلقی کرد. با وجود این، باید این اثر را هم یک رمان فلسفی به شمار آوردکه نویسنده در آن بی آنکه به شرح و بسط اضافی بپردازد مسئلهٔ وجود «دیگری» را بر پایهٔ فرمول هگل مطرح میسازد که طبق آن «هر وجدانی مرگ دیگری را دنبال میکند.» و بالاخره روشن است که آلبر كامو در بيگانه L'Étranger قصدش مطالعهٔ روانشناختی یک مورد خاص نیست، بلکه رابطهٔ انسان را با دنیا و جامعه مطرح میکند.گذشته از آن، حتی شادترین و «آفتابی» ترین آثار او هم هرگز از پرسش یا «دلشوره» عاری نیست. در جهان مدیترانهای که همه چیز حاکی از تعادل و وفور است که از دریای آرام و خاموش بر میخیزد، این وفور در عین حال وفوری آمیخته به «دلشوره» است.

پژوهش فلسفی و آفرینش ادبی که در اثر اگزیستانسیالیستی با هم دیده مییشوند، در عین حال دو پدیدهٔ موازی و مجزا از همند. نویسندهٔ اگزیستانسیالیست نمیخواهد که همهٔ این مطالب را به زبان مشترکی و یا در

١. اين فصل از رمان نهوج را در بخش نمونه هاي اگزيستانسياليسم مطالعه فرماڻيد.

شیوهٔ تازه ای از گفتار درهم ادغام کند. جز در نهوع که اختصاصاً فلسفی است، در همهٔ موارد دیگر با همهٔ انواع ادبی سازش می کند و در استفاده از همهٔ انواع آثار ادبی قابلیت حیرت آوری از خود نشان می دهد. مضمون «پوچی» (L'Absurde) در آثار کامو، به تناوب در رمان ها، مقاله ها و نمایشنامهها بیان می شود. سار تر در استفاده از انواع ادبی متنوع تری مهارت دارد: پیش از اینکه به فکر نو آوری بیفتد با اطمینان خاطر از انواع ادبی متعدد موجود اثر می آفریند. و اگر نویسندگان اگزیستانسیالیست توانستند در سال ۱۹۵۰ خوانندگان فراوانی پیدا کنند، به سبب کاربرد ماهرانهٔ انواع ادبی سنتی و زبان بود. همین اعتنای آنها به گذشتهٔ ادبی است که امروزه باعث می شود آثارشان قدیمی و کهنه شمرده شود.

همین چند مشخصهٔ مشترک پیش از آنکه شیوهٔ منتخب یک گروه را نشان دهد، در واقع حاکی از تمایلات و سلیقهٔ یک دوران است. و نو بسندهٔ اگزیستانسیالیست که می بینیم پیوسته تشنهٔ همبستگی است، اغلب نویسندهای تنها باقی می ماند. سارتر و کامو پیش از اینکه همدیگر را بشناسند هر کدام آثاری نوشتند که مایهٔ شهرتشان شد. طبعاً نقاط مشترکی بین آنها وجود داشت که سارتر بیگانه را ستود و کامو نهوه و دیواد (Mur) را. اما این دو نویسنده جهان بینی بسیار متفاوتی داشتند. سارتر از طبیعت و حشت داشت و کامو عاشق خورشید مدیترانه بود. دوستی ناپایداری که این دو نویسنده را پس کامو عاشق خورشید مدیترانه بود. دوستی ناپایداری که این دو نویسنده را پس اگزیستانسیالیسم سارتر فاصله بگیرد. قطع رابطهٔ آنها که در سال ۱۹۵۲ اگزیستانسیالیسم سارتر فاصله بگیرد. قطع رابطهٔ آنها که در سال ۱۹۵۲ سر و صدای فراوان برانگیخت، بی تردید نتیجهٔ اختلاف جهتگیری ساسی شان بود. سارتر بیش از پیش به کمونیسم شوروی علاقمند می شد و سیاسی شان بود. سارتر بیش از آن و حشت داشت، اما این جدائی در عین حال حاصل دو برداشت متفاوت از هستی و از ادبیات بود: انسان گرائی، عصیان، میل برداشت متفاوت از هستی و از ادبیات بود: انسان گرائی، عصیان، میل خوشبختی، عشق به «سبک زیبا» در کار کامو، تعهد، سیاست، انقلاب، وسوسهٔ برداشت متفاوت از هستی و از ادبیات بود: انسان گرائی، عصیان، میل خوشبختی، عشق به «سبک زیبا» در کار کامو، تعهد، سیاست، انقلاب، وسوسهٔ بود شبختی، عشق به «سبک زیبا» در کار کامو، تعهد، سیاست، انقلاب، وسوسهٔ بود شبختی، عشق به «سبک زیبا» در کار کامو، تعهد، سیاست، انقلاب، وسوسهٔ

گناهکاری و بیزاری از «ادبیات» در کار سارتر. اگر در خارج از همهٔ این اختلافات، برخی هماهنگیها و شباهتها در آثار این دو نفر دیده میشود، به سبب سالهای سختی است که هر دو باهم میگذراندند و کوشیدهاند که آن را تصویر کنند.

بدین سان می توان گفت که اگزیستانسیالیسم از چارچوبهٔ یک نسل تجاوز نکرده است و از آن بارآوری ادبی که بیست سال پیش سوررئالیسم داشت بهره مند نبوده است. این استادان اندیشه شاگردانی داشتند، اما اخلافی از نوع خود نداشتند. بی تردید سارتر با شور و هیجان و ژرف بینی فراوان، نو پسندگانی نظیر ژان ژنه Jean Genet (۱۹۸۰\_۱۹۸۶) راکه شناخته شده بو دند اما خوانندگان فراوان نداشتند به اوج شهرت رساند، اما استعدادهای جوان و تازهای را تربیت نکرد. او که مدیر مجلهٔ معروف Les Temps Modernes (زمانهای نو) بود و در سال ۱۹۴۵ نویسندگان متعددی از قبیل میشل لیریس .M Leiris، ژان پولان J. Paulhan و بوریس ویان B. Vian را بر گرد خود جمع کرده بود، یک گروه ادبی ایجاد نکرد، بلکه بیشتر مجله را به مطالعات سیاسی اختصاص داد. بیانیه های او در ادبیات جیست (۱۹۴۷) که به ادبیات متعهد دعوت می کرد، آیندهای نداشت. له تان مدرن در مدت بیست و پنج سال، مقاله نویسانی نظیر فرانسیس ژانسون F. Jeanson و اقتصاددانان و یژوهشگرانی را به خوانندگانش معرفی کرد، اما به جز یک استثناء که حسب حالی بود از آندره گورز A. Gorz تحت عنوان خان (Le Traitre)، حتى يک اثر ديگر که تحت تأثیر سارتر نوشته شده باشد ارائه نشد. کامو نیز به نوبهٔ خود ستایندگانی داشت، اما مقلدی نداشت. از این رو اگزیستانسیالیسم ادبی به آثار کامو، سارتر و سیمون دو بووار که هر کدام مشخصات جداگانهای داشتند محدود شد، اما ادبیات اگریستانسیالیستی که با آثار این سه نفر به وجود آمده بود، هر لحظه از خود فراتر رفت و هرگز در یک مرحله متوقف نماند و منجمد نشد.

حتى پيش از اينكه كلمهٔ اگزيستانسياليسم ساخته شود، سارتر نهوع و ديوار را

نوشته بودکه خشونت طنز تلخ بر آنها حاکم است. وکامو پس از اولین آثارش که از خورشید و فقر الهام یافته بودند. بیگانه (۱۹۴۲)، انسانهٔ سیزیف (۱۹۴۳) و كاليكرلا(١٩٤٤) را نوشته بودكه هر سه تصوير هائي از نفي و يوجي را ارائه داده بو دند. از همهٔ این آثار ندای تازهای بر میخاست: نوعی نومیدی بدون شور و هیجان در آنها بیان می شد، تنهائی قهر مانان آنها مطلق بود، نه در جامعهای که پوچیاش را افشاء میکردند ادغام میشدند و نه تاریخ را جدی میگرفتند. این تنهائی و این ترک و واگذاری مسلماً حاکی از تجدد مطلقی در زبان فرانسه نبود: طرح اولیهٔ آن را می شد در آثار لوئی فردینان سلین L.F. Celine ، آندره مالرو و حتى برنانوس Bernanos مشاهده كرد. اما سارتر و كامو، به طور قاطع تری، با امیدهای اخلاقی و استعلاهای مذهبی و تاریخی قطع رابطه کردند. رمان از وارد کر دن قهرمانش به هرگونه جمعیتی خو دداری می کر د. روکانتن و «خودآموختهٔ» نهوم، محکوم به مرگ، ناتوان، دیوانه و بیمار جنسی داستانهای مجموعهٔ دیوار، «مورسو» ی بیگانه به همزاد اسطورهای او «سیزیف»، کالیگولا امیراطور دیوانه، هرگز در جامعهای پذیرفته نخواهد شد. در مقابل، «لوسین فلوریه» Lucien Fleurier قهرمان سخره زن و وقیح کودکی یک رئیں،که نمونهٔ ادغام وقیحانه در یک جامعه و تجسم همهٔ پستیهای سوء نیت بود. این آثار «ماقبل اگزیستانسیالیستی» را نویسندگانی که هنوز سخنگوی عصر خویش شمرده نمی شدند، هر کدام در عالم تنهائی خویش به وجود آورده بودند.

اینان از سال ۱۹۴۰، به ضرورت تاریخ و جنگ با هم مواجه شدند. تا آن سال سارتر به سیاست بی اعتنا مانده بود و اگر به صراحت به نفع الجزایریها وارد میدان شده بود، این کار را به عنوان روزنامه نگار انجام داده بود، نه نویسنده. با اشغال فرانسه و پیدایشگروههای مقاومت، کار ادبی آنها به تدریج

۱. Autodidacte . در ترجمهٔ آقای اعلم که در نمونههای اگزیستانسیالسیم آمده «دانش اندوز» نوشته شده است.

مضمون تنهائي را رها كرد و همستگي را جانسين آن كرد. البته شوهٔ اوليهٔ اگزیستانسیالیسم، با تصویرهای تیره و نومیدانهاش در نمایشنامههایی مانند در سنه (۱۹۴۵) اثر سارتر و سوء نفاهم (۱۹۴۴) اثر کامو باقی ماند و پاسخگوی آشفتگی اذهانی شدکه شاهد سقوط همه معنویات اطمینان بخش بودند. اما اگزیستانسیالیسم که درگیر مقاومت شده بود، در جستجوی انسان گرائی تازهای بود. ولی بایستی به ترتیبی بلای نیهیلیسم راکه در کمین فلسفههای پوچی بود و به آنها امکان نمی داد که به شیوه ای هماهنگ با غول نازیسم بستیزند شکست داد. بدینسان در ۱۹۴۵ [پایان جنگ] اگزیستانسیالیسم از سوئی نومید بود (زیرا به عیان میدید که همهٔ ارزشها نابود شده است.) و از سوی دیگر امیدی به آینده داشت (و به بازآفرینی نظام ارزشی تازهای). سارتر در یک سخنرانی آموزشی نایخته اعلام کردکه «اگزیستانسیالیسم نوعی انسانگرائی است.» اما کاملاً متفاوت با آن انسانگرائی که قبلاگاریکاتور نیشدار آن را در تهوع ترسیم کرده بود. هم او و هم مرلویونتی، با شور و شوق از آثار سنت اگزویری یاد کردند. و اما آلبرکامو ادارهٔ سلسلهٔ انتشاراتی با عنوان «امید» را به عهده گرفت که فرا روی از مرحلهٔ نیست انگاری را برنامهٔ کار خود قرار داد: در این سری آثار رنه شار René Char (۱۹۸۸\_۱۹۰۷) ، شاعر بزرگ و مدافع سرسخت آزادی، و سیمون ویل Simone Weil (۱۹۴۳\_۱۹۰۹) بانوی فیلسوف و عارف را [که ترجیح داده بود مانند محروم ترین کارگران زندگی کند و بر اثر سل و سوء تغذیه جان سیرده بود]، یس از مرگ او انتشار داد.

انسان گرائی جدید، دومین چهرهٔ اگزیستانسیالیسم بین سالهای ۱۹۴۵ و ۱۹۵۰ بود... امانوئل مونیه Mounier (۱۹۵۰–۱۹۵۰) فیلسوف مسیحی و ۱۹۵۰ بود... امانوئل مونیه Esprit این مرحلهٔ اگزیستانسیالیسم را «امید ناامیدان» نامید. او از نوعی شخصیت گرائی (Personnalisme) مسیحی دفاع می کرد که از نظر وی چندان فرقی با اگزیستانسیالیسم نداشت. در اطراف این نظر وی چندان فرقی با اگزیستانسیالیسم نداشت.

اگزیستانسیالیسم غیردینی که به حق ادعای انسان گرائی داشت، بحث و جدل شدیدی در گرفت. گابریل مارسل از جنبهٔ مذهبی و سیاسی به آن تاخت و آن را به نابود کردن همهٔ ارزشهای اخلاقی متهم ساخت. اما شدیدترین حملهها از جانب مارکسیستها بود. جرج لوکاچ اقدام سارتر را به عنوان انتخاب «راه سوم» در ميان ايد آليسم و ماترياليسم ديالكتيك متهم ساخت. در واقع جريان اگزیستانسیالیسم و همهٔ مسائل و بحثهای آن متوجه مسئلهٔ کمونیسم و اتحاد جماهیر شوروی شد. سارتر در دستهای آلوده Les Mains Sales) وکامو در عادلان Les Justes (۱۹۴۹)، مسئلهٔ کاربرد خشونت و رابطهٔ بین سیاست و اخلاق، عصیان و انقلاب را مطرح کردند. اگزیستانسیالیسم که جنگ جهانی دوم را به خود دیده و سپس شاهد جنگ سردی بین شوروی و امریکا شده بود که انتخاب بین یکی از این دو قدرت بزرگ را تحمل میکرد، خواست که به تحلیل این تراژدی بیردازد. کامو در طاعون و سارتر در راههای آزادی به شیوهای استعاری یا تاریخی کوشیدند که در قالب رمان از آن نوع انسان گرائی سخن بگویندکه تسلیم منفعلانه در برابر فجایع تاریخ را رد میکند. در واقع،کامو در جستجوی آن نوعی از انسانگرائی است که در برابر تاریخ و همهٔ اشکال توتالیتاریسم مقاومت میورزد. سارتر برعکس اومانیسمی را تصویر میکند که در تاریخ ادغام میشود و خشونت های آن را میپذیرد.

از ۱۹۵۰ به بعد، این اومانیسم دیگر نمی تواند در برابر ضربات تاریخ مقاومت کند. جنگ کره، مسئلهٔ وجود اردوگاههای کار اجباری در اتحاد جماهیر شوروی و خشونتهای رژیم استالینی، روشنفکران اگزیستانسیالیست را از هم جدا می کند. سار تر عملاً ادبیات را کنار می گذارد و اگزیستانسیالیسم را به اندیشیدن دربارهٔ مارکسیسم اختصاص می دهد. کامو، بر عکس، در انسان عاصی به اندیشیدن دربارهٔ مارکسیسم اختصاص می دهد. کامو، بر عکس، در انسان عاصی کشتار را به دلائل حکومتی نظام مند می کنند. اما در هر دو حالت، به نظر می رسد که اگزیستانسیالیسم آن داعیهٔ دادن صورت انسانی به تاریخ را از دست

داده است. سیمون دوبووار در ماندارنها Les Mandarins) شکست این روشنفکران راکه میخواستند در تاریخ سهیم شوند و رفته رفته به دنبال اشتباهات پس از جنگ به ناتوانی خود پی بردند تحلیل میکند.

آخرین کتابهائی که کامو پیش از مرگش مینویسد، حاکی از تشویش و بدبینی فراوان است: شور انسان دوستانهٔ طاعون فروکش کرده است. از سال ۱۹۵۶ جنگ الجزایر، کشوری راکه او عاشقانه دوست می داشت، در هم می کوبد و او را هر لحظه آشفته تر می کند: کامو ناچار سکوت می کند. سارتر که به نویهٔ خو د درگیر مسئلهٔ این جنگ است، با فصاحتی پرشور بر ضد آن موضع می گیرد. ضمناً در این میان اگزیستانسیالیسم به تدریج رنگ می بازد. از نظر سارتر که در ۱۹۵۸ روابط خود را با مارکسیسم بررسی و تحلیل میکند<sup>۱</sup>، اگزیستانسیالیسم یک «ایدئولوژی» ساده است که در حاشیهٔ مارکسیسم، «فلسفهٔ» حقیقی دوران، می کوشد که به تجدید فعالیت آن کمک کند. و می نویسد: «از آن روز که تحقیقات مارکسیستی بتواند [...] به عنوان پایهای بر دانش انسانشناسی، بعد انسانی به خود بگیرد، اگزیستانسیالیسم دیگر علت وجودی نخواهد داشت...» در واقع، پس از ۱۹۶۰، با مرگ کامو و مرلوپونتی، اگزیستانسیالیسم به تدریج خاموشی میگیرد. موفقیت قابل ملاحظهٔ خاطرات سيمون دوبووار و كملمات سارتر و نوشته هاى زيبا و حسب حال وارى از او دربسارهٔ یسل نیمزان P. Nizan ( ۱۹۶۱) و مرلوپونتی (۱۹۶۱) حاکمی از اگزیستانسیالیسمی است که به مرحلهٔ حسابرسی و نگاه حسرت آلود به گذشته رسیده است. گرایشهای جدید فلسفه، علوم انسانی و ادبیات، با اندیشههای خاص اگزیستانسیالیسم بیگانه و حتی متضادند. نقشی هم که سارتر بازی کرده است، یعنی نقش نویسندهٔ فیلسوفی که با همهٔ مسائل فرهنگ و تاریخ درگیر می شود و طرز تفکری را پیشنهاد می کند که «زندگی انسانی را ممکن سازد»، پیوسته احترام برانگیز است، اما در عین حال بیشترین عدم اعتماد را در

در Question de la methode مسائل روش، که بعدها به نقد عقل دبالکتیک ضمیمه شد.

نویسندگان جدید و فلاسفهٔ این عصر ایجاد میکند، ذهنیت، انسان گرائی، اندیشیدن به تاریخ، مفاهیم خود آگاهی، موقعیت طرح و آزادی از افق فلسفهٔ معاصر کنار می روند. ژاک لاکان J. Lacan (۱۹۸۱) و طرفدارانش از «تغییر مرکزیت سوژه» (Decentrment du sujet) سخن می گویند، کلود لوی «تغییر مرکزیت سوژه» (C. Levi-Strauss) سخن می گویند، کلود لوی استروس C. Levi-Strauss (۱۹۰۸) می گوید: «هدف نهائی علوم انسانی ساختن انسان نیست، بلکه منحل کردن اوست.» و میشل فوکو M. Foucault (۱۹۲۶–۱۹۸۶) می گوید: «انسان می تواند مثل صور تکی شنی در کنار دریا محو شود.» به طور کلی فلسفه از مضامین وجود بیان آنها که معمولاً دراماتیک محو شود.» به طور کلی فلسفه از مضامین وجود بیان آنها که معمولاً دراماتیک به مسئلهٔ زبان روی می آورد و از مسائل اخلاقی منصرف می شود، دیگر از سار تر یاکامو الهام نمی گیرد و متوجه نویسندگانی نظیر ساموئل بکت S. Beckett به می دهد و از همان سال ۱۹۰۶ در مولوی و Molloy بر داشت اگزیستانسیالیستی از پوچی را رد

هر چند اگزیستانسیالیسم به عنوان یک جریان ادبی از میان رفت، اما تأثیر نویسندگان آن بر نویسندگان دیگری که از آنان فراتر رفتند آشکار است. همان طور که در سال های دههٔ پنجاه سور رئالیسم خاتمه یافته تلقی می شد، ولی تأثیر آن در آثار ادبی و هنری نیمهٔ دوم قرن بیستم ادامه یافت، پوچی کامو نیز با شدت بیشتری در نام ناپذیر (Innommable) بکت ظاهر شد و تئاتر ژان ژنه تئاتر سار تر را به فراموشی سپرد. باید گفت که آیا سار تر و کامو نبودند که وجود ژنه و بکت را ممکن ساختند؟...



# نمونههایی از آثار اگزیستانسیالیستی

ترجمة اميرجلال الدين اعلم

Jean - Paul Sartre

# ساعت شش غروب

نمی توانم بگویم که احساس سبک حالی یا خرسندی می کنم؛ یا به عکس، این خُردم می کند. فقط به هدفم رسیده ام: آنچه را که می خواستم بدانم می دانم؛ تمام آنچه را که از ماه ژانویه به بعد برایم رخ داده است فهمیده ام. تهوع ترکم نکرده است و گمان نمی کنم به این زودی ها ترکم کند؛ ولی دیگر از دستش نمی کشم، دیگر یک بیماری یا یک بحران زودگذر نیست: خود من است.

من همین حالا در باغ ملی بودم. ریشهٔ درخت شاه بلوط درست زیر نیمکتم تو زمین فرو می رفت. دیگر یادم نمی آمد که آن یک ریشه است. کلمات ناپدید شده بودند و، با آنها، دلالت چیزها، شیوههای کاربردشان، نشانههای راهنمای سست که انسانها روی سطحشان کشیدهاند. نشسته بودم، کمی خمیده، سر به پایین، تنها روبروی آن تودهٔ سیاه و گره دار، که یکسره خام بود و مرا می ترسانید. و آنگاه این اشراق به ام دست داد.

نفسم را بند آورد. قبل از این چند روز آخر، هرگز حدس نزده بودم که «وجود داشتن» ا چه معنایی دارد. مثل دیگران بودم، مثل آنهایی که با رخت های بهارهشان کنار

دریاقدم می زنند. مانند آنها می گفتم: «دریاسبز است؛ آن لکهٔ سفید در آن دوردست یک مرغ دریایی است»، ولی احساس نمی کردم که وجود دارد، که مرغ دریایی یک «مرغ دریایی موجود» است؛ معمولاً وجود ا، خود را پنهان می کند. آنجا است، دور و بر ما، درون ما، خود ما است، آدم نمی تواند دو سه کلمه بگوید بی آنکه از آن حرف بزند و، دست آخر، آدم لمسش نمی کند. هنگامی که باور داشتم به آن می اندیشم، به گمانم هیچ چیز نمی اندیشیدم، سرم خالی بود، یا فقط یک کلمه در سرم بود، کلمهٔ «بودن» ۲. وگرنه می اندیشیدم... چطور بگویم؟ به تعلق می اندیشیدم، به خودم می گفتم که دریا به ردهٔ اشیای سبز تعلق دارد یا سبزی بخشی از کیفیت های دریا را تشکیل می دهد.

حتی موقعی که به چیزها می نگریستم، فرسنگ ها از تصور اینکه آنها وجود دارند دور بودم: آنها چون آرایش صحنه به نظرم می آمدند. با دست برشان می داشتم، همچون ابزار به کارم می آمدند، مقاومت هایشان را پیش بینی می کردم. ولی همهٔ اینها روی سطح می داد. اگر کسی ازم پرسیده بود که وجود چیست، صادقانه جواب می دادم که هیچ چیزی نیست، فقط یک صورت (فُرم) خالی که می آمد خودش را به چیزهای بیرونی می افزود، بی آنکه در طبیعتشان تغییر بدهد. و آنگاه، ناگهان، آن آنجا بود، مانند روز روشن بود: ناگهان آشکار شده بود. جلوهٔ بی گزندش به منزلهٔ مقولهای انتزاعی راگم کرده بود: همان خمیرهٔ چیزها بود، این ریشه از خمیرهٔ وجود قالب یافته بود. یا بهتر بگویم، ریشه، نردههای باغ، نیمکت، چمن تنک روی چمنزار، همهشان ناپدید شده بودند؛ گونه گونه گونی چیزها، فردیتشان، جز نمود نبود، یک لعاب. این لعاب ذوب شده بوده تودههای هیولاسان و نرم و بی سامان باقی مانده بودند ــ همگی برهنه، با گونهای برهنگی هراس انگیز و مستهجن.

مواظب بودم که کوچک ترین حرکتی نکنم؛ اما لازم نبود جم بخورم تا پشت درختها ستونهای آبی رنگ و پایهٔ چراغ غرفهٔ نوازندگان، و پیکرهٔ ولدا را در وسط انبوهی از بوتههای غار ببینم. همهٔ آن اشیا... چطور بگویم؟ آنها ناراحتم میکردند؛ دلم میخواست که با شدت کمتر وجود داشته باشند، به طرزی خشک تر، انتزاعی تر، با خودداری بیشتر. درخت شاه بلوط خودش را به چشمهایم میفشرد. زنگاری تا نیمهٔ تنهاش را میپوشانید؛ پوستهٔ سیاه و متورم به چرم جوشیده میمانست. غلغل آب چشمهٔ

ماسكره ' به گوش هايم فرو مي ريخت و آنجا آشيانه مي ساخت، آنها را با آه مي آكند؛ سوراخ های دماغم با بویی سبز و گندیده لبریز بود. همهٔ چیزها، نرم و سبک بال، خو دشان را ول کر ده بو دند که به سوی و جو د بر وند مانند آن زنهای خستهای که خو دشان را به دست خنده وا می نهند و با صدای گربان می کوبند: «خند بدن خوب است»؛ آنها روبروی هم گستر ده بو دند، از روی پستی راز وجو دشان را برای یکدیگر فاش می کر دند. فهمیدم که بین لاوجود <sup>۲</sup> و این وفور و جد آمیز میانگینی نیست. اگر کسی وجودمی داشت، م بایست تا آن حد وجود داشته باشد، تا حدکیک، تا حد تورم، تا حد مستهجن بودن. در دنیایی دیگر، دایرهها و نواهای موسیقی خطوط خالص و دقیق شان را حفظ میکنند. ولی وجود یک حمیدگی است. درختها، ستونهای آبی شب، غلغل شادمانهٔ یک چشمه، بوهای زنده، هُرمهای کوچک گرمایی که در هوای سرد موج می زدند، مرد موسرخی که روی نیمکتی به گواردن نشسته بود: همهٔ این خواب آلودگیها، همهٔ این گوارشها را اگر با هم در نظر می گرفتم، به طور مبهمی مضحک می نمو دند. مضحک... نه: تا آن حد نمي رفتند، هيچ چيز از آنچه وجود دارد ممكن نيست مضحك باشد؛ مانند يک تشابه مبهم و تقریباً نامحسوس با برخی موقعیت های یک کمدی سبک بود. ما تو دهای از موجودات ناراحت و به ستوه آمده به دست خودمان بودیم، ما کمترین دلیلی برای بودن در آنجا نداشتیم، هیچ کدام مان. هر موجودی، آشفته، به طور مبهمی ناآسوده، خودش را در رابطه با دیگران زیادی حس می کرد. زیادی: این تنها رابطهای بود که می توانستم میان آن درختها، آن نردهها، آن ریگ ها برقرار سازم. بیهوده میکوشیدم تا درخت های شاه بلوط را بشمرم، که در رابطه با ولذا «قرارشان بدهم»، که بلندی شان را با بلندی درخت های چنار بسنجم: هر یکیشان از نسبتهایی که سعی داشتم در آن محصورش کنم میگریخت، انزوا میجست، لبریز میشد. از خودسرانگی این نسبتها آگاه بودم، نسبتهایی که در نگاه داشتنشان اصرار داشتم برای آنکه فرو ریزی جهان انسانی، اندازهها، كميتها، و جهتها را به تأخير بيندازم؛ اينها ديگر چيزها را در چنگ خود نداشتند. زیادی، درخت شاه بلوط، آنجا روبرویم،کمی طرف چپ. زیادی، ولدا...

و هن \_وارفته، رخوت زده، مستهجن، گوارنده، در حالی که فکرهای تیرهای را این سو و آن سو میانداختم \_هن نیز زیادی بودم. خوشبختانه این را احساس نمیکردم، بیشتر

می فهمیدمش، ولی نا آسوده بودم زیرا می ترسیدم که احساسش کنم (حتی حالا هم ازش می ترسم \_ می ترسم مبادا از پشت سر بگیردم و همچون خیزابی بلندم کند). به طور مبهمی خیال کشتن خودم را می بافتم تا دست کم یکی از این و جودهای زاید را نابود کنم. اما حتی مرگم هم زیادی بود. زیادی، جنازه ام، خونم روی این ریگ ها، بین این گیاهان، در ژرفای این باغ فرح بخش. و گوشتِ خورده و تراشیده در زمینی که آن را می بایست در یافت کند زیادی بود، و دست آخر استخوانهایم، پاک شده، پوست کنده، و تر و تمیز مثل دندان، همچنین زیادی بود: من تا جاودان زیادی بودم.

كلمة يوچي ١ كنون زير قلمم زاده مي شود؛ كمي پيش، در باغ، نيافتمش، ولي دنبالش هم نمي گشتم، نيازي بهاش نداشتم: من بدون كلمات مي انديشيدم، دربارهٔ چيزها، با چيزها. يوچى نه تصوري در سرم بودنه آواى يک صدا، بلکه آن مار مردهٔ دراز دم ياهايم بود، آن مار چوبی. مار یا چنگال یا ریشه یا پنجهٔ کرکس، اهمیتی ندارد. و بی آنکه چیزی را به وضوح تقرير كنم، ميفهميدم كه كليد وجود، كليد تهوع هايم، كليد زندگي خودم را يافته بودم. به راستی، همهٔ آنچه توانستم بعداً دریابم، به این پوچی بنیادی تحویل می یابد. پوچی: باز هم کلمهای دیگر؛ من باکلمات میجنگم؛ آنجا، چیز را لمس کردم اما اینجا میخواهم خصلت مطلق این پوچی را تعیین کنم. یک حرکت، یک رویداد توی دنیای کوچک رنگین انسان ها هرگز جز به وجه نسبی پوچ ۲ نیست: در نسبت با اوضاع و احوالی که ملازم آن اند. مثلاً سخنان یک دیوانه در نسبت با موقعیتی که در آن است پوچ است ولى نه در نسبت با ديوانگيش. اما من، كمي پيش، مطلق را تجربه كردم: مطلق يا پوچ. آن ریشه ـهیچ چیزی نبود که در نسبت با آن، این ریشه پوچ نباشد. اوه! چطور می توانم به کلمات درش آورم؟ پوچ: در نسبت باریگ ها، باکپههای سبزهٔ زرد، باگِل خشکیده، با درخت، با آسمان، با نیمکت های سبز. پوچ، تحویل ناپذیر؛ هیچ چیز \_ حتی یک سرسام عميق و نهاني طبيعت ـ نمي توانست توضيحش دهد. پيداست كه من همه چيز را نمی دانستم، جوانه زدن بذر و رویش درخت را ندیده بودم. اما رویاروی آن پنجهٔ درشت ناهموار، نه نادانی نه دانایی اهمیتی نداشت: دنیای توضیحات و دلایل، دنیای وجود نیست. دایره پوچ نیست، با چرخش پاره خط مستقیمی به دور یکی از نوک های خود به وضوح توضیح دادنی است. ولی همچنین دایره وجود ندارد. آن ریشه، به عکس، در حدی وجود داشت که نمی توانستم توضیحش بدهم. گره دار، بی جنبش، بی نام، دلم را می ربود، چشمهایم را پر می کرد، دایم مرا به وجود خودش بر می گردانید. هر چه تکرار می کردم «این یک ریشه است»، دیگر اثری نداشت. پی بردم که آدم نمی تواند از کار کردش به حیث ریشه، به حیث یک تلمبهٔ مکنده بگذرد و به آن برسد، به آن پوست سخت و متراکم فوک آور، به آن سیمای روغنی و پینه دار و لجوج. کارکرد، چیزی را توضیح نمی داد: آدم را توانایی می داد که به وجه کلی بفهمد ریشه چیست، ولی هرگز این یکی را. این ریشه، با رنگش، صور تش، حرکت منجمدش، در زیر هرگونه توضیحی بود. هر یک از کیفیت هایش کمی از آن میگریخت، از آن بیرون می ریخت، تا نیمه جامد می شد، تقریباً یک چیز میگردید؛ هر کدام توی ریشه زیادی بود، و کندهٔ درخت یکسره حالا این احساس را به من می داد که داشت کمی از خودش به بیرون می غلتید، خودش را می می کرد، خودش را در غایت عجیبی گم می کرد. پاشنهام را به آن پنجهٔ سیاه کشیدم: دلم می خواست کمی از پوستش را بکنم. به خاطر هیچ، از سر ستیزه جویی، برای ظاهر کردن رنگ صور تی پوچ یک خراش روی پرم خرمایی: برای بازی کردن با پوچی دنیا. کردن رنگ صور تی پوچ یک خراش روی پرم خرمایی: برای بازی کردن با پوچی دنیا.

سیاه؟ احساس کردم که این کلمه بادش در رفت و با سرعتی فوق العاده از معنایش تهی شد. سیاه؟ ریشه سیاه نبود، چیزی که روی آن تکه چوب بود، سیاهی نبود ـ چیز دیگری بود: سیاهی، مانند دایره، وجود نداشت. به ریشه نگاه کردم: آیا پیش از سیاه بود یا تقریباً سیاه بود؟ اما به زودی دست از سؤال کردن از خودم برداشتم زیرا احساس می کردم که در جای آشنایی هستم. بله، من پیش از این با همان نگرانی اشیای نام ناپذیر رابه دقت بررسی کرده بودم، پیش از این کوشیده بودم ـ بیهوده ـ که چیزی دوبارهٔ آنها بیندیشم: و پیش از این حس کرده بودم که کیفیتهای سرد و بی جنبششان می گریزند، از لای انگشتهایم سر می خورند. بند شلوار آدولف، چند شب پیش، در کافه راندوو دشمینو. آن بنفش نبود. دو لکهٔ تعریف ناپذیر روی پیرهن را باز دیدم. و سنگ ریزه را، آن سنگ ریزه کذایی را، منشأ تمام این ماجرا: آن فاقد... درست یادم نمی آید که آن از بودن سنگ ریزه کذایی را، منشأ تمام این ماجرا: آن فاقد... درست یادم نمی آید که آن از بودن دانش اندوز؛ روزی در کتابخانه آن را گرفته و فشرده بودم و بعدش این احساس به ام دانش اندوز؛ روزی در کتابخانه آن را گرفته و فشرده بودم و بعدش این احساس به ام

دست دادکه آن کاملاً یک دست نبود. به کرم چاق سفیدی اندیشیده بودم، ولی آن هم نبود. و شفافیت مشکوک لبوان آنجوخوری در کافهٔ مابلی. مشکوک: همین بودند، اصوات، بوها، مزه ها. وقتی مثل خرگوش های رمیده به تاخت از زیر دماغتان می دو بدند و به شان توجه چندانی نمی کر دید، می شد آنها را ساده و آسوده خاطر کننده پنداشت، می شد باور کر دکه آبی حقیقی، قرمز حقیقی، یک بوی حقیقی بادام یا بنفشه در جهان هست. ولي همين كه يك لحظه نگاهشان ميداشتيد، اين احساس آسايش و ايمني جایش را به اضطراب عمیقی میداد: رنگ ها، مزهها، بوها هرگز حقیقی نبودند، هرگز صرفاً خودشان نبودند و هیچ چیز جز خودشان. بسیط ترین، تجزیه نشدنی ترین کیفیت در نسبت با خودش، در خودش، در قلبش، چیزی زیادی داشت. آن سیاه، آنجا، دم یایم، سیاه مثل سیاه نمی نمود، بلکه بیشتر کوشش درهم و برهمی بود برای تخیل کردن سیاهی از طرف کسی که هرگز سیاهی را ندیده بود و نمی دانسته چطور وابایستد، کسی که در ورای رنگ ها هستی مبهمی را تخیل میکرده است. آن به رنگی میمانست اما همچنین... به یک جراحت یا باز به یک ترشح، به روغن پشم ــو به چیزی دیگر، مثلاً به یک بو، به بوی زمین نمناک ذوب می شد، به بوی چوب ولرم و نمناک، به بوی سیاهی که مثار لعاب روی این چوب سخت یی گسترده بود، به یک مزهٔ شیرین یک فیبر خمیردار. من آن سیاهی را صرفاً نمی دیدم: بینایی یک اختراع انتزاعی است، یک تصور پاکیزه شده و بسیطگشته، یک تصور انسانی. آن سیاهی، یک حضور بی ریخت و وارفته، از بینایی و بویایی و چشایی بسیار در میگذشت. ولی آن سرشاری مبدل به آشفتگی میگردید و سرانجام دیگر هیچ چیز نبود زیرا زیادی بود.

آن لحظه فوق العاده بود. من آنجا بود، بی حرکت و یخ زده، غرقه در جذبه ای ترسناک. ولی، درست در قلب آن جذبه، چیز تازه ای هم اکنون پدیدار شده بود؛ من تهوع را می فهمیدم، دارایش بودم. حقیقت آن است که من کشفیاتم را برای خودم تقریر نمی کردم. ولی فکر می کنم که حالا برایم آسان بود که به قالب کلمات درشان آورم. امر عمده، همان امکان است. مقصودم این است که، بنا به تعریف، وجود آدم ها و چیزها عبارت از وجوب نیست. وجود داشتن به طور ساده یعنی آنجا بودن؛ موجودها پدیدار می شوند، می گذارند باشان برخورد کنیم، ولی هرگز نمی توان آنها را استنتاج کرد. به گمانم

کسانی هستندکه این را فهمیدهاند. منتها آنهاکوشیدهاند تا با اختراع یک هستی ۱ واجب<sup>۲</sup> و قائم به خویش و اسناد آن به خود، بر این امکان چیره شوند. ولی هیچ هستی واجبی که آدمها به خود اسناد مي دهند نمي تواند وجود را توضيح دهد: امكان، ظاهر دروغ نيست، نمودی که بتوان زدودش؛ آن مطلق است، از این رو بی موجبی گکامل. همه چیز بی موجب<sup>۴</sup> است، این باغ، این شهر و خود من. موقعی که به اش پی میبرید، دلتان را به هم میزند و همه چیز بنای موج زدن میگذارد، مثل چند شب پیش در کافهٔ راندوو دشمینو: آن تهوع است؛ همان است که رجاله ها \_اهالی کو توور و دیگران \_می کوشند تا به یاری تصورشان از حق، از خودشان پنهانکنند. ولی چه دروغ حقیری: هیچکس حقی ندارد؛ آنها یکسره بی موجب اند، مانند سایر آدمها موفق نمیشوند که خودشان را زیادی حس نکنند. و آنها به خودی خودشان، نهانی، زی**ادی اند،** یعنی بی ریخت و مبهم،

آن جاذبه تاكي طول كشيد؟ من ريشة درخت شاه بلوط بودم. يا بهتر بگويم، من یکسره آگاهی از وجودش بودم. هنوزگسسته از آن\_زیرااز آن آگاه بودم\_و با این همه گمشده در آن، هیچ چیز غیر از آن. یک آگاهی ناآسوده و با این وصف آگاهیی که می رفت با همهٔ وزنش روی آن تکه چوب بی حرکت قرار می گرفت. زمان و ایستاده بود: چالهٔ سیاهی دم یاهایم؛ محال بود که چیزی بعد از آن لحظه بیاید. دلم میخواست خودم را از آن لذت سبعانه بگسلانم، ولي حتى به خيالم هم نميرسيدكه امكان داشته باشد؛ من در درون بودم؛ كندهٔ درخت سياه رد نمي شد، آنجا توي چشم هايم مانده بود، مثل لقمهٔ گندهای که تو حلقوم گیر می کند نه می توانستم بپذیرمش و نه ردش کنم. به چه زحمتی چشمهایم را بلندکردم؟ و راستی آیا بلندشان کردم؟ درست تر این نیست که بگویم خودم را یک لحظه نابود کردم تا در لحظهٔ دیگر با سر به عقب کشیده و چشمهایی رو به بالا از نو زاده شوم؟ در حقیقت، از یک گذار آگاه نبودم. ولی، ناگهان، برایم محال شدکه به وجود ریشه بیندیشم. آن محو شده بود. هر چه برای خودم تکرار می کردم: «آن وجود دارد، هنوز آنجاست، زیر نیمکت، دم پای راستم»، عبث بود و دیگر معنایی نداشت. وجود چیزی نیست که بگذارد از دور اندیشیده شود: باید نا گهان بهتان هجوم آورد، رویتان وابایستد، مانند جانور بی جنبش درشت جثهای روی قلبتان سنگینی کند ـــ

3. gratuité

وگرنه دیگر اصلاً چیزی نمیماند.

دیگر اصلاً چیزی نمانده بود، چشمهایم تهی بود و از رهاییم بسیار خوشنود بودم. و بعد، یکهو، چیزی شروع به جنبیدن در برابر چشمهایم کرد، حرکت هایی خفیف و نامعین: باد داشت نوک درخت را تکان میداد.

بدم نمی آمد که ببینم چیزی جم میخورد، بعد از همهٔ آن وجودهای بی جنبشی که مانند چشمهای خیره مرا می نگریستند تنوعی بود. همان طور که تاب خوردن شاخهها را دنبال می کردم، به خودم می گفتم: حرکات هرگز کاملاً وجود ندارند، آنها گذارهایی اند، میانگین هایی بین دو وجود، زمانهایی ضعیف. خودم را آماده کردم که ببینم از نیستی بیرون می آیند، به تدریج رسیده می شوند و می شکفند: سرانجام می رفتم که وجودها را در جریان زاده شدن غافلگیر کنم.

بیش از سه ثانیه نکشیدکه همهٔ امیدهایم نقش بر آب شد. روی آن شاخههای مرددی که چون نابینایان دور و برشان کورمال کورمال می کردند، موفق نشدم که «گذار» به وجود را دریابم. این تصور گذار هم یکی دیگر از اختراع های آدمیان بود. تصوری که زیاده روشن بود. همهٔ آن تکانهای کوچک خودشان را میگسستند، برای خودشان مستقر مى شذند. آنها همه جا از شاخهها و تركهها لبريز شدند. دورادور آن دست هاى خشک میچرخیدند، درون گردبادهای کوچک در بر میگرفتندشان. بله مسلماً حرکت چیزی سوای درخت بود. ولی با این همه یک مطلق بود. یک چیز. چشمهایم هرگز با چیزی جز یُری برخورد نمیکرد. وجودها در نوک شاخهها وول میزدند، وجودهایی که مدام خودشان را تجدید میکردند و هرگز زاده نمیشدند. باد موجود مانند مگس بزرگی می آمد روی درخت قرار میگرفت؛ و درخت می لرزید. اما لرزش یک کیفیت زایا یا یک گذار از قوه به فعل نبود؛ آن یک چیز بود؛ یک «چیز ـ لرزش» به درون درخت جریان مییافت، به چنگش میآورد، تکانش میداد، و ناگهان ترکش میکرد، دورتر میرفت و دور خودش می چرخید. همه چیز پر بود، همه چیز بالفعل بود، ضربان همه چیز تند بود، همه چیز، حتی نامحسوس ترین جست و خیز، از وجود ساخته شده بود. و همهٔ آن موجوداتی که گردا گرد درخت در جنب و جوش بودنداز هیچ جا نمی آمدند و به هیچ جا نمی رفتند. آنها یکباره وجود داشتند و سپس، یکباره، دیگر وجود نداشتند: وجود بدون حافظه است؛ از ناپدید شدهها هیچ چیزی را نگاه نمیدارد ــ حتی یک خاطره. وجود در همه جا، تا بي نهايت، زيادي، هميشه و همه جا؛ وجود \_كه با هيچ چيز جز وجود محدود نمی شود. خودم را روی نیمکت ول کردم، از آن فراوانی هستی های بدون منشأ مات و منگ بودم؛ همه جا شكفتنها و شكفتگیها، گوش هایم از وجود وزوز میکرد، گوشتم می تبید و باز میشد، خودش را به شکفتگی فراگیر وا می نهاد؛ دلز دهام میکرد. اندیشیدم: «ولی چرا، چرا این همه وجود، چون که همهشان به یکدیگر می مانند؟» فایدهٔ این همه درخت های همانند چه بود؟ آن همه وجودهای نا کام شده و لجوجانه از نو آغاز شده و دوباره نا کام شده مشل کوشش های ناشیانهٔ حشرهای به پشت افتاده؟ (من یکی از این کوششها بودم.) آن فراوانی احساس سخاوت ایجاد نمیکرد. به عکس، تیره، بیمار، و گرفتار خویش بود. آن درختها، آن جسمهای بزرگ ناهنجار... زیر خنده زدم زیرانا گهان به بهاران شگرفی اندیشیدم که در کتابها توصیف شده است، پر از صداهای شکستگی، ترکیدنها، شکفتنهای غول آسا. ابلهانی بودند که می آمدند با شما دربارهٔ نیروی اراده و تلاش برای زندگی حرف می زدند. آیا آنها هرگز به جانوری یا درختی نگاه نکر ده بو دند؟ آن درخت چنار با پوست های گر گرفتهاش، آن درخت بلوط نیم یوسیده، از من میخواستهاند که آنها را نیروهایی جوان و پرتوان بیندارم که به سوی آسمان جهیدهاند. و آن ریشه؟ حتماً لازم می بوده است که من آن را همچون پنجهٔ حریصی بنگرم که زمین را جر می دهد و خورا کش را ازش می قاید.

دیدن چیزها به آن نحو ناممکن است. سستیها، ضعف ها، بله. درختها پرپر میزدند. به سوی آسمان میجهیدند؟ بهتر است بگویم که فرو میریختند؛ هر لحظه انتظار داشتم ببینم که تنههای درخت مثل آلتهای خسته چروکیده شوند، به هم ببیچند و به صورت تودهٔ سیاه و نرم و مچالهای به زمین بیفتند. آنها نمیخواستند وجود داشته باشند، منتها نمی توانستند جلویش را بگیرند؛ نکته همین بود. لذا همهٔ وظایف کوچکشان را به آرامی و بدون شور و نشاط انجام میدادند؛ شیرهٔ گیاهی آهسته و به خلاف میل از آوندها بالا میرفت، و ریشهها آهسته آهسته در زمین فرو میرفتند. ولی هر دم گویا در شرف آن بودند که همه چیز را ول کنند و خودشان را نابود کنند. خسته و پیر به نادلخواه به وجود داشتن ادامه میدادند، فقط چون که ضعیف تر از آن بودند که بمیرند، چون که مرگ می توانست فقط از بیرون به سراغشان بیاید: تنها نغمههای موسیقی می توانند مرگ خود را همچون یک وجوب درونی در خودشان مغرورانه حمل کنند؛ منتها آنها وجود ندارند.

هر موجودی بدون دلیل زاده می شود، از روی ضعف خودش را امتداد می دهد و به تصادف می میرد. به پشت تکیه دادم و پلک هایم را بستم. ولی صورت های تخیلی، که فوراً خبردار شدند، پریدند آمدند و چشمهای بسته ام را پر از وجود کردند: وجود یک پُری است که انسان هرگز نمی تواند ترکش کند.

١

فصلی از رمان

طاعون La Peste

اثر آلبر كامو (١٩١٣ـ-١٩٤٠)

**Albert Camus** 

فصل اعترافات «تارو» در اواخر کتاب طاعون که در اینجا نقل می شود به بهترین وجهی بیان کنندهٔ فلسفهٔ انسان دوستانهٔ کامو است و فرق دیدگاه او را با سار تر نشان می دهد. کسانی که می خواهند بهتر با این تفاوت آشنا شوند بهتر است نمایشنامه های دست های آلوده و شیطان و خدا را از سار تر نیز بخوانند.

پدرم دادستان بود. و این خود موقعیتی است. با وجود این آدم عادی و متواضعی بود و هیچ ژست و قیافهٔ دادستان نداشت. مادرم ساده لوح و بی اثر بود. او را همیشه دوست داشتهام اما ترجیح می دهم که از او حرف نزنم. پدرم با محبت به من می پرداخت و حتی گمان می کنم که می کوشید افکار مرا درک کند. خارج از خانه ماجراهائی داشت. حالا از این بابت مطمئنم، اما در عین حال به هیچوجه برای این مسئله از پدرم دلگیر نیستم. در تمام این مسائل همان طور که ازش انتظار می رفت رفتار می کرد و مایهٔ ناراحتی هیچ کس نمی شد. خلاصه اینکه آدم خاصی نبود و امروز که او مرده است، به این نتیجه می رسم که هرچند مثل مقدسین زندگی نکرد، آدم بدی هم نبود. حد وسط رانگه می داشت، همین!... و تیپ آدمی بود که انسان نسبت به او احساس محبتی منطقی می کند، محبتی که همیشه ادامه می باید.

با وجود این، او خصوصیتی داشت: راهنمای بزرگ مسافرت «Chaix» کتاب مورد علاقه اش بود. هرچند که هرگز مسافرت نکرد مگر در تعطیلات برای رفتن به برتانی که ملک کوچکی در آنجا داشت. اما هر لحظه آماده بود به طور دقیق ساعات ورود و خروج قطار پاریس برلین، ساعات مختلف تعویض قطار برای رفتن از لیون به ورشو و فاصله دقیق بین هر کدام از پایتخت ها را که بخواهید به شما بگوید. آیا شما می توانید بگوئید که چگونه از «بریانسون» به «شامونی» می توان رفت؟ حتی اگر یک رئیس قطار هم بخواهد شرح بدهدگیج می شود. اما پدر هیچ اشتباه نمی کرد. تقریباً هر شب برای تکمیل اطلاعاتش در این باره تمرین می کرد و به این کار خود می بالید. این کار او برای من هم مایه تفریح بود، اغلب سؤال هائی از او می کردم و بعد برای اینکه بدانم راست گفته است به کتاب راهنما مراجعه می کردم و از اینکه به او بگویم اشتباه نمی کند کیف می کردم. این تمرین های کوچک ما را خیلی به هم وابسته ساخت. زیرا من برای او شنونده ای بودم که او تمرین های دیگر نیز می ارزد.

«اما من سخن را به درازا می کشم و خطر این هست که به این مرد درستکار اهمیتی بیشتر از حد بدهم. بعد از همهٔ این حرف ها، او در تصمیم من فقط تأثیر غیرمستقیم داشت و فقط فرصتی برای من فراهم آورد. وقتی که هفده ساله شدم، پدرم مرا دعوت کرد که به شنیدن ادعانامهٔ او بروم. پروندهٔ مهمی در دادگاه جنائی مطرح بود و مسلماً فکر کرده بود که آن روز به بهترین وجهی اظهار وجود خواهد کرد. همچنین فکر می کنم که این تشریفات را برای تأثیر در فکر جوانان مناسب دیده بود و میخواست به وسیلهٔ آن مرا به طرف شغلی که خودش انتخاب کرده بود براند. من پذیرفته بودم زیرا پدرم از این قبول من خوشحال می شد و نیز برای اینکه دلم میخواست او را در نقش دیگری بجز نقشی که میان ما بازی می کند ببینم و صدایش را بشنوم. جز این به هیچ چیز دیگری فکر نمی کردم. آنچه در دادگاه جریان می یافت، همیشه در نظر من، مثل رژهٔ ۱۴ ژوئیهٔ و یا مراسم تقسیم جوائز، طبیعی و اجتناب ناپذیر بود. تصور بسیار مبهمی از آن داشتم که مزاحم من نبود. «و من از آن روز فقط یک تصویر در نظرم مانده است: تصویر مجرم!گمان می کنم که «و من از آن روز فقط یک تصویر در نظرم مانده است: تصویر مجرم!گمان می کنم که و اقعاً مجرم بود و لی این مطلب مهم نیست. اما این مرد کوچک اندام مو حنائی و تقریباً

سی ساله چنان به قبول همه چیز مصمم به نظر می رسید، چنان صمیمانه از آنچه کرده بود و از آنچه با او می خواستند بکنند و حشت زده بود که پس از چند لحظه چشمان من به جای همه چیز فقط به او دوخته شد. او حالت جغدی را داشت که از روشنائی تندی هراسیده بود. گرهٔ کراواتش در زاویهٔ یقه جا نگرفته بود تنها ناخن های یک دستش را می جوید. دست راست را ... خلاصه اصرار نمی کنم. فهمیدید که او زنده بود.

«اما من، در آن لحظه ناگهان متوجه شدم که تا آن وقت، دربارهٔ او فقط با خیال راحت و به عنوان یکی از افراد طبقهٔ «متهم» فکر کرده بودم. نمی توانم بگویم که در آن لحظه پدرم را فراموش کرده بودم، اما احساسی بر من فشار می آورد و هرگونه توجهی را بجز توجهی که به متهم داشتم از من سلب می کرد. تقریباً هیچ چیز نمی شنیدم، احساس می کردم که می خواهند این مرد زنده را بکشند و غریزه ای توانا مانند یک موج مرا با نوعی خیرگی، لجوجانه به کنار او می برد. و فقط و قتی که پدرم تقاضای مجازات می کرد، بیدار شدم.

«او که با ردای سرخش تغییر یافته بود، دیگر نه نیکمرد بود و نه مشفق. دهانش در جنب و جوش بود؛ جملات بزرگ لاینقطع مانند افس مای از آن بیرون میریخت و فهمیدم که او مرگ این مرد را به نام اجتماع می خواهد و حتی می خواهد که سر او را ببرند. آری، حقیقت داشت، او فقط میگفت: «این سر باید بیفتد.» اما در پایان تفاوت چندان زیاد نبود و این یکی هم به حد اولی رسید، زیرا سری را که می خواست به دست آورد. با این تفاوت که این کار را خود او انجام نداد. و من که به دنبال آن، این ماجرا را تا نتیجه اش تعقیب کردم، نسبت به آن بدبخت چنان صمیمیت سرگیجه آوری احساس کردم که پدرم هرگز احساس نکرده بود. در حالی که پدرم می بایستی بنا به قاعده، در آن مراسمی شرکت کند که محترمانه آن را «آخرین لحظات محکوم» می نامند و در واقع باید شنیع ترین قتل نامید.

«از آن لحظه، راهنمای مسافرت Chaix را با نفرت و کراهت نگاه کردم. از آن لحظه به بعد، با ترس و وحشت به عدالت و محکومیت به مرگ و به اعدام نگاه کردم. و با نوعی سرگیجه پی بردم که طبعاً پدرم به دفعات در مراسم قتل شرکت کرده است و این در روزهائی بوده که او صبح زود از خواب بیدار می شده است. آری، پدرم در این مواقع ساعت شماطه اش راکوک می کرد. جرأت نمی کردم در این باره با مادرم حرف بزنم، اما او

را بیشتر زیر نظر میگرفتم و پی بردم که دیگر رابطهای بین آنها نیست و با قطع علاقه و تسلیم و رضا زندگی میکند، و همان طور که گفتم، این فکر مراکمک کرد تا او را ببخشم. بعدها فهمیدم که هیچ موردی برای بخشیدن وجود ندارد. زیرا مادرم تا پیش از ازدواج تهیدست بوده و فقر، تسلیم و رضا را به او یاد داده بود.

«بی شک منتظرید به شما بگویم که فوراً خانه را ترک گفتم و رفتم. نه، ماهها و حتی قریب یک سال ماندم. اما دلم شکسته بود. یک شب پدرم ساعت شماطه دارش را خواست زیرا میبایستی صبح زود بلند شود. من شب خوابم نبرد. فردای آن روز وقتی که پدرم بازگشت من رفته بودم. بلافاصله باید بگویم که پدرم به جستجوی من فرستاد، به دیدنش رفتم و بدون هیچ گونه توضیحی با کمال آرامش به او گفتم که اگر مرا مجبور به بازگشت کند خودم را خواهم کشت. بالاخره قبول کرد زیرا طبع ملایمی داشت، دربارهٔ اینکه علاقه به تنها زیستن ابلهانه است (تصمیم مرا این طور تعبیر کرد و من نخواستم بگویم که اشتباه می کند.) سخنرانی مفصلی کرد. سفارشهای متعدد به من کرد و اشکهائی را که صمیمانه در چشمانش حلقه زده بود فرو خورد. بعدها، مدتهای دراز پس از آن تاریخ، مرتباً برای ملاقات مادرم به خانه رفتم و در این اثنا پدرم را هم می دیدم. گمان می کنم که همین روابط برای او کفایت می کرد. و اما من خصومتی نسبت به او گمان می کنم که همین روابط برای او کفایت می کرد. و اما من خصومتی نسبت به او نداشتم، فقط کمی اندوه در دلم بود. وقتی که او مرد، مادرم را پیش خودم آوردم و اگر او هم به نوبه خود نمی مرد، هنوز هم با من بود.

«من روی این سرآغاز خیلی تکیه کردم، زیرا در واقع سرآغاز همه چیز بود. حالا دیگر سریع تر پیش خواهم رفت. در هیجده سالگی وقتی که از زندگی راحت بیرون آمدم با فقر آشنا شدم. برای امرار معاش به حرفههای متعدد دست زدم و موفقیتم هم بد نبود. اما آنچه بیشتر از همه فکر مرا مشغول می کرد، محکومیت به مرگ بود. می خواستم با آن جغد حنائی حسابم را تسویه کنم. در نتیجه به اصطلاح وارد گود سیاست شدم. مطلب این بود که نمی خواستم طاعون زده باشم. فکر کردم جامعهای است که بر روی محکومیت به مرگ لم داده است و اگر با آن بجنگم با قتل و جنایت جنگیدهام. من این نکته را باور کردم، دیگران هم به من گفتند و تا حد زیادی درست بود. آنگاه در کنار کسانی قرار گرفتم که دوستشان داشتم و از دوست داشتن شان دست برنداشتم. مدت ها با آنان باقی ماندم و در اروپاکشوری نیست که من در مبارزههایش شرکت نکرده باشم. بگذریم.

«البته می دانستم که ما هم بنا به موقعیت، فرمان محکومیت صادر می کنیم. اما به من می گفتند که این چند مرگ، برای رسیدن به دنیائی که در آن دیگر کسی را نخواهند کشت ضروری است. این از لحاظی درست بو دو بعد از همهٔ این حرف ها شاید من طوری ساخته شده ام که نمی توانم به این قبیل حقایق معتقد شوم. آنچه مسلم است، دچار تر دید بودم. من به «جغد» فکر می کردم و این وضع نیز می توانست ادامه داشته باشد. تا روزی که شاهد یک اعدام شدم «در مجارستان بود.» و همان سرگیجهای که به هنگام کودکی گریبانم را گرفته بود، اکنون که مردی بودم جلو چشمانم را سیاه کرد.

«هرگز تیرباران کسی را ندیدهاید؟ مسلماً نه، معمولا این کار بنا به دعوت صورت می گیرد و حاضران قبلا انتخاب شده اند. نتیجه اینکه، اطلاع شما از این مراسم محدود به آن چیزی است که در تصویرها و در کتابها دیده اید دستمالی بر روی چشم، چوبهٔ اعدام و چند سرباز در فاصله ای دور. اما نه این طور نیست می دانید که برعکس، جوخهٔ تیرباران در یک مترونیمی محکوم می ایستد؟ می دانید که اگر محکوم بتواند دو قدم به جلو بگذار د سینه اش به تفنگها می خورد؟ می دانید که تیراندازان از این فاصلهٔ کوتاه تیرشان را در ناحیهٔ قلب متمرکز می کنند. و همهٔ آنها با گلوله های درشتشان حفره ای در آنجا باز می کنند که می توان مشت را در آن فرو برد؟ نه، شما نمی دانید، چون اینها جزئیاتی است که ازش حرف نمی زنند، خواب آدم ها، از زندگی برای طاعون زدگان مقدس تر است. که از ش حرف نمی زنند، خواب آدم ها، از زندگی برای طاعون زدگان مقدس تر است. نباید مانع خوابیدن مردم درست و حسابی شد. این کار بی ذوقی است. و همه می دانند که ذوق عبارت از مصر نبودن است. اما من از همان وقت به بعد دیگر خوب نخوابیدم. طعم ند این حادثه در دهانم باقی ماند و من از اصرار، یعنی از اندیشیدن دست بر نداشتم.

«آنگاه پی بردم که، دست کم، من در سراسر این سالهای دراز، طاعون زده بودهام و با وجود این با همهٔ صمیمیتم گمان کردهام که برضد طاعون می جنگم. دانستم که به طور غیر مستقیم مرگ هزاران انسان را تأثید کردهام و با تصویب اعمال و اصولی که نا گزیر این مرگ ها را به دنبال دارند، حتی سبب این مرگ ها شدهام. دیگران از این وضع ناراحت به نظر نمی آمدند و یا لااقل هرگز به اختیار خود دربارهٔ آن حرف نمی زدند. من گلویم فشرده می شد. من با آنها بودم و با این همه تنها بودم. وقتی که نگرانی هایم را تشریح می کردم، آنها به من می گفتند که باید به آنچه در خطر است اندیشید و اغلب دلائل مؤثری ارائه می دادند تا آنچه را که نمی توانستم ببلعم بخورد من بدهند. اما من جواب می دادم که

طاعون زدگان بزرگ، آنها که ردای سرخ می پوشند... آنها هم در این مورد دلائل عالی دارند و اگر من دلائل جبری و ضروریاتی را که طاعون زدگان کوچک با استدعا و التماس مطرح می کنند بپذیرم نمی توانم دلائل طاعونیان بزرگ را رد کنم. به من جواب می دادند که بهترین راه حق دادن به سرخ ردایان این است که اجازهٔ محکوم ساختن را منحصراً در اختیار آنها بگذاریم. اما من با خود می گفتم که اگر انسان یکبار تسلیم شود دیگر دلیلی ندارد که متوقف شود. تاریخ دلیل کافی به دست من داده است، این روزگار مال کسی است که بیشتر بکشد. همهٔ آنها دستخوش حرص آدمکشی هستند و نمی توانند طور دیگری رفتار کنند.

«در هر حال مسئلهای که من با آن روبرو بودم استدلال نبود. جغد حنائی بود، این ماجرای زشتی که در آن دهانهای کثیف طاعونی، به مردی در زنجیر، اعلام می کردند که خواهد مرد و همهٔ وسائل را فراهم می کردند تا او شب های دراز احتضار با چشم باز منتظر قتل خود باشد و سپس کشته شود. مسئلهٔ من مسئلهٔ «حفره در سینه» بود. و با خود می گفتم که فعلا دست کم به سهم خودم، هرگز حتی یکبار، می شنوید، حتی یکبار به این قصابی تنفر آور حق نخواهم داد. بلی، من این کوری عناد آمیز را انتخاب کردم به انتظار اینکه روزی روشن تر ببینم.

«از آن پس دیگر تغییر نکردهام. مدت درازی است که من شرم دارم، شرم از اینکه چه دورادور و چه با حسن نیت، من هم به سهم خود قاتل بودهام. به مرور زمان فقط پی بردم که حتی آنان که بهتر از دیگرانند امروزه نمی توانند از کشتن و یا تصویب کشتن خودداری کنند زیرا جزو منطق زندگی آنهاست و ما نمی توانیم در این دنیا حرکتی بکنیم که خطر کشتن نداشته باشد. آری من به شرمندگی ادامه دادم. پی بردم که همه مان غرق طاعونیم و آرامشم را از دست دادم. امروزه به دنبال آن آرامش می گردم. می کوشم که همه چیز را درک کنم و دشمن خونی کسی نباشم. فقط می دانم که برای طاعونی نبودن، باید آنچه را که می بایست، انجام داد. و تنها همین است که می تواند امید آرامش و در صورت فقدان آن مرگی آرام ببخشد. همین است که می تواند انسانها را تسکین دهد و اگر هم نتواند نبحات بخشد، لااقل کمترین رنج ممکن را به آنها بدهد و حتی گاهی شفابخش باشد. و به همین سبب من تصمیم گرفتم همه چیز را طرد کنم. همهٔ آن چیزهائی را که از نزدیک و یا دور، به دلائل خوب یا بد، آدم می کشد و یا تصویب می کند که آدم بکشند.

«باز به همین سبب است که این اپیدمی به من هیچ چیز یاد نمی دهد، جز اینکه باید آن را دوش به دوش شما شکست داد. من به علم یقین می دانم (آری، ریو، می بینید که من در بارهٔ زندگی همه چیز را می دانم) که هر کسی طاعون را در درون خود دارد؛ زیرا هیچ کس، نه، هیچ کس در دنیا در برابر آن مصونیت ندارد. و انسان باید پیوسته مواظب خود باشد تا مبادا در یک لحظهٔ حواس پرتی با تنفس به صورت دیگری، طاعون را به او منتقل کند. آنچه طبیعی است، میکروب است. و باقی، سلامت. کمال و پاکی نتیجهٔ اراده است، و اراده ای که هرگز نباید متوقف شود. مرد شریف، یعنی آنکه تقریباً هیچ کس را آلوده نمی کند، کسی است که حواس پرتی او به کمترین حد ممکن است. و انسان برای اینکه هرگز حواسش پرت نباشد به اراده و توجه کامل احتیاج دارد. آری، ریو، طاعونی بودن بسیار خسته کننده است که همهٔ مردم خسته به نظر می رسند، زیرا امروزه همهٔ مردم تا اندازه ای برای همین است که همهٔ مردم خسته به نظر می رسند، زیرا امروزه همهٔ مردم تا اندازه ای طاعونی بودن رها شوند، با خستگی بی پایانی آشنا هستند که هیچ چیزی بجز مرگ آنها را از آن نجات نخواهد با خستگی بی پایانی آشنا هستند که هیچ چیزی بجز مرگ آنها را از آن نجات نخواهد داد.

«از این به بعد، من می دانم که دیگر چیزی برای این دنیا نمی خواهم و از لحظه ای که از کشتن منصرف شده ام خودم را به غربتی نهائی محکوم کرده ام. دیگرانند که تاریخ را به وجود خواهند آورد. همچنین می دانم که نمی توانم دربارهٔ این دیگران بر حسب ظاهر قضاوت کنم. انسان برای اینکه قاتل عاقلی باشد صفت خاصی دارد که من فاقد آن هستم؛ و این بر تری شمرده نمی شود. اما اکنون من می خواهم همین که هستم باشم و تواضع را یادگرفته ام. فقط می گویم که در روی زمین بلاها و قربانی ها و جود دارد. و باید تا آنجا که ممکن است از همکاری با بلا پرهیز کرد. شاید این به نظر شما آسان جلوه کند، و من نمی دانم که آسان است یا نه اما می دانم که درست است. من استدلالهای فراوانی را شنیدم که نزدیک بوده است گیجم کند و خیلی ها را گیج کرده و با آدمکشی موافق ساخته است. و فهمیده ام که همه بدبختی انسانها ناشی از این است که به زبان صریح و روشن حرف نمی زنند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و صریح رفتار کنم تا در راه نمی زنند. از این رو من تصمیم گرفته ام که صریح حرف بزنم و صریح رفتار کنم تا در راه راست بیفتم. در نتیجه می گویم که بلاها و قربانی ها وجود دارد و لاغیر. اگر با گفتن این نکته خودم به صورت بلا در می آیم لااقل ارادی نیست. من می کوشم که قاتل معصومی نکته خودم به صورت بلا در می آیم لااقل ارادی نیست. من می کوشم که قاتل معصومی نکته خودم به صورت بلا در می آیم لااقل ارادی نیست. من می کوشم که قاتل معصومی

باشم. ملاحظه میکنید که ادعای بزرگی نیست.

«البته میبایستی یک گروه سوم هم وجود داشته باشد. گروه پزشکان حقیقی، اما این امری است کمیاب و باید بسیار دشوار باشد. از این رو من در هر فرصتی، برای اینکه خسارات را محدود سازم، در صف قربانیان قرار گرفتم. در میان آنان دست کم می توانم تحقیق کنم که چگونه می توان به گروه سوم، یعنی به صلح و آرامش رسید.»

تارو وقتی که گفته هایش را تمام کرد پایش را تکان می داد و آهسته با نک پا روی تراس می کوبید. پس از کمی سکوت، دکتر کمی اندامش را راست کرد و پرسید که آیا تارو دربارهٔ راهی که باید برای رسیدن به آرامش در پیش گرفت عقیدهای دارد؟

\_آرى، محبت!



آیا تئاتر نو معیارها رأ تغییر داده است؟ آیا این تئاتر با تئاتر قرون پیش و حتی نیمهٔ اول قرن بیستم متفاوت است؟ شکی در این نیست. امروزه ما با تئاتری سر و کار داریم که همهٔ اصول تئاتر موجود پیش از خود را بهم زده است. نمونههای آن را در صحنهها میبینیم یا در کتاب ها میخوانیم اما اغلب دربارهٔ آنها با ابهامی روبرو هستیم. ما در اینجا میکوشیم که تا حد امکان با این تئاتر که آن را «تئاتر پوچ» نیز نامیدهاند آشنا شویم و در این معرفی از «تاریخ تئاتر نو» اثر ژنویو سرو استفاده می کنیم.

«درست است که جنگ جهانی اول دنیا را با مسائل تازه ای روبر و ساخت و دنیائی که پس از آن جنگ به وجود آمد فرق زیادی با دنیای پیش داشت اما می توان گفت که معیارهایش تغییر نکرد، اما جنگ جهانی دوم پایان یک دنیا بود و آغاز دنیای دیگری با معیارهای تازه. آشویتز و هیروشیما خورشیدهای سیاه این دنیا بودند، و در زیر اشعهٔ قاطع آنها همه ارزشهای گذشته خاموش شد و رنگ باخت و اگر در بعضی از آن ارزشها درخششی می بینیم، این درخشش نظیر نور ستارگان از هم پاشیدهٔ دور دست است که مدتها پس از نابودی خود آنها هنوز به چشم می خورد. تا آغاز جنگ جهانی دوم، با اینکه

یک جنگ بزرگ هم پیش آمده بود ولی جوامع بشری در تحول و پیشرفت تدریجی بودند. دورنمای این امید وجود داشت که روزی ریشهٔ هر گونه ظلم و اجحاف از روی زمین کنده شود و جوامعی آرمانی به وجود بیاید. اما همان چند سال جنگ و نیز سالهای بعد از آن ناگهان همهٔ این امیدها را درهم ریخت و بشر مطمئن و امیدوار که در راه اصلاح جزئیات بود و میخواست مسائل اجتماعی ظریف و حساسی را حل کند ناگهان خود را باکشتارهای دسته جمعی و حتی تهدید جهان به نابودی روبرو دید و احساس کرد که همهٔ کوششها به هدر رفته و به دوران بربریت بازگشته است و بدتر از همه اینکه وقتی چشم باز کرد دید که آن جوامع آرمانی هم کانونی برای حکومت فردی بوده است. همهٔ امیدها ناگهان درهم ریخت و بشر بعد از جنگ خود را در خلأ روحی کامل دید. این خلأ روحی در آغاز زبان خاص خود را پیدا نکرده بود. سالهای جنگ سالهای فقر ادبی و فرهنگی بود. این فقر طولانی همه مردم جهان را تشنهٔ شنیدن صدائی تازه ساخته بود.

چند نویسنده چیزهائی نوشتند و چند شعری گفته شد. اما تئاتر در این باره هیچ کاری نمی کردگوئی جرأت رقابت با تاریخ را در خود نمی دید. آنچه را که تاریخ انجام داده بود، نخست سینما با فیلمهای مستند به روی پرده آورد، ولی به زبان تازهای احتیاج بود که کار سینما نبود. می شد گفت که سینما با اینکه خود چنین زبانی را نمی توانست به میان بیاورد ولی زمینهٔ مغزی مناسب برای پذیرفتن آن ایجاد کرد. و در این میان تئاتر بود که می بایستی حتی به بهای مرگ خود زبان گویای این دوران از تاریخ بشر باشد؛ دورانی که دیگر در آن پیشرفت تدریجی زمان مطرح نبود و هیچ حیرت آور شمرده نمی شد که زمان ها درهم بریزد و در یک چشم به هم زدن همه چیز معکوس شود و یا گذشته با آینده مخلوط گردد.

شاید بتوان گفت که ماجرا با نمایش «محاکمه» اثر فرانتزکافکا در پاریس آغاز شد. در سال ۱۹۴۷ ژان لوئی بارو محاکمه راکه آندره ژید به صورت تئاتر تنظیم کرده بود به روی صحنه آورد. ترجمهٔ کتاب که در سال ۱۹۳۳ در فرانسه منتشر شده بود هیچ سروصدائی ایجاد نکرده بود. «ژوزف کا» . Joesph K. قهرمان کافکا که به سببی نامعلوم محاکمه و محکوم می شد در آن روزگاران به هیچوجه به عنوان نمایندهٔ وضع بشری تلقی نمی شد اما این بیگانه ای که در دنیای قطع روابط اسیر شده بود، وقتی که به روی صحنه آمد، «به حق یا به ناحق» مظهر خاصی برای انواع شخصیت ها تلقی شد: نمونهٔ کسانی که در بازداشتگاه ها محکوم بوده اند، نمونه ای از اشخاص «دوزخ» سارترو یا نمونه ای برای آن «پوچی» که کامو تصویر می کرد. و همین قهرمان بود که از دور، برای آن «پوچی» که کامو تصویر می کرد. و همین قهرمان در انتظار گودو یا دران می کود یا و «استراگون» قهرمانان در انتظار گودو یا دراز می کود.

اولین آثار این عده از نویسندگان در حوالی سال ۱۹۵۰ در پاریس در تئاترهای ساحل چپ رود سن به وجود آمد. اما این آثار به هیچوجه محصول کار دستهٔ معینی از نویسندگان و حاصل همکاری و همفکری برای ایجاد مکتب ثابتی نبود. اوژن یونسکو E. Ionesco ، ساموئل بکت، آرتور آدامف مکتب ثابتی نبود. اوژن یونسکو پید نفر دیگر هر یک به تنهائی کار می کردند و یگانه نقطهٔ مشترک کارشان این بود که برضد تئاتر جا افتادهٔ موجود آن روز قیام کرده بودند. نکتهٔ جالب اینکه اغلب این نویسندگان فرانسوی نبودند. بکت انگلیسی بود، یونسکو رومانیائی و فرانسوی و آدامف روسی و ارمنی و همهٔ آنها فرانسه را به عنوان مرکزی برای انتشار افکار تازهٔ خود انتخاب کرده بودند و آثارشان را به زبان فرانسه مینوشتند و در این روش خود نیز اشتباه نکرده بودند زیرا فقط در فرانسه بود که می توانستند کارگردانانی پیداکنند که آثار غیرعادی آنها را بپذیرند و روی صحنه بیاورند. و این نمایشنامهها مدتها بازی شد و با اعتراض روبرو شد. عدهای آنها را فهمیدند عدهٔ دیگری بیهوده تشخیص دادند و سالن را ترک کردند. با وجود

این نویسندگان جدا و مستقل همه با هم مرحلهٔ تازهای را در تئاتر به وجود آوردند که عدهای آن را «تئاتر پیشرو» و عدهٔ دیگری «تئاتر پوچ» نامیدند. و در واقع مکتبی خیالی به وجود آمد. آنان که این مکتب خیالی را «پیشرو» مینامیدند مقصودشان اشاره به تهوری بود که این نویسندگان در جدا شدن از عرف موجود تئاتر نشان داده بودند و کسانی که آن را «تئاتر پوچ» نام می دادند تحت تأثیر ابهام و عدم وضوحی بودند که در این نمایشنامهها وجود داشت. اما خود نمایشنامه نویسان هیچ یک از این عناوین را نمی پذیرفتند. بخصوص در مورد عنوان تئاتر پوچ، یونسکو، میگفت: «حیرت آور، نه پوچ! به نظر من در عالم وجود همه چیز منطقی است و «پوچ» وجود ندارد. و خود بودن و موجودیت حیرت آور است.»

و نیز میگفت:

«مردم آنچه را «پوچ» مینامند که جنبه های مضحک زبانی راکه از اصل خود خالی شده است لو می دهد...»

اولین آتار تفاتر نو در سال ۱۹۵۰ منتشر شد.

این آثار عبارت بود از آوازخوان طاس اثر یونسکو و دو نمایشنامه از آداموف با نامهای مانور بزرگ و کوچک و حمله.

# اوژن یونسکو Eugène Ionesco) اوژن یونسکو

آوازخوان طاس La Cantatrice Chauve نمایشنامهای بود که در آن اصلاً آوازخوانی وجود نداشت، چه طاس و چه مودار. و اغلب تماشاگران این عمل را ناسزائی برای خود میشمردند. باز هم ناسزای دیگر این بود که به محض شروع نمایش، ساعت دیواری هفده ضربه میزد و «مادام اسمیت» که در صحنه بود، میگفت: «عجب! ساعت نه است!» و این اولین سخنی بود که در نمایش بر زبان می آمد. به دنبال آن تحلیلهای ملال انگیز و بی مزهای دربارهٔ غذاها که از شدت ابتذال دیوانه کننده بود و ناگهان چنان که گوئی بچهٔ

بی تربیتی در آن میان ترقه منفجر کند، موضوع «بابی واتسن» به صورتی انفجاری به میان میآمد: آقائی که چهار یا سه یا دو سال پیش مرده بود. خلاصه یک «جسد خوشگل» که اصلاً به سنش نمیآمد. و اسم زنش هم «بابی واتسن» بود، اسم پسرش و دخترش هم، و اسم دائی و خاله و پسرخاله و مادربزرگ و غیره... همهٔ بابی واتسنها. تماشاگر عادی چنان حوصلهاش سر می میرفت که هر لحظه چشم به در خروجی داشت تا اینکه دختر خدمتکار وارد صحنه می شد و با حرف بی ربط دیگری که می زد تصمیم او را برای ترک تئاتر قطعی تر می کرد. دختر می گفت: «این بعداز ظهر به من خیلی خوش گذشت، با یک مرد به سینما رفتم و با زنها یک فیلم دیدم.»

تماشاگری که این حرفها را می شنید از مهارت عجیب نویسنده در کاربرد حرفهای عادی و مبتذل خرده بورژوازی فرانسه دچار حیرت می شد و نمی توانست باور کند که نویسنده فرانسوی نیست و اصلاً رومانیائی است. البته یونسکو از مادر فرانسوی به دنیا آمده و تا سیزده سالگی در فرانسه زندگی کرده بود. بعد به بخارست رفت و تا بیست و هفت سالگی در آنجا ماند. شعر می سرود و مقاله می نوشت، بعد از دواج کرد و به فرانسه برگشت. در یک اطاق مبلهٔ اجاره ای زندگی محقری داشت. این اطاق در عین حال انبار مبلهای کهنه و شکستهٔ صاحبخانه بود. بعدها یونسکو دکور نمایشنامههای مستأجر جدید و آمِدِه را از این اطاق اقتباس کرد. تا سی و هشت سالگی به فکر نوشتن برای تئاتر را از این اطاق اقتباس کرد. تا سی و هشت سالگی به فکر نوشتن برای تئاتر نیفتاده بود و اصلاً میانهٔ خوبی هم با تئاتر نداشت.

آوازخوان طاس را از روی جملههای یک خود آموز فرانسه به انگلیسی برای مبتدیان نوشته است. حقایق مسلم و حرفهای معمولی خود آموز رفته رفته در نظر او عاری از هرگونه معنا و مفهومی جلوه می کرد و به نوعی عدم انسجام کامل زبان منتهی می شد. و سرانجام در نمایشنامه یک رشته مصوت ها و صامت ها باقی می ماند که گوئی از دهان چند آدم مصنوعی بیرون می آید. یونسکو در این باره چنین نوشت: «این برای من ناشی از نوعی زوال واقعیت

بود... فکر کردم دارم چیزی مینویسم به عنوان «تراژدی زبان».

فراموش نکنیم که «دادا» نخست از بخارست برخاسته بود و پایه گذار آن «تریستان تزارا»که خود رومانیائی بود، پاسخ هائی به ندای خود را عملاً در همان رومانی و در ادبیات پایان قرن نوزده و اوائل قرن بیستم پیدا می کرد، از حمله اشعار اورموز Urmoz (۱۹۲۳\_۱۸۸۳) شاعر توانا و یون کاراجیال Ion Caragiale (۱۹۱۲\_۱۸۵۲) نمایشنامه نویس، و یونسکو نیز اینان را بزرگ می داشت و دربارهٔ کاراجیال می نویسد: «در میان نمایشنامه نویسان گمنام محتملاً بزرگ ترین شان بود.» کاراجیال که عمیقاً بدبین بود و به بی مایگی مردم اعتقاد داشت، از اینکه شخصیتهایش را وارد عالم سیاست کند لذت می برد و معتقد بود که در این محیط \_ چه دست راستی باشد و چه دست چیی \_حماقت طبیعی آنها چند برابر می شود. به عنوان مثال در نمایشنامهٔ نامهٔ گمشده (که در ۱۹۵۵ در پاریس اجرا شد) یکی از همین سیاستمداران کودن دربارهٔ قانون انتخابات چنین داد سخن می دهد: «دو صورت دارد، یا این یا آن... یا درش تجدیدنظر کنند، قبول دارم! اما تغییرش ندهند؛ یا تجدیدنظر نکنند، باز هم قبول دارم، اما تغییراتی در آن بدهند! مخصوصاً مواد اساسیش را.»گفتههای مطلقاً پوچ که از جملات کلیشهای ساخته شده است و معمولاً بيهودگي مطالب باكمي تأخير مشخص مي شودكه اين خود جنبه كميك متن را می سازد. قاطعیت ها و شعارها در نمایش فراوان است: «من خیانت را دوست دارم، اما از خائنان متنفرم.»، «ملتی که جلو نمی رود سر جای خود میماند.» و غیره... همان طور که یونسکو تذکر میدهد «شکاف بین زبانی مبهم و در عين حال فخيم، و دغلي حقيرانهٔ شخصيت ها [... سبب مي شود كه] سرانجام این تثاتر که ناتورالیسم را پشت سرگذاشته است، صورتی پوچ و وهمي ييداكند.»

اما کاراجیال شاهد بیرحم طبیعت انسانی، کمدیهای خود را در قالب ناتورالیست ها، از قبیل لابیش و هنری بک می سازد، و حال آنکه در کار یونسکو

که شاعر است و وارث شیوهٔ سوررئالیستها، همان فراگردها چندین برابر شده، تا مرز هذیان پیش رفتهاند، از هرگونه سرمشق انسانی دور میشوند و در خدمت نقد سادهٔ جامعه قرار نمیگیرند، بلکه سقوط بسیار دردناک واقعیت را با گسیختگی حساب شدهٔ زبان و قوالب تئاتری افشا میکند.

وقتی یکی از شخصیت های یونسکو میگوید: «اصلاً این ساعت دیواری منفی باف است، همیشه عکس ساعت واقعی را نشان می دهد.» یا وقتی که آقای اسمیت با شیفتگی اعلام می دارد که: «همسر من هوش مجسم است، حتی از من هم باهوش تر است، یعنی خیلی زنانه تر است.» خانم اسمیت دربارهٔ بابی واتسن تذکر می دهد: «چون همه شان یک اسم داشتند وقتی که آدم آنها را با هم می دید نمی توانست از همدیگر تشخیص دهد.» آشفتگی زبان از حماقت ساده فراتر می رود و به جذامی بدل می شود که احساس می کنیم از شدت پوچی، هم روابط خانوادگی و هم کل روابط انسانی را ویران می کند، و حد و مرزی هم ندارد...

ضرب المثلهاکه حقایق متحجری هستند، در کار یونسکو، بلاغت خاصی را در بی معنی گوئی ایجاد میکنند:

«می توان ثابت کرد که پیشرفت اجتماعی با قند و شکر خیلی بهتر است.»

«آدم شیشهٔ عینکش را با واکس سیاه براق نمی اندازد.»

«حقیقت دو جنبه دارد، اما جنبهٔ سوم آن بهتر است.»

گاهي هم باكلمات ساختگي:

«من یک غوغول به دنیا آوردهام.»

«خیلی پیرتر است، صد صدانه است.»

«من اینجا نیامدهام که مجیزجیز او را بگویم.»

در کار یونسکو از بازیگر به طور جدی خواسته شده است حرف های پیش پا افتاده را باکمال معصومیت به طور جدی اداکند. وقتی که او زمان را ضایع میکند، چنان حالتی دارد که گوئی تپق می زند یا اشتباه میکند و این اشتباه او را فقط تماشا گر می فهمد. و همین، سرچشمهٔ کمیک شدن اثر است.

در آوازخوان طاس حرف های پیش پا افتاده در پایان نمایش چنان بر روی هم تلنبار می شوند و چنان ضرباهنگ سریعی دارند که گویا با کمال سرعت تعداد زیادی جسد را در صحنه روی هم می اندازند. و گوئی در این خفقان افزاینده، ته ماندهٔ زبان در تلاش است و سرانجام به یک هجائی ها، به فریاد و به پوچی می کشد. در این میان دیگر نه شخصیتی وجود دارد، نه ماجرائی، بلکه ساز و کار خالص تئاتر است که در خلاً عمل می کند، یا بهتر بگوئیم یگانه قهرمان نمایشنامه زبان است که در خلاً عمل می کند، یا بهتر بگوئیم یگانه قهرمان نمایشنامه زبان است که آشفتن آن تا آنجا ادامه می یابد که به حالت احتضار می کشد.

مرگ زبان بر اثر شیء واره شدن آن و مرگ هرگونه ارتباطی بر اثر این زبان: این تئاتر یکی از انتزاعی ترین تئاترهاست، با وجود این فقط به بازی تئاتری اکتفا میکند و از هرگونه تمثیل و نمادگرائی عاری است. در نتیجه می توان گفت که ملموس تر و انضمامی تر از آن وجود ندارد.

اما تغییر کوچکی کافی است که مضحکهٔ این تئاتر به تراژدی بدل شود، چنان که آن را در درس La Leçon، دومین نمایشنامهٔ یونسکو میبینیم که سال بعد به کارگردانی کوولیه Covelier به صحنه آمد. یونسکو که خود به این عبور از مضحکه به تراژدی استشعار دارد، می خواهد که بازی، تعادل بین تضادها را حفظ کند و می گوید:

«روی متن مضحک، بازی دراماتیک.»

«روی متن دراماتیک، بازی مضحک.»

یونسکو در تمام آثار خود ضرورت این تقابل را در ذهن خود حفظ کرده است که نه تنها بین متن و بازی، بلکه در درون متن نیز وجود دارد.

درس که «درام کمیک» نام گرفته است معلمی را به صحنه می آورد که رفته رفته تابع شاگرد خود می شود و سرانجام او را با یک ضربهٔ کارد می کشد: در اینجا هم اندیشه از کلام جدا می شود و زبان شیء شده را رها می کند که در

سرعت دیوانه وارش مانند اتومبیلی بی راننده به راه بیفتد. اما در پشت این صداهای هیجان آلود، اندیشهٔ بی شکل، غول بدوی، با غریزهای مطمئن اما به طور خطرناکی پنهانی، پیش می رود و سرانجام زبان جنون زده راگیر می اندازد و از آن برای مقصد پنهانی، مانند همان کارد آدمکشی استفاده می کند. در واقع زبان نیز به ضرب پوچی کشته شده است. اگرچه در درس ماجرائی وجود ندارد، اما در عین حال داستانی در آن هست. (کسی کسی را می کشد). از طریق مضحکه آزمون در دناکی به صحنه می آید، اضطرابی که فشار آن در آوازخوان طاس بسیار گمتر بود.

صندلی هاکه یک سال بعد از درس به صحنه آمد عموماً شاهکار یونسکو شمر ده می شود:

یک زن و شوهر پیر، تنها و دور از مردم، در برجی وسط یک جزیره زندگی میکنند. برای اینکه در برابر مردم، زندگی طولانی آکنده از شکست ها و حقارت های خویش را توجیه کنند، یک پذرشی مفصل ترتیب دادهاند و مدعوین خیالی را به آن دعوت کردهاند: شخصیت هائی از هر طبقه، و حتی شخص امپراتور. فقط تعداد زیادی صندلی خالی حاکی از حضور نامرئی جمعیت است که فقط قهرمانهای نمایشنامه آنها را می بینند و با آنها حرف می زنند. اما زن و شوهر پیر هم شاید واقعی تر از مهمانان نیستند. آنها فقط برای این حضور دارند که به خلأ مفهوم بدهند، حدود ضروری آن را و حجم خلأ را نشان دهند.

وقتی که سالن کاملاً از صندلیهای خالی پر میشود، به طوری که زن و شوهر پیر وسط آنها گیر میکنند و امکان حرکت ندارند، سخنران ظاهر میشود. این برای زن و شوهر پیر نشانهٔ نجات است. دیگر می توانند روحاً و جسماً خودکشی کنند و ابلاغ پیام بزرگ برای نجات بشریت را به عهدهٔ او بگذارند. در حالی که فریاد میزنند: «زنده باد امپراتور!» خود را از پنجرهها بیرون می اندازند. و سخنران که رو به جمعیت تنها مانده است دهان باز می کند،

اما فقط خرخرها و صداهای نامفهوم از گلویش بیرون می آید: سخنران کرولال است. پرده می افتد. یونسکو دربارهٔ آن می گوید: «مضمون نمایشنامه پیام نیست. نه شکست های زندگی است و نه شکست معنوی پیرمرد و پیرزن، بلکه صندلی هاست، یعنی غیبت اشخاص، غیبت امپراتور... غیبت ماده، خلأ فلسفی موضوع نمایشنامه «هیچ» است.»

از سال ۱۹۵۶ یونسکو شروع کرد با دقت فزایندهای برداشت های خود را استر است به روی کاغذ بیاورد. در نمایشنامهٔ بداهه گونی در آلما فلات از کاتر برای من از کامنتقدان هنری روزنامهها را به باد حمله گرفت و گفت: «تئاتر برای من ریختن دنیای درون به روی صحنه است.» و آشکارا کینهٔ خود را نسبت به سازشکاران و کسانی که دربارهٔ اثری از روی معیارهائی که با آن بیگانه است قضاوت میکنند ابراز داشت. درگیری قلمی وی در لندن با تینان Tynan نشان داد که او اهل جدل خطرناک و ظریف و مسلح به سلاح طنز با روشن بینی فوق العاده است. در پاسخ به منتقد آبزدور Observed که متحجری بود وارث ورسوده است. در پاسخ به منتقد آبزدور کامنوشت: «حمله به زبانی فرسوده، به طنز گرفتن آن برای نشان دادن حد و مرزش و بی کفایتی هایش، تلاش برای منفجر کردن آن. زیرا هر زبانی فرسوده می شود، متحجر می شود، خالی می شود، باید آن را تازه کرد، از نو ساخت یا دست کم تقویت کرد. این وظیفهٔ هر «آفریننده» است که تنها از همین طریق می تواند به قلب اشیاء، به واقعیت زنده و جاندار راه یابد [...] تجدد در زبان، تجدد در برداشت و در جهان بینی است.»

از آن پس یونسکو تا حد زیادی از سبک «ضدتئاتر» خود فاصله گرفت و به افشاگری های اجتماعی دست زد. شخصیت چاپلین وار او برانژه Béranger که سابقاً نیز با نام های دیگری در یکی دو نمایشنامه و بعد هم برای نخستین بار با همین نام در نمایشنامهٔ قاتل بی مزد Tueur sans gages) ظاهر شده بود، این بار در کرگدن ها Rinoceros به صحنه آمد که آشکارا نمایشنامهای بود

دیدگاهی (Pièce a thèse) و با هدفی کاملاً مفهوم و مشخص و زبانی ساده و روشن که با مضمون وهمی آن در تضاد است. کرگدنها که بیشتر از همه نمایشنامههای یونسکو قابل ترجمه بود، تماشاگران فراوانی در میان ملل مختلف پیدا کرد. نخست در دوسلدورف آلمان (در نوامبر ۱۹۵۹) به صحنه رفت و دو ماه بعد بود که متن فرانسوی آن را ژان لوئی بارو در پاریس اجراکرد. این نمایشنامه حاصل تجربهای است که بیست سال پیش از آن یونسکو در بخارست از سرگذرانده بود و خاطرهٔ تکان دهندهٔ آن هرگز او را رها نمی کرد: بود که وارد سازمان فاشیستی «گارد آهنین» میشدند. چنان که گوئی ویروس بود که وارد سازمان فاشیستی «گارد آهنین» میشدند. چنان که گوئی ویروس خاصی آلوده شان کرده باشد، ناگهان عقیده و رفتار و سبک و نقشههای آن گروه را می پذیرفتند و به این تر تیب حفظ هرگونه رابطهای با آنها غیرممکن میشد. خود یونسکو می گوید: «موضوع نمایشنامه فرا گرد نازی شدن یک مملکت است.»

ویروس این نمایشنامه «رینوسریت» Rhinocérite نام دارد. این ویروس رفته رفته همهٔ ساکنان شهر کوچکی را که برانژه در آن به عنوان کارمند دفتری، زندگی بی ماجرا و بی امیدی را میگذراند، به کرگدن تبدیل میکند. سرانجام در شهر فقط یک موجود انسانی باقی میماند و آن برانژه است، برانژه آخرین فردی است که به زیانباری و خطر ویروس پی میبرد، اما با بیزاری و عصیانی غریزی به مخالفت با آن بر میخیزد و به اومانیسمی مبهم اما پایدار وفادار میماند. تا لحظه ای که نوعی شیفتگی یا وحشت از تنها ماندن او را فرا میگیرد اما پی میبرد که حتی اگر هم بخواهد نخواهد توانست که کرگدن شود. روشن است که رینوسریت تنها به نازی سازی اکتفا نمیکند، هرگونه تو تالیتاریسم، چه راست و چه چپ، در معرض آن قرار میگیرد. شوروی ها این نکته را خوب تشخیص داده بودند، زیرا وقتی که خواستند نمایشنامه را در مسکو به صحنه ببرند، از یونسکو خواستند که تغییر کوچکی در متن بدهد به مسکو به صحنه ببرند، از یونسکو خواستند که تغییر کوچکی در متن بدهد به

### ۱۰۱۰ / مکتبهای ادبی

طوری که نازیسم به عنوان یگانه بیماری حاصل از رینوسریت باشد. و چون یونسکو با این پیشنهاد به شدت مخالفت کرد، آنها از اجرای نمایش منصرف شدند.

یونسکو از آوازخوان طاس تا تشنگی و گرسنگی La Soif et la faim اخرین نمایشنامهٔ اوست اغلب تغییر جهت داده و در راههای مختلفی افتاده که گاهی غیرمنتظره بوده است. عدهای با حمایت از کرگدنها به آوازخوان طاس او حمله کردهاند و عدهای به طرفداری از آوازخوان طاس حیرت کردهاند که او چرا نمایشنامههائی از نوع کرگدنها را نوشته است. آنچه در مورد یونسکو می توان گفت این است که او عمر خود را به بازنویسی اولین اثرش نگذرانده و به حملههائی که شده است گهگاه جواب های تندی داده است. خود او همهٔ این تجربهها و کارهای خود را در مجموعهٔ مقالاتی با عنوان یادداشت ها و ضد یادداشت ها و ضد یونسکو را با چند جمله از آن کتاب پایان بدهیم:

ــ من دنبالهٔ این نهضت تجدد راکه به نظر می رسید در سال ۱۹۲۵ متوقف شده است از سرگرفتم... سعی کردم اضطراب شخصیت هایم را در اشیاء برونی کنم... و باکلمات بازی کنم.

ــ هیچ جامعهای نتوانسته است اندوه بشری را از میان ببرد. هیچ نظام سیاسی نمی تواند ما را از رنج زیستن آزاد کند.

کمدی چون شهود پوچی است، به نظرم نومیدکننده تر از تراژدی است. ــاثر هنری، قبل از هر چیزی، ماجرائی در ذهن است.

## سامو ئل بکت Samuel Beckett)Samuel ا

نماینده دیگر این تئاتر ساموئل بکت است که در عین حال بین این نویسندگان، فیلسوف ترین آنهاست. نمایشنامهٔ معروف او، در انتظار گودو En فیسندگان، فیلسوف ترین آنهاست. نمایش آوازخوان طاس یونسکو، attendant Godo

به کارگر دانی روژه بلن R. Blin به صحنه آمد. بکت، این ایر لندی بلند قد و ساکت که نمایشنامههایش را به انگلیسی و فرانسه می نوشت، خود در همهٔ تمرینهای آنها شرکت می کرد و با هنریشگان مشورت می کرد، دوست نز دیک جویس بو د. قبل از این نمایشنامه سه رمان نوشته و منتشر کرده بو دکه عدهٔ بسیار کمی آنها را خوانده بودند. در انتظار گودو دو روز از زندگی ولادیمبر (دی دی) و استراگون (گوگو) است. در طول روز اول، دو رفیق در کنار جادهای، نز دیک یک درخت، در انتظار گودو نامی هستند و ظاهراً با او قرار دارند. گو دو نمی آید، اما دو نفر که انتظارشان نمی رفت ظاهر می شوند: یو تزو Pozzo و لوکي Lucky ، ارباب و توسري خور او و به قول خود بکت Knouk (ترکسی از دلقک، حمال و برده) ارباب برده را با طنابی دنبال خود میکشد. این ملاقات با یک گفتار طولانی بر ده که فرمان یافته است «فکر کند» پایان می گیرد. بسرکی که از جانب گو دو فرستاده شده است، به دو رفیق خبر می دهد كه «كو دو امروز نمى آيد اما فردا حتماً مي آيد.» نا گهان شب مي شو دو ماه بالا مي آيد. روز اول انتظار يايان يافته است. دومين روزكه يردهٔ دوم را تشكيل مي دهد با همان مسئلة تحمل نايذير آغاز مي شود: «حالا حكار مي كنيم؟ ــ انتظار گودو را میکشیم.» و تقریباً نظیر همان یردهٔ اول ادامه پیدا میکند. بیشتر مضامینی که در بردهٔ اول مطرح شده در اینجا هم، منتهی از زاویهای دیگر، از سر گرفته می شود: کفش ها، خاطرهها، درخت، و انتظار گودو. همان پوتزو و لوکی، اما این بار فرسوده و درهم شکسته بر اثرگذشت زمانی نامعلوم وکشنده، (ارباب کور است و برده لال) دوری می زنند و می روند. همان امربر می آید و همان پیغام را دوباره می دهد. گودو فر دا خواهد آمد. شب می شود و ماه بالا می آید. یکبار دیگر «دی دی» و «گوگو» میخواهند که خودشان را دار بزنند و منصرف می شوند. یرده می افتد. البته می توان تصور کرد که برای سومین و چهارمین روز و حتی تا بی نهایت هم بالا برود و تکرار شود، همان حرفها و همان حركات تكرار شود و همان آدمها، شايد هر بار فرسودهتر از

گذشت زمان، اما شکست ناپذیر (به دلیل اینکه حرف میزنند)، بر جای باشند وگودو هرگز نیاید.

در پایان بازی Fin de partie نیز که پس از در انتظار گودو نمایش داده شد، نوعی انتظار وجود دارد. اما این بار انتظار پایان، شاید انتظار پایان جهان! اولین کلماتی که در نمایش بر زبان می آید چنین است: «تمام شد، تمام، دارد تمام می شود، شاید دارد تمام می شود.»

در پایان بازی، سه نسل حضور دارند: زن و شوهری پیر یا بریده، پدر که فرزند آنهاست، و پسر یا پسر خواندهٔ او، در محیطی بسته و بی اثاث و زیر نوری مایل به خاکستری (نه روز است و نه شب)، محیطی که در مقام مقایسه با آن، جاده و درخت و ماه گودوبسیار با نشاط جلوه می کند.

دو دریچهٔ بی پرده، بالای دیوار رو به بیرون باز می شود، دریچهٔ سمت چپ رو به دریا و دریچهٔ سمت راست رو به خشکی. کلو Clov (پسر) هر چند گاه یکبار از یکی از این دریچه ها به بیرون نگاه می کند و خبر می دهد که در هر دو سو از زندگی خبری نیست و همه چیز مرده است و شاید از مرگ جهان خبر می دهد. در وسط اطاق (و شاید مرکز عالم) هام Hamm (پدر) کور و مفلوج بر صندلی چرخدارش نشسته است و دستخوش احتضاری تدریجی است. عرقی سرد، دستمالی را که روی صور تش انداخته است خیس می کند. در سمت چپ جلو صحنه، نگ Nagg و یل Nell ، پدر و مادر پیر و بی پای او در سطل آشغال، روی شن به جای خاک اره گذاشته شدهاند. کلو، پسرخوانده، بین صندلی و آشپزخانه در رفت و آمد است و همیشه سرپاست، زیرا نمی تواند بنشیند. و بر روی دیوار آشپزخانه، «نور روز را که در حال افول است» نگاه می کند. هرچند که آن دو با توجه به نامهایشان نیز (هام، مخفف است و همیشه یا میخ) یکی توسری زن است و دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری توسری خور، ولی مسئله پیچیده تر از این است و نوعی ابهام دیگری دورد دارد. هام کور

و مفلوج، بدون کلو میمیرد، اماکلو هم اگر خانه را ترک کند و اگر از فرمان سوت های هام اطاعت نکند و به پیروی از اندرز پیرزن (نل) از درون سطل آشغال که میگوید: «فرار کن!» بیرون برود، او هم در برهوت خالی که احاطه شان کرده است از گرسنگی خواهد مرد.

نل و نگ گهگاه در سطل آشغالهایشان را بلند میکنند تا جیرهٔ خوراکشان را بخواهند، یا با هم خاطرهای را مبادله کنند. نزدیکی مرگ و زوال مطلق، در ورای هرگونه رنجی که بتوان تصور کرد، در میان آن دو نوعی مهربانی نومیدانه و در عین حال عاشقانه به وجود آورده است. گوئی آنها پیشاهنگان جفت دیگری (وینی Winnie و ویلی Willie) هستند که در آینده در آه، روزهای خوش Oh, les beau jours نمایشنامهٔ دیگر بکت به صحنه خواهند آمد. تکه پارههائی از خاطرات گذشته به یادشان می آید و بر زبان می آورند، حادثهٔ دو چرخهٔ دو ترکه «که پاهامان را سرش گذاشتیم.» یا گردش هایشان با قایق در دوران نامزدی، روی دریاچهٔ «کوم».

همان دریاچه، همان قایق و همان لطافت پایان ناپذیر است که کراپ پیر در آخرین نوارکراپ La Dernière Bande (به فرانسه Krappe's last Tape)، از بازیافتن طنین گمشدهاش خسته نمی شود. کراپ پیر که به پایان زندگی رسیده در هر یک از سال های عمرش صدای خود را بر روی نوار ضبط کرده و نگه داشته است. از گذشته ای که بر روی این نوارها ضبط شده فقط غباری از کلمات، نقشه ها، شکست ها و او هام باقی است. کراپ با گذاشتن این نوارها بر روی ضبط صوت، در سال های گذشتهٔ عمر خود زندگی می کند.

در آغاز سال ۱۹۵۷ بکت یک نمایشنامهٔ رادیوئی مینویسد با عنوان همهٔ آنان که میافتند All that fall. \_ پس از جنگ برای اولین بار است که بکت دوباره نمایشنامههایش را به انگلیسی مینویسد \_ همهٔ شخصیت های این نمایش \_ برای نخستین بار در کار بکت \_ در دنیائی واقعی و قابل شناخت زندگی میکنند. نمایشنامه که در ژانویهٔ ۱۹۵۷ در بی بی سی اجرا شده بود، در

#### ۱۰۱۴ / مکتبهای ادبی

۱۹۶۳ در تلویزیون فرانسه بازی می شود که بکت برگرد ده شخصیت اصلی آن صداها و چشم اندازهائی را اضافه کرده است.

خانم رونی Rooney سالخورده با قدمهای آهسته از میان مزارع به سوی ایستگاه راه آهن می رود تا در آنجا منتظر شوهرش باشد که قرار است با قطار بیاید. این پیرزن درشت اندام نیمه فلج در بین راه با اشخاص مختلفی روبرو می شود که هر کدام بر وسیلهٔ نقلیهای سوارند: گاری، دوچرخه، اتومبیل... و بالاخره با میس فیت Miss Fitt پارسا و بدعنق که او را در راه رفتن کمک می کند. ماجرای نمایشنامه یک حادثهٔ کوچک روستائی است با طنزی بسیار ایرلندی که لحن آن، لحن آثار اوکیسی O Casey یا دوبلینیهای جویس را به خاطر می آورد.

قطاری که منتظرش هستند، با اینکه فقط یک مسیر نیم ساعته را طی کرده، ولی با یک ربع تأخیر به ایستگاه رسیده است. بالاخره آقای رونی ظاهر می شود. او کور است. زن و شوهر به هر ترتیبی است همدیگر را کمک می کنند که راه بیفتند و صحبت کنان رو به منزل شان می روند. لحن طنز آمیز گفتگو به تدریج عوض می شود و صورت طنز خشنی به خود می گیرد. در این میان پیشامدی که ظاهراً بی اهمیت است این گفتگو را قطع می کند. پسربچهای فرا می رسد و توپی را که پیرمرد در قطار فراموش کرده است برای او می آورد. همین مسئله روشنائی شومی بر روی ماجرای نمایشنامه می اندازد. اگر قطار تأخیر داشته به این علت بوده است که در بین راه پسربچهای از واگون به بیرون پرت شده است و ظواهر امر نشان می دهد که رونی پیر او را هل داده و بیروی ریل ها انداخته است. یک جملهٔ رونی که به محض خروج از قطار بر زبان آورده است ما را هم به این نتیجه می رساند. پیرمرد گفته است: «هیچوقت هوس نکرده ای که یک بچه را بکشی؟ (کمی فاصله) تا جلو یک «هیچوقت هوس نکرده ای که یک بچه را بکشی؟ (کمی فاصله) تا جلو یک

بکت خاکسترها Embers را هم برای رادیو نوشت که در اکتبر ۱۹۵۹ در

بی بی سی اجرا شد. هنری، تنها، در کنار دریا، در میان صداهای امواج، برای خود داستان میگوید: تصاویری، از خاطرهٔ او یا از مخیلهاش تراوش می کند و یک یک پیش چشمش مجسم می شود: پدر و تحقیرهای او، دو پیرمرد به نامهای بولتون Bolton و هالوی Holloway که در یک شب برفی با همدیگر روبرو می شوند: «آتش خاموش، سرمای جانگزا، تنهائی سخت، دنیای سرتاسر سفید پوش... نه صدائی هست و نه آتشی، هیچ شعلهای نیست، مگر خاکستر.» همسرش ایدا Adda ، چند لحظهای به او پاسخ می دهد و خاطرهٔ آدی Addie دختر کوچولوشان را و درس های پیانو و سواری او را به خاطرش می آورد و دردهای کهنهٔ زندگی او با درهم ریختگی و با وضوح عجیبی از نو زنده می شود و نمایشنامه با این جملات پایان می یابد: «هیچ، سراسر روز هیچ، زنده می شود و نمایشنامه با این جملات پایان می یابد: «هیچ، سراسر روز هیچ، (سکوت)، سراسر روز و سراسر شب هیچ (سکوت) هیچ صدائی نیست.»

# آرتور آدامُف Arthur Adamov) Arthur ارتور

چند ماه پس از نمایش آوازخوان طاس در تئاتر دِ نوکتامبول Théâtre des ، همان تئاتر در نوامبر ۱۹۵۰ ، نمایشنامهٔ جدید آرتور آدامف را با عنوان مانور بزرگ و مانور کوچک La Grande et la Petite manrocuvre به کارگردانی Jean به کارگردانی بیرو J.M. Serreau به صحنه آورد و سه روز بعد نیز ژان ویلار Vilar اجرای اثر دیگر او با عنوان هجوم Invasion را در استودیو شانزلیزه آغاز کرد.

این نوآمده که ارمنی نژاد بود و با فرهنگ آلمانی و فرانسوی بارآمده بود، نگاهی غمزده و لحنی کند داشت و با پاهای بی جوراب، کفش صندل می پوشید. در سال ۱۹۰۸ در قفقاز به دنیا آمده بود، قسمت اعظم تحصیلاتش را در ژنو و ماینس انجام داده ودر سال ۱۹۲۴ (شانزده سالگی) در اوج فعالیت سوررئالیستها در پاریس ساکن شده بود. دوست آرتو و ستایشگر و شیفتهٔ استریندبرگ و کافکا بود و از آثار فروید و اکسپرسیونیسم آلمان الهام میگرفت.

نوشتن برای او نجات از کابوسهای خویشتن و کابوسهای سالهای اشغال بود که هر دو سخت به هم وابسته بودند.

مانور بزرگ و مانور کوچک سومین نمایشنامهٔ آدامف بود، دو نمایشنامهٔ قبلی، پارودی la parodie و هجوم بودند، که چون از پذیرفته شدن آنها برای نمایش ناامید شده بود، در بهار ۱۹۵۰ آنها را به صورت کتاب منتشر کرده بود. نویسندگان بزرگی با سلائق گوناگون از قبیل ژید، پرور و رنه شار با سخنان پرشوری او را ستوده بودند. ژان ویلار، به نوبهٔ خود، این سؤال را مطرح کرده بود: «آدامُف یاکلودل؟» و پاسخ داده بود: «من میگویم آدامُف!»

خود آدامف در یادداشت کوچکی که به عنوان مقدمه برجلد دوم نمایشنامههایش نوشته است تولد اولین نمایشنامهٔ خود را چنین شرح می دهد: «روزی شاهد واقعهٔ ظاهراً بی اهمیتی بودم، اما بلافاصله با خودگفتم: «تثاتر یعنی این، باید همین را بنویسم.» کوری گدائی می کرد. دو دختر جوان از کنارش گذشتند و بی آنکه او را ببینند بر اثر بی توجهی به او تنه زدند. داشتند تصنیفی را زیر لب زمزمه می کردند: «چشمهایم را بستم. عالی بود...» بلافاصله به فکرم رسید که تنهائی انسانها و عدم ارتباط آنها را با هم، به خشن ترین و روشن ترین صورتی در صحنه نشان دهم.»

این خشونت را به شدیدترین وجهی در مانور بزرگ و مانور کوچک میبینیم که در آن، در یک رشته تابلوها که مانند سکانسهای فیلم به دنبال هم می آیند، مردی را میبینیم که چهار دست و پای خود را یکی پس از دیگری از دست می دهد و قربانی فرمانهائی است که مُنذِر ناشناسی به او می دهد.

در این نمایشنامه، از یک میان پردهٔ کوتاه دلقکی که برشت در سال ۱۹۲۵ نوشته بود، دقیقاً استفاده شده است: در آن قطعه آقائی به نام اشمیت را می بینیم که در سایهٔ دو دلقک از شر دست و پای خود راحت می شود. آنها، بسیار دوستانه، دست و پای او را اره می کنند و با بریده شدن هر یک از این اعضا آقای اشمیت احساس می کند که حالش بهتر شده است. دلقک ها این نیکی را

تا آنجا ادامه می دهند که بالاخره او را از شر سرش هم راحت میکنند. برشت در این قطعه به شیوهٔ طنز سیاه، به یکی از مسائلی که در سراسر تئاتر او مطرح است پاسخ می دهد: آیا انسان می تواند به یاری پهلو دستیش بشتابد؟»

در اثر آدامف این قطع دست و پا در درجهٔ اول حاکی از نوعی تمایل به «خود آزاری» و نیز عدم امکان عشق را نشان می دهد (که شاید رستگاری در آن باشد) ارنا Erna ی سرخ مو، زنی که مرد قربانی دوست دارد، در کنار جاذبهٔ زهر آلود خود، سادیسم زنان سر پرست اردوگاههای نازی را دارد: «شخصیت نوعی» عاری از واقعیت. قطع اندامها به طور کلی، حاکی از وضع بشری است که قربانی و حشتی پوچ و بی نام است.

این «مانور بزرگ» بود. در برابر مرد دست و پا بریده، باجناق او را داریم که مبارز است. او برای برقراری عدالت مبارزه میکند و قربانی «مانور کوچک» است. مانوری که در سطح زندگی سیاسی اعمال میشود. اگر مرد مبارز موفق شده است نظام انقلابی را به پیروزی برساند، مجبور شده است که در این نبرد عشق همسر و زندگی فرزندش را فداکند. گذشته از آن به زودی پی میبرد که انقلاب پیروزمند همان گرفتاریهای رژیم گذشته را دارد و از همان روشهای سرکوب استفاده میکند که در آن رژیم بود. در آخرین سخنرانیش میگوید: «ما مخالفان مان را ساقط کردیم... اما هنوز از چنگ آنها رها نشده ایم. آنها سقوط کرده اند، سایه شان را روی ما انداخته اند،»

روشن ترین نمونهٔ صحت سخنان قهرمان آدامف را در این سخنرانی در انقلاب اکتبر و رژیم شوروی مشاهده کردیم.

پس از ماور، و در سنت اکسپرسیونیسم آلمان، آدامف دغدغههای سیاسی را با تحلیل دنیای درون خود در می آمیزد. اما همه چیز، مانند شخصیت هایش که فردیت مشخصی ندارند، متمایل به «صورت نوعی» هستند حتی آنهاکه اسمی دارند ــ بدین سان واقعیات سیاسی برای او وقایع مجردی هستند که

رنگ فلسفی دارند. تماشاگر آزاد است که آرمانهای انقلابی شخصیت مبارز یا طبیعت شکنجه گران و یا «آنها» ی اسرارآمیزی را که دست و پا بریده قربانی شان است، تحلیل کند. اما آدامف برای بیان دلهره و توانائی های آن در ناقص العضو کردن، لحنی بسیار صمیمانه و ضرباهنگ صحنهای مؤثری پیدا کرده است. خود او به هنگام بحث از استریندبرگ می گوید: «حضور مداوم معنی کلمه به کلمه، حضور مداوم دیگری را ایجاب می کند و آن حضور تحقیر، ترس و رنج است. همین خصوصیت در آثار این دوره از فعالیت تئاتری خود آدامف نیز وجود دارد.

با وجود این، هجوه برگرد موضوعی خصوصی تر شکل گرفته است. شخصیتهای آن هرچند که چندان گمنام نیستند، (بجزیی پر شخصیت اصلی) بیشتر «صورت نوعی» هستند. پییر تصمیم گرفته است که دست نوشتههای باجناقش «ژان» راکه بهترین دوست او بود و درگذشته است، رمیزگشائی و منظم کند. موضوع \_ دست کم ظاهری \_ هجوم چنین است و می توان تصور کرد که آدامف برای نوشتن آن از مورد ماکس برود Max Brod دوست کافکا و مسئول تنظیم و انتشار نوشته های او پس از مرگش الهام گرفته است، یا نزدیک تر به وی، از مسئلهٔ نوشته های آنتونن آرتوکه تازه مرده بود و خانوادهاش \_مانند خانوادهٔ ژان\_به تعقیب دوستانی پر داخته بو دندکه آثار او را در اختیار داشتند و ادعا میکردند که میخواهند رمزگشائی و منتشر کنند. اما در کار بی پر، این همدلی با یک مرده، این جستجوی نومیدانهٔ حقیقت یک مرده، عملاً تظاهر نوعی روان پریشی از نوع اودییی است. پی یر توانائی جدا شدن از مادرش و رسیدن به سن مردی را ندارد. این مادر شیطان صفت، با زوج جوان ــ پییر و آنیس Agnès زندگی میکند و ما او را در نمایشنامههای دیگر نیز از جمله همه برضد همه Tous contre tous و یا بازیافت ها Les Retrouvailles به صورت مادری تملکجو میبینیم.

پی یر ـ بدون اوراق ـ خود را در کنج خلوتی زندانی میکند، تا در تنهائی

بتواند راز این اثر راکه بر او پوشیده است کشف کند و نیز راز معمای خویشتن را. آنیس با استفاده از غیبت او با «اولین از راه رسیده» فرار می کند. اما به خوشبختی دست نمی یابد. پی یر پس از پانزده روز از کنج خلوت بیرون می آید. در آنجا دست کم به این نتیجهٔ قاطع رسیده است: «هیچ چیزی به من داده نخواهد شد، مگر اینکه وسیلهای برای در پیش گرفتن یک زندگی کاملاً عادی پیدا کنم.» و اوراق گرانبهای ژان را پاره می کند. اما وقتی که مادرش خبر خیانت و فرار آنیس را به او می دهد به کنج خلوتش بر می گردد و خودکشی می کند.

خود آدامف میگوید که اندیشهٔ حاکم بر بارودی در هجوم نیز دنبال شده است: «هیچ کس زبان دیگری را نمی فهمد.» و میگوید که کوشیده است بین شخصیت هایش گفتگوئی کنائی و غیرمستقیم برقرار کند که در آن هر کسی برای خودش حرف میزند. از انعکاس گفته ها، حقیقتی تراژیک که هرگز مستقیماً با آن روبرو نمی شویم گاهی به سطح می آید و احساس می شود و این همان هنر چخوف است.

از میان آثار آدامف که در اینجا جای بحث از همهٔ آنها نیست، بهتر است به نمایشنامهٔ کو تاه استادتاران Le Professeur Taranne نیز اشاره کنیم که در ۱۹۵۳، روژه پلانشون Roger Planchon آن را در لیون به صحنه برد. این نمایشنامه که خشونت کارهای دیگر آدامف را ندارد، بازنویسی ساده و سریع یک رویاست و هیچ یک از عناصر آن به مقاصد تمثیلی مورد استفاده قرار نگرفته است. تاران کیست؟ آیا این استاد تحقیر شده مردی شرور است؟ یا قربانی بی گناهی که در شبکهای از سوء تفاهمها گرفتار شده است؟ انکارهای مصرانهٔ او بیشتر غرقش میکند اما مجرم بودن او را ثابت نمیکند. آیا همان طور که متهمش میکند بچهها او را بی لباس در پشت یک کابین استحمام کنار دریا گیر آوردهاند؟ آیا او همهٔ افکار و عقاید خود را از پروفسور منار دزدیده است؟ این زیر سؤال رفتن همهٔ زندگیش او را دقیقاً از خودش عاری میکند. در پایان

### ۱۰۲۰ /مکتبهای ادبی

این نمایشنامه نیز هیچگونه پیامی نیست. همان طور که در صندلی های یونسکو انتظار ورود یک سخنران می رود و سخنران در پایان نمایش می آید، اما کر و لال است و پیام او جز سکوت چیزی نیست. یا در نمایشنامهٔ دیگر یونسکو به نام استاد، مبشر خبر آمدن استاد را می دهد و ستایشگران با بی صبری در انتظار ورود او هستند، اما وقتی که استاد وارد می شود می بینند که او سر ندارد. ا

## زان ژنه Jean Genet زان ژنه

در این میان، تئاتر ژان ژنه باز هم با همهٔ این تئاتر ها متفاوت است. اشخاص همهٔ نمایشنامههای او از نظارت عالیه Surveillance پاراوانها (۱۹۴۷) لحده Paravents) مطرودان جامعه و زندانیان و بدکارانند و در واقع سرسلسلهٔ آنها خود ژنه است که در یادداشتهای دزد ۱۹۴۸)، محکومان به اعمال حسب حالی در قالب داستان، همبستگی خود را با «همهٔ محکومان به اعمال شاقهٔ» نسل خود اعلام میکند. او که در کودکی به پرورشگاه داده شده و به دنبال چند جرم کوچک به دارالتأدیب «متره» Mettray فرستاده شده بود، وقتی به سن بلوغ رسید از آنجا فرار کرد و به «لژیون خارجی» پیوست اما کمی بعد از لژیون نیز فراری شد. از راه دزدی و بدکاری زندگی میکرد، از کمی بعد از لژیون نیز فراری شد. از راه دزدی و بدکاری زندگی میکرد، از مادری به کشور دیگر و از زندانی به زندان دیگر منتقل می شد. در حوالی سی کمی بعد از لژیون نیز فراری شد. دا رستان نزدام گله کاها می شد. در حوالی سی مالگی در زندان شروع به نوشتن کرد. داستان نزدام گله کاها کام ۱۹۴۲ در زندان فرن Fresnes نوشت و داستان معجزهٔ گل سرخ ۱۹۴۲ در زندان سانته Santé آربالت ۱۹۴۲ در زندان سانته کامهای . و داستان ها در شمارههای ۸ و ۹ مجلهٔ آربالت ۱۹۴۲ در زندان سانته کامهای شمارهٔ ۹ نمایشنامهٔ در بسته اثر سار تر بخلب نظر میکرد. همین مایهٔ دوستی گرم و دیر پای آن دو شد که سرانجام میز جلب نظر میکرد. همین مایهٔ دوستی گرم و دیر پای آن دو شد که سرانجام نیز جلب نظر میکرد. همین مایهٔ دوستی گرم و دیر پای آن دو شد که سرانجام

١. ترجمهٔ اين نمايشنامه در پايان اين فصل به عنوان نمونهٔ تثاتر نو آورده شده است.

سبب شد بعدها سار ترکتاب مهمی دربارهٔ ژنه با عنوان ژنه قدیس، بازیگر و قربانی Saint Genet, Comedien et martyr) بنویسد.

پس از آن ژنه به تئاتر روی آورد. او در نمایشنامههایش که به زبان شاعرانه و زیباثی نوشته شده است وادارمان میکند دنیاثی را ببینیم که ترجیح می دهیم از آن بی خبر بمانیم. در عین حال مجبورمان میکند که به خودمان برگردیم و گردابها و وسوسهها و تابوهای خودمان را ببینیم. ژنه دامی برای تماشاگر در روی صحنه میگسترد. او خویشتن را در اثرش، هم ظاهر میکند و هم پنهان می دارد. این وظیفه را به گردن گرفته است که زندگی خود و محکومان دیگر را در قالبی شکوهمند و متعالی به روی صحنه بیاورد و تماشاگر را با خود و قهرمانانش به سوی مناطق ممنوعه بکشاند و تماشاگر چارهای ندارد جز اینکه درک کند و یا خود شبیه آنها شود. چنان که جارهای ندارد جز اینکه درک کند و یا خود شبیه آنها شود. چنان که دوفرانس ممنوع شود و با فحش و ناسزا زباله و کثافات به در و دیوار تئاتر دوفرانس ممنوع شود و با فحش و ناسزا زباله و کثافات به در و دیوار تئاتر بر تاب میکردند، ندانسته همان حرکات و حرفهای شخصیتهای نمایش را تقلید میکردند با این تفاوت که به صناعت شاعرانهٔ نمایش پاسخ واقعی و مبتذل می دادند.

ژنه در عین حال می کوشد که دنیای خود را مانند دنیای آئینی مذهب کاتولیک بسازد. رفتار دزدان و جنایتکاران و محکومین را در نوعی طبقهبندی آئینی قرار می دهد. از این رو قضاوتها نیز دربارهٔ او متفاوت و اغلب ضد و نقیض است. در عین حال که فرانسوا موریاک در مورد آثار او اصطلاح Excrémentiel (کثافت بار) را به کار می برد، ژان کوکتو و ژان پل سارتر معتقدند که وی نویسنده ای اخلاقی است و در کتاب مشهور خود، ژنهٔ قدیس، بازیگروقربانی، بر این نکته اصرار می ورزد.

در اینجا مجال گفتگو از همهٔ آثار ژنه نیست. اما برای درک همین ساختار آئینی بهتر است به اختصار با اولین نمایشنامهٔ او، نظارت عالیه Haute

#### ۱۰۲۲ / مکتبهای ادبی

Surveillance آشنا شویم. ماجرا در درون زندان اتفاق می افتد، محیطی که ژنه بهتر از هر کسی می شناسد. ژنه در این نمایش، خود را در قالب لوفران Lefrance دزد به صحنه می آورد. سلسله مراتب تنگاتنگی روابط محکومان را در درون زندان تعیین می کند که تا حدی سلسله مراتب آئین کاتولیک را به خاطر می آورد. ژنه علاقهٔ خود را به امر قدسی و شیفتگی اش را در برابر آئین عشای ربانی ینهان نمی دارد.

در رأس این سلسلهٔ مراتب، «گلوله برفی» قرار دارد که سیاهپوستی است غایب از نظر، که به جرم قتل عمد به اعدام محکوم شده است. بعد از او نوبت «سبزچشم» میرسد که او هم محکوم به مرگ است، اما به جرم قتل غیرعمد براثر هجوم خشم آنی، که همین کمی از مقام او میکاهد. باز هم پائین تر، در ردیف بندگان \_اما بندهٔ مورد نظر ارباب \_ «موریس» لات خطرناک هفده ساله است. لوفران که دزد سادهای است، در یائین ترین درجهٔ این سلسلهٔ مراتب قرار دارد و مشتاقانه آرزومند است که توجه استادین رگ را حلب کند. در این دنیای آئینی که طبعاً همه چیز برعکس است، از طریق آدمکشی است که لوفران می خواهد جلب توجه کند و به درجهٔ والای توفیق دست یابد. لوفران، موریس را که او را تحقیر کرده و گفته است: «تو از جنس ما نیستی و هرگز هم نخواهی شد.» \_از سر حسادت و برای اینکه توجه «سبز چشم» را به خود جلب كند، خفه مىكند. او با اين كار در عين حال مىخواهد شبيه دیگران شود و از شکنجهٔ تفاوت و تنهائی نجات یابد. اما زحمت بیهودهای است! برای «سبز چشم» که خود برای جنایتش «انتخاب شده» بود، لوفران از طبقهٔ برگزیده نیست و هیچوقت هم نخواهد بود. سبزچشم میگوید: «من خودم هیچ چیز را نخواستم! میشنوی چه میگویم؟ این چیزهائی راکه برای من پیش آمد به هیچوجه خودم نخواستم همهاش به من داده شد، هدیه شد، از طرف خدا یا شیطان. اما چیزی بودکه خودم نخواستم!

لوفران میگوید: «من واقعاً تنها هستم!» و ژنه نیز همراه او همین را

میگوید: نفرین شده و مطرود از همه سو. بدتر از همه اینکه مطرود برادران خویش است. در چنین حالتی، نوشتن زنده ماندن است. تخیل و هنر است که به ژنه امکان میدهد قدر این تفاوت خود را بداند، آن را بپذیرد و بزرگش بدارد.

وقتی که چند نویسنده با چنین قدرتی، همهٔ قالب های رایج قبلی را دور میریزند و با زبان تازهای که حرف می زنند صحنهٔ تئاتر را به تصرف خود در می آورند، برای نسلی که بعد از آنها می آید بسیار دشوار است که در راهی بجز راهی که آنها هموار کردهاند قدم بگذارد. و منتقدان نیز بی اختیار از آن چند نویسنده به عنوان اسلاف نسل جدید نام می برند.

پس از بکت، پس از یونسکو و پس از ژنه، باز شت به طرز بیان قبلی و به قراردادهای منسوخی که از انسان تصویری قطعی و برخودار از اطمینان و امنیت به دست میداد، دیگر منتفی است. اما آنچه ابداع تازه و اصیل، کشف افقهای تازه و نفی قراردادها بود، به دست دنبالهروهای کم مایهای به قراردادهای تازه تغییر شکل داد: جستجوی جدی جای خود را به سرگردانی جنون آلود و حیرت دلهره آمیز زندگی، ابهام دائم و جزئیات بی ارزش داد. گفتند که روانشناسی کهنه شده و از رواج افتاده است. به جای آدم های جدی که وضع روانی شان قابل تخیل بود، آدمک هایی وارد صحنه شدند که به جای حرف زدن تته پته می کردند، گفتند که تنظیم طرح داستانی قدیمی شده است. دیالوگ های دراز بی سر و ته و کاملاً تصادفی، بازی با کلمات و معما گوئی جای طرح داستانی نمایشنامه را گرفت. دوران فرمانروائی پوچی واقعی بود، جای طرح داستانی نمایشنامه را گرفت. دوران فرمانروائی پوچی واقعی بود، یعنی ناهماهنگی، عدم انسجام، قضاوت های غلط و یک رشته سخنان بی معنی در دهان هر کسی که وارد صحنه می شد... عدم امکان ارتباط به صورت عامل

مزاحمی درآمد که به همه سو حمله ور می شد... در هر سمت اگر انسجامی می دید درهم می ریخت و خلأ قلب ها و مغزها را توجیه می کرد. با اینکه این وضع، سال های دراز ادامه یافت و دیگر شاهد اوج گرفتن هنر تئاتر چنان که باید نشدیم، با این همه از میان همین نویسندگان تئاتر نوکسانی درخشیدند که به تدریج نامشان در میان بزرگان عالم تئاتر ثبت شد. هرچند که هرگونه دسته بندی در این مورد نمی تواند چندان دقیق باشد، ولی با مسیری که نویسندگان سرشناس تئاتر نو در پیش گرفته اند، می توان به طور تقریبی آنها را در پنج گروه به ترتیب زیر قرار داد:

۱\_در نحلهٔ یونسکو: ژان تاردیو J. Tardieu ، گونترگراس G. Grass ، فرناندو آرابال . F. Arraba

۲ در صف بکت: روبرپنژه R. Pinget ، مارگریت دوراس M. Duras ، هارولد . R. Dubillard و رولان دوبیار H. Pinter .

M. موری شیسگال .M. نوعی تئاتر بولوار پیشتاز امریکائی: ادوارد آلبی E. Albee ، موری شیسگال .M. Jack Gelber ، جک گلبر .A.L. Kopit ، آرتورکاپیت

F. به دنبال برشت: ماکس فریش Max Frisch، فردریش دورنمات . P. Weiss، پتر وایس P. Weiss، آرمانگاتی Dürrenmatt.

۵\_ آفریقائی های فرانسوی زبان: پاسین کاتب Y. Kateb ، امه سزر Aimé Cesaire .

١

در میان نمایشنامه نویسانی که آثارشان قرابتی باکار یونسکو دارد، ژان تاردیو (۱۹۰۳ ) را باید پیش کسوت شمرد. نخستین نمایشنامههای او تاریخ ۱۹۴۷ را دارند، یعنی سه سال پیش از آوازخوان طاس. تاردیو در یک رشته نمایشنامههای کو تاه تک پردهای، (که در نخستین مجموعه، شانزده تا از آنها و در مجموعهٔ دوم شش تا چاپ شده بود.) غنای تئاتری زبانی را که از

سوررثالیسم به ارث مانده است با لذت مشهود یک کاوشگر، به طور منظم بررسی میکند و به طور منظم به کار میبرد: در کار «تمرین سبک» بیش از پیش خود را نزدیک تر به رمون کنو احساس میکند تابه یونسکو. شانزده «طرح نمایشی»، مضحکه ها، پارودی ها، یا اشعار مجموعهٔ اول بیشتر عبار تند از وسعت دادن به یک طرح نمایشی عادی در ابعاد یک رویای وهمی یا اضطراب انگیز.

تاردیو که کاوشهای خود را در کار تجرید باز هم بالاتر و بالاتر میبرد، به تدریج به جای تار و پود طرحهای نمایشیاش، مضامین بسیار ساده ای را به کار برد که با هم ترکیب می شدند و بر حسب نوعی ساخت شبه موسیقیائی پاسخگوی هم بودند. سرانجام، به عنوان مثال، در الفبای زندگی ما A.B.C. de notre vie از هم کنسر توی ناطق که در سال ۱۹۵۸ نوشته شد) فقط با مضامین کاملاً از هم گسته روبرو هستیم و کلمات فقط برای ارزش صوتی شان به کار می روند. خود تاردیو در این باره چنین نوشت: «کلمات بیشتر نت های موسیقی یا لکههای رنگ هستند تا مفاهیم.»

تاردیو که شاعر باریک بینی است (چند مجموعهٔ شعر منتشر کرده و آثار هولدرلین را به فرانسه برگردانده است.)، به عنوان تجربهای نبوغ آمیز، و در عین حال با رنگی از طنز، با کلمات بندبازی میکند. کلمات در دست او بیخطرند و انتظار هیچگونه انفجاری نباید داشته باشیم.

گونترگراس (۱۹۲۷\_۱۹۹۱) رمان نویس و نمایشنامه نویس آلمانی به نوع دیگری عمل می کند. در نمایشنامهای با عنوان طغیان آب Hochwasser دیگری عمل می کند. در نمایشنامهای با بالا آمدن آب در خانه، طبقه به طبقه تا پشت بام بالا می روند. شخصیت ها که کمی دیوانهاند، چندان عمقی ندارند،

گوئی حرکات و طرز حرف زدن خود را از قهرمانان یونسکو گرفتهاند. اما در این میان دو موش فیلسوف که در گوشهای از دیوار ماجرا را تفسیر میکنند، بیش از اینکه از یونسکو تأثیر پذیرفته باشند، نشان از رمانهای خود نویسندهٔ پرشور، به ویژه رمان طبل را برخود دارند.

نمایشنامهٔ عبو، عبو Onkel, Onkel (۱۹۵۶) بیشتر از اگزیستانسیالیسم بهره گرفته است و وسوسهٔ جنایت را با تمسخر به صحنه می آورد.

آشپزهای بدجنس Die Bösen Köche (۱۹۷۱) تمثیلی طولانی است به سبک تراژی کمیک: عدهای در جستجوی فرمول سوپ اسرار آمیزی هستند که «کنت» نامی آن را در اختیار دارد. این کنت در لحظهای که تحت فشار آشپزهای بدجنس حاضر شده است فرمول را در اختیار آنها بگذارد، اعتراف میکند که آن را فراموش کرده است، زیرا درست مانند عشق که تازه کشفش کرده است، فرمول اسرار آمیز نیز نه می تواند ثابت بماند و نه به دیگری منتقل شود. این فرمول شناختی زنده است، تجربهای متغیر که پیوسته تازه می شود. کنت خودکشی می کند.

گراس که خود نیز تشنهٔ تجربههای تازه است، به سراغ سیاست می رود و یک نمایشنامهٔ متعهد می نویسد با عنوان توده ها قیام می کنند Die Plebejer Proben یک نمایشنامه ابهام رفتار روشنفکر مارکسیست را در قبال پراکسیس انقلابی نشان می دهد. روشنفکر او ظاهراً بر تولد برشت است که روز ۱۷ ژوئن ۱۹۵۳ نمایشنامه کوربولان Coriolan و به ویژه صحنهٔ قیام توده ها را با هنرپیشگان برلینر آنسابل Berliner ensemble تمرین می کند. و حال آنکه همزمان در بیرون شورش واقعی کارگران برلین شرقی برپا شده است. این فرصتی است برای گونتر گراس که مسئولیت نویسنده را در قبال تاریخ که خود را می سازد، مطرح کند. گراس در این نمایشنامه بیشتر به سراغ دلمشغولی های نویسندگانی نظیر پتروایس و دورنمات می رود.

فرناندو آرابال (۱۹۳۲ ) نویسندهٔ اسپانیائی است با استعدادی بی نظیر که نمایشنامههایش را به فرانسه می نویسد، اما به اسپانیائی می اندیشد و خیال می بافد. می توان گفت که شهرت او در آلمان و امریکا و انگلیس بیشتر از فرانسه است. زیرا نمایشنامههایش در آن کشورها بیشتر به صحنه می رود. در اواخر دههٔ پنجاه و در گرما گرم رواج تئاتر نو در فرانسه، او که بیست و پنج سال بیشتر نداشت چند مجموعه از نمایشنامههایش را منتشر کرده بود و با اینکه در آفرینش آنها چیزی مدیون تئاتر پیشتاز فرانسه نبود، اما به تدریج از جنبههای مختلفی به نویسندگان این تئاتر پیوست. آثار آرابال آکنده از بیرحمی و در عین حال سرزندگی و شادمانی است، آکنده از کابوسهای جنگ داخلی، تروریسم کلیسا، شکنجههای پلیسی و بازداشتگاهها. قهرمان آرابال، مخرج مشترک همهٔ این نمایشنامهها، سن و سال معینی ندارد. ناسازگار دائمی است، تا حدی برادر چارلی چاپلین در فیلمهای کوتاهش؛ به زبان سادهٔ بچه ها صحبت می کند و در عین حال به زبان شاعران. آرابال از واله اینکان، کالدرون، گارسیا لورکاو آلبرتی تأثیر پذیرفته است و نیز از ساد و بالاخره از ترزا قدیسهٔ آو بلیا، که آرابال دوست دارد خو درا تحت حمایت او قرار دهد.

در میان نمایشنامههای کوتاه او، پیک نیک در دشت Pique-nique en در میان نمایشنامههای کوتاه او، پیک نیک در دشت Campagne دفعات بیشتری به صحنه آمده است. پدر و مادر سرباز «زاپو» Zapo به ملاقاتش می آیند تا او را در میدان جنگ تشویق کنند و مقادیری خوراکی و لوازم هم برای او می آورند. «زبو» Zepo سرباز دشمن راکه از آنجا رد می شد اسیر می کنند و بعد به پیک نیک دعوتش می کنند. یک رگبار مسلسل همهٔ آنها را با هم درو می کند.

در اغلب نمایشنامه های آرابال (فاندو و لیز Fando et Lis ، سه چرخه Tricycle و گورستان اتومبیل Cimetière des voitures همان زن و مرد را باز می یابیم، معمولاً زن

و شوهر، فقیر، بچه صفت، مکارند و اغلب بیرحم و تشنهٔ عدالت و نیکی. آنها که طبعاً محروم از هرگونه تصور اخلاقی هستند، در حاشیهٔ جامعه زندگی میکنند و دستخوش انگیزشها، رویاها و بازیهای خود هستند. بدین سان در گورستان اتومیل، امانو Emanou که از اتومبیلهای شکسته برای خود خانه ساخته است، سعی دارد که بازی خیرخواهی در بیاورد. او متواضعانه، بی آنکه خود بداند، عملاً ماجرای مصیبت عیسی مسیح را زندگی میکند: یکی از همراهانش به او خیانت میکند، دیگری انکارش میکند، روی دو چرخهٔ پلیسی طناب پیچ میشود و روی یک چراغ گاز اعدام میشود. او وقتی که قربانی نباشد، جلاد است و در تمام عمر به صورت افسانهای، بیگناه.

آرابال سبک تازهای ابداع کرده است: کمیک و رویائی، در مرز ساده لوحی و سادیسم که اغلب کارگردانان را به اشتباه می اندازد و در فرانسه کمتر هنر پیشه ای است که بتواند خود را با مقتضیات این سبک نمایش تطبیق دهد. آرابال که در طول سالها، دنیای سوررئالیسم، «پاپ آرت» و هپنینگز Happenings را کشف کرده، نام تجربهٔ جدید تئاتر خود را تئاتر وحشت Théâtre panige

۲

با دومین گروه نمایشنامه نویسان به قلمروی از آفرینش تئاتری می رسیم که بار آورتر و با حساسیت دههٔ شصت موافق تر است. با این گروه از نویسندگان، روانشناسی که پیشتازان دههٔ پنجاه (دنباله روان آرتو و سوررئالیسم) محکومش کرده بودند، به صورتی مبهم به صحنه باز می گردد. اما دیگر به جنبههای ناتورالیستی و به نظام تحلیل فرویدی که سخت مورد توجه تنسی ویلیامزبود، اکتفاء نمی کند. نمایشنامه نویسان جوان از زبان از هم پاشیدهٔ آواذخوان طاس همراه با عمق اندیشههای بکت که به طور معجزه آسائی عینی

شده است استفاده میکنند. این تئاتر میداند که چگونه از سکوت برای نفوذی موشکافانه در واقعیت استفاده کند و به جای اینکه در اطراف آن بتند، اسرار آن را برملا سازد. با پیچ و خمهای طولانی به نوعی دید چخوفی یا پیراندلوئی از جهان بر میگردد و به کهکشانهای رمزآلود «تروپیسم» Tropisme ناتالی ساروت می رسد.

در این گروه رمان نویسانی نظیر روبر پنژه Robert Pinget و مارگریت دوراس M. Duras و رولان دوییار R. Duras و رولان دوییار Dubillard وجود دارند.

سند باطل Lettre morte اثر روبر پنزه، در مارس ۱۹۶۰ در تثاتر رکامیه \_ T.N.P. به کارگردانی ژان مارتن \_هنرپیشهای که نقش لاکی را در در انتظارگودوبا موفقیت بازی کرده بود به صحنه رفت. همراه آن، آخرین نوادبکت نیز نمایش داده می شد. همین مجاروت سبب شد که همه او را دنباله رو بکت بشمارند.

پنژه که رمانهای نو مینوشت و آثارش در سلسلهٔ انتشارات مینوثی Minuit (که به چاپ آثار نو شهرت داشت) به چاپ میرسید، پس از اینکه رمانهای متعددی نوشته بود به فکر افتاد که آخرین رمان خود، فرند Le Fiston را به صورت نمایشنامه درآورد و به صحنه ببرد. فلاکت سیاهی بر هر دو اثر حاکم است: واقعیتی که به تدریج از هم می پاشد و به سوی هذیان می رود. می کوشد که به ابتذال پناهنده شود و همانجا وامی ماند. یک شخصیت، یعنی آقای لِورْ Lever به این جستجوی زمان از دست رفته که در معرض تهدید مرگ است و موضوع اثر را تشکیل می دهد، دست می زند.

دلمشغولی لِوِرْ، غیبت و انتظار پسر محبوبی است که به دوردست ها رفته است و بر نمی گردد و نامه هم نمی نویسد. بر گردا گرد او زندگی یکنواخت این دهکده هاست که همهٔ اهالی سرگذشت های حقیرانهٔ همه را می شناسند و اغلب قهرمانان داستانی پنژه در آن به بار می آیند. دردی عمیق و ناشناختنی از سکوت لِوِرْ تراوش می کند و او نمی داند کجا قرار بگیرد، یک تشییع جنازه که

### ۱۰۳۰ / مکتبهای ادبی

درگذر است، یک گروه بازیگران سیار کم مایه که ملودرام فرسودهٔ فردند گمراه را بازی میکنند؛ چنین است «حوادث» روز و نمایشنامه. این نومیدی که به تدریج خسته کننده می شود با کلمات بسیار درست، همهٔ روزها، با سؤال های بی جواب مانده، با گفتگو های بی سروته، و این خاکستر هائی که وقتی زیر و رو می کنی چهرهٔ آشفتهٔ مرگ از زیرشان در می آید، دنیای رمانها و نمایشنامه های پنژه را تشکیل می دهد: شبکه ای از وسواس ها در زنجیرهٔ دوری تداعی ها که با سماجت غریبی باز می آیند.

اثر مشهور دیگر روبر پنژه دسته La Manivelle یک نمایشنامهٔ رادیوئی است که با ترجمهٔ بکت به انگلیسی در رادیوها و تلویزیونهای همهٔ کشورهای آنگلوساکسون اجرا شد و همچنین به صورت دوزبانه با متن اصلی به چاپ رسید. این نمایشنامه گفتگوئی است بین دو پیرمرد که یکی از آن دو نوازندهٔ ارگ الکتریکی است که برشهائی از زندگی مشترک گذشتهشان را زنده میکند. اما خاطرات یکی، با شکل دیگری از آن که دیگری در حافظه نگه داشته است تکذیب میشود تا اینکه سرانجام، دستهٔ ارگ که گیر کرده بود عیبش رفع میشود و ارگ به کار میافتد و بر فراز سر و صداهای کوچه، آهنگ قدیمی The old Tune (که عنوان متن انگلیسی اثر است) طنین انداز می شود.

دو نمایشنامهٔ مارگریت دوراس (۱۹۱۶\_۱۹۱۶) نیز ریشه در قلمرو رمان دارند، باغچه Le Square که از رمانی به همین نام گرفته شده است، و روزهای متمادی در میان درختان Des journées entières dans les arbres که آن هم عنوان داستانی را دارد که قبلاً نوشته شده بو د.

در خود رمان باغچه همه گفتگوها تقریباً به همان صورتی جریان می یابدکه

در نمایشنامهاش می بینیم: نوعی درام بی ماجرا و منجمد که دو سرنوشت بیگانه را برای مدت یک ساعت با هم روبرو میکند و به هم می شناساند. یک دختر خدمتکار و یک کارمند سیار بازرگانی روی نیمکت باغچهٔ وسط میدان با هم گفتگو میکنند. دختر بیست سال دارد و مرد سن و سالش معلوم نیست. هیچ کدام به خودشان تعلق ندارند اما در حالی که دختر از شرائط زندگی خود متنفر است و نمی تواند این تنفر خود را فراموش کند، مرد بر اثر خستگی، امید هر تغییر وضعی را رد میکند. او به تسلیم و بی اعتنائی عادت کرده و به شادی های کوچکی که در طول سفر برایش پیش می آید راضی است.

دختر خدمتکار بیهوده میکوشد که همصحبت خود را در عصیان خویش شرکت دهد. ولی مرد میگوید: «دخترخانم، من آدم بی عرضهای هستم!» و هرکدام به سوی تنهائی خود میروند.

زبان اثر و ارتباطی که بین دو موجود برقرار میکند، نوعی آزادی و شخصیت بازیافته است برضد هر شکلی از بی خویشتنی اجتماعی. مارگریت دوراس موفق شده است ابهام ها، سکوتها و اهتزازات درونی را که به رمان او ارزش میداد وارد عالم تئاتر کند. داستان هیجان انگیز روزهای متمادی در میان درختان با آمدن به صحنه ضعیف تر شده، به صورت تابلوهائی پراکنده شده است که بیشتر رئالیسم تنسی ویلیامز را به خاطر می آورد و حال آنکه باغچه بیشتر یاد آور چخوف بود. البته در این نمایشنامه نیز مادر که شخصیت مرکزی است (شکمباره، عاشق و متحکم) به طور اعجاب آوری زنده و ستودنی است.

مارگریت دوراس نمایشنامه هائی را هم مستقیماً برای صحنه نوشته است، از جمله پلهای راه آهن سزواوآز Les Viaducs de Seine et Oise و آبه او جنگلها Les که اولی از یک واقعهٔ شوم (کشف جسد تکه تکه شده) و دومی از یک حادثهٔ معمولی کوچه و خیابان مایه گرفته است. بر هر دو نمایشنامه فن بلاغتی حاکم است که حقایقی ظریف را به صورتی احساساتی و با تکراری

### ۱۰۳۲ / مکتبهای ادبی

مصرانه بیان میکند.

مارگریت دوراس بیشتر رمان نویس است تا نمایشنامه نویس و بهترین کارهای تئاتری او آنهائی است که از رمانهایش اقتباس کرده است.

در آغاز نیمهٔ دوم قرن، نسل جوان نمایشنامه نویسان انگلیسی همان قدر از تئاتر ذهنی تی. اس. الیوت دور بود که از تئاتر بازاری نوئل کووارد. نویسندگان این نسل با خشونتی یکسان عدم سازشکاری سیاسی را با رد و انکار سنت های هنری فرسوده درهم می آمیختند. آثار جان آزبرن J. Osborne آرنوللا وسکر می Wesker و آردن Arden سیاهد ایسن شیوه است. هاروللا پسیتر اطلاه العمان نام واقعیت به باد حمله می گیرد و به ۱۹۳۰ جای آن حقیقت ژرف روابط انسانی که از طریق زبان به دست آمده است برای او اهمیت دارد. پینتر می نویسد: «شما و من، تقریباً همیشه بی بیان، خسیس، غیرقابل اعتماد، کنایه گو، مبهم و مانع تراشیم. اما از این معایب زمانی زاده می شود که با آن در ورای آنچه گفته می شود، چیز دیگری می گوئیم.» پینتر نخست بازیگر بود، از ۱۹۵۷ بود که شروع به نوشتن کرد. گذشته از دو اثر اصلیش جشن تولد و سرایدار، نمایشنامههای تک پردهای متعدد نوشته که اغلب آنها به قصد نمایش در رادیو و تلویزیون بوده است.

دو نفر در یک اطاق، دری که رو به بیرون باز می شود، رو به ترس و «x» غیرقابل پیش بینی دنیای بیرون. در آغاز چنین است چهرهٔ معمولی تئاتر پینتر. تئاتری که از حقیرانه ترین تجارب زندگی روزمره استفاده می کند و آن را به طور شاعرانه و نامحسوس به مسائل لاینحل دربارهٔ مفهوم هستی و زندگی مبدل می کند.

جشن نولد (The Birthday party) در یک پانسیون محقر خانوادگی جریان

می یابد که مگ Mag زن سالخورده آن را اداره می کند. استنلی Mag پیانیست لاقید نمایشنامه، غرق رویای زندگی خود در این پناهگاهی است که عشق مادرانهٔ مگ او را از حملات دنیای خارج در امان نگه می دارد. اما خطر خارجی، مبهم و خطرناک، در شخصیت دو فرد مزاحم که معلوم نیست از کجا پیدایشان شده است ظاهر می شود. آن دو تصمیم می گیرند که برای استنلی جشن تولد بگیرند. (تازه سالگرد تولدش هم نیست.) و با استفاده از این فرصت او را ظالمانه سؤال پیچ می کنند: «نمی دانی که اول کدام بوده؟ مرغ یا تخم مرغ؟ کدام؟ بگو، کدام؟» تا آنجا که استنلی نیمه خل می شود. در پردهٔ سوم، دو فرستاده ای که از جای دیگر آمده بودند، استنلی را که سربراه شده و لباس تر و تمیز پوشیده است و گنگ و گیج است در اتومبیل شان می برند. معلوم نیست که چرا و به کجا؟

بیهوده است که بخواهیم برای نمایشنامه ای که واقعیت تئاتری آن خودکفاست نماد یا تمثیلی بتراشیم. این نمایشنامه بر موقعیت های خود تکیه دارد و دارای زبان روشنی است و هیچ معنی دیگری نمی توان از آن استنتاج کرد، مگر یک چیز: همه چیز نامطمئن است، ناشناخته ها ما را احاطه کرده اند، وحشت در کنار ما و دم دست ماست، غیرقابل پیش بینی و زیر ظاهر مسخره پوچی. جشن تولد که در سال ۱۹۵۸ در لندن به صحنه آمده بود جلب توجه نکرد. اما شهرت و موفقیت با دومین نمایشنامه به سراغ نویسنده آمد. سرایدار The اما شهرت و موفقیت با دومین نمایشنامه به سراغ نویسنده آمد. سرایدار صحنه ماند.

صحنهٔ سرایدارهم یک اطاق آشفته است. دو برادر، استون Aston و مایک Mick که مالک ساختمانند در آن اطاق زندگی میکنند. استون یک شب ولگردی به نام دیویس Davies را که تصادفی ملاقات کرده است به آنجا دعوت میکند. دیویس نه جا و مکان دارد، نه اسم و عنوان معینی، نه لباس شایسته و نه موقعیتی در این دنیای بزرگ. استون شغل سرایداری را به او

### ۱۰۳۴ / مکتبهای ادبی

پیشنهاد میکند. اما دیویس که وحشی یا وقیح و اقناع نشدنی است، دائماً دو برادر را برضد هم تحریک میکند تاآنجا که مایک او را از اطاق بیرون میاندازد. او ناامید بیرون میرود و ترحمی را گدائی میکند که از او دریغ میدارند. از زیباترین قسمتهای سرایدار تک گوئی بسیار زیبای استون است که تعریف میکند چگونه در گذشته از جهان واقعی بریده و دچار اوهام شده بود و چگونه وحشت شوک الکتریکی را تحمل کرده است. در زبان معصومانه، گزنده و شوخ این ماجرای یکدست نوعی حالت تراژیک تحمل ناپذیر موج میزند.

٣

ادوارد آلبی (۱۹۲۸ ) که در سی و چهار سالگی ناگهان با نمایشنامهٔ بزرگ خود چه کسی از ویر جینبادولف می ترسد؟ Who's Afraid of Viginia Woolf? مصر خود امریکا مشهور شد، در آن دیار با استعداد ترین نمایشنامه نویس عصر خود شمرده می شود. او خلف تنسی ویلیامزو یوجین اونیل است \_ و باید گفت که این دو نفر به اضافهٔ تورنتون وایلدر و آرتور میلر مجموعهٔ چهره هائی هستند که امریکا به عالم تئاتر داده است. تئاتر امریکا بعد از ۱۹۲۰ شکل گرفته و از همان آغاز تحت تأثیر دو جریان حاکم بر همان دوران اروپا بوده است: ناتورالیسم و اکسپرسیونیسم. این تئاتر که در معرض هجوم تعبیر فرویدی از روابط انسانی اکسپرسیونیسم. این تئاتر که در معرض هجوم تعبیر فرویدی از درندگی های است، یگانه تکیه گاه آن کانون خانواده است که آن نیز آکنده از درندگی های دنیای استریندبرگ است و ناظر بر ورشکستگی بی سابقهٔ اجتماعی. آثار مختلف «تئاتر نو امریکائی»، روی هم رفته سبکی دارند اساطیری که آنها را به طور مشخص از نظایر اروپائی شان جدا میکند. تئاتر جوان امریکا سرمشق هایش را نیز در ادبیات امریکا پیداکرده است. در آنجا فاکنر جانشین کافکا می شود و ملویل بیشتر از فلوبر به حساب می آید. ضمناً این تئاتر نوعی

قالب عامیانه با صناعت تجربه شده دارد و آن کمدی موزیکال است. درونمایههای بکتی انتظار یا پیله کردن، عدم امکان ارتباط و هویت نامطمئن خویشتن و دیگری... همهٔ این مضامین در این آثار قابل تشخیص است. اما همهٔ آنها از اساطیر نوع امریکائی استفاده میکنند که جنبهٔ اختصاصی به آنها می دهد و از آنها سلاح ایدآلی برای اعتراض مؤثر اما پنهانی فراهم می آورد: پیش از مردن و خرد شدن در زیر اثاث گوناگون، در میان ردیف پیش از مردن و خرد شدن در زیر اثاث گوناگون، در میان ردیف آسمان خراشهای عین هم، در تمدنی که آئین پول و «زن مشکوک» بر آن حاکم است و در آن، پیروزی تطهیر میکند و شکست گناه است و خود رویاها هم \_ رویاهای «پاکی» و «خوشبختی» \_ گردآوری شده و مثل محصولات هم \_ رویاهای توزیع شده است... بعضیها هنوز وقت فریادزدن دارند، تنها برای اینکه مرگ خود را اعلام کنند، یا مرگ دیگری را به تناسب احوال خویش انتخاب کنند.

در آغاز نیمهٔ دوم قرن بیستم، کار این نه ایشنامهنویسهای جوان این نیست که به روش آرتور میلر، این دنیا را افشا کنند، یا دربارهٔ آن فلسفه بافی کنند و یا روش زندگی دیگری را پیشنهاد کنند. بلکه باید در آن به شیوهای نامناسب، وهمی و تراژی ـ کمیک زندگی کنند. به زور پذیرفتن آن با همهٔ نتایجش، آن را منفجر سازند. و این روش ایجاب می کند که در عین حال زبان و نحو نمایشنامه را هم منفجر کنند.

آلبی، و همچنین گلبر، شیسگال، کاپیت، ریچاردسن، وینستین Weinstein و لوروا جونز Le Roi Jones در امریکا نمایندهٔ نوعی تئاتر مردمی پیشرو هستند که در آن شکستهای عصبی فردی، شدیدترین ادعانامههای برضد سازشکاری American way of life

از سوی دیگر، آلبی عمیقاً بکت را میستاید. هر چند که تأثیر مستقیم بکت را در آثار خود رد میکند، اما برای او مقام اساسی در تئاتر امروز قائل است و میگوید: «بکت نقش مهمی بازی کرده است. او حتی طبیعت اثر

نمایشی را تغییر داده است... پس از او تثاتر دیگر نمی تواند آن چیزی باشد که پیش از او بود.»

سؤالی که آلبی از طریق نمایشنامههایش از ما می پرسد تنها این نیست که چگونه چگونه می توان امریکائی بود؟ بلکه در عین حال این است که «چگونه می توان بود؟»

داستان باغ وحش (Zoo story) نمایشنامهٔ تک پردهای، کمدی دلخراشی است دربارهٔ تنهائی انسان، و در عین حال افشاگری عمیقی دربارهٔ زندگی مدرن. «جری» قهرمان جوان دربدر، نومیدانه در جستجوی ار تباط است. سخن او یگانه سلاح اوست و در سایهٔ این سلاح است که می تواند در سازشکاری معصومانهٔ پیتر خرده بورژوا تأثیر بگذارد و در آن رسوخ کند و او را دقیقاً از خودبی خود کند. وقتی که سخن از تمام امکانات خود استفاده می کند، آنچه برای جری باقی می ماند، خشونتی است که در سایهٔ آن پیتر را به طور قاطع تسلیم کند. کاری که برای او باقی مانده این است که او را به قاتل بدل کند. خود را روی چاقوئی که به دست پیتر داده است می اندازد. قبلاً او را با سیلی ها و ناسزاها دیوانه کرده است. جری با گرفتن مرگ خود از دست وی بر آن نفی نهائی که او را از دیگران جدا می کرد پیروز می شود. در این خودکشی به دنبال یک تعلیق طولانی به صورت گفتگو، که دلشوره را در برابر طنز می گذارد، یک جنبهٔ آثینی وجود دارد.

داستان باغ وحش در ۱۹۶۵ در پاریس اجرا شد و با استقبال فراوان روبرو گردید. لوران ترزیف Terzieff ماکه نقش جری را بازی میکرد، آن را به صحنه آورده بود.

و باز لوران ترزیف بودکه **موری شیسگال** را با ماشین نویسهاو ببر (۱۹۶۳) و عشق (۱۹۶۵) به فرانسویان معرفیکرد.

شیسگال در واقع از اولین نمایشنامههای یونسکو درس گرفته است. او تسلیم نوعی بازی تند زبان و موقعیتها میشود. اگر نامه رسان خود آموختهٔ بر (که آرزو دارد خشونت نیروهای ابتدائی را تجسم بخشد) و قربانی او (زن خرده بورژوای اقناع نشدهای که او را ناک اوت میکند) هر دو در کینه ورزی به تمدن امریکائی مشترکند، ما بهتر میدانیم که هر دو غرق این تمدنند و حسرت آنها به زندگی وحشی و پاک نیز، مانند جنبههای دیگر زندگیشان تصنعی است و محصول سادهٔ تکراری شعارهای مکرر و آن «فرهنگی» است که افلاتون و تارزان و دانته را و چهرههای بازیهای تلویزیونی را از یک جنس می شمارند.

«کمدی مضحک» گنجه اثر آرتور ل. کاپیت اسم واقعیش چنین است: اوه! بابا، طفلکی بابا، مامان تو را تو گنجه دارت زده و همینه که منو کفری میکنه. این نمایشنامه نیز با باشیدن کمی نمک فرویدی، اساطیر امریکائی را مسخره میکند.

جکگلبر سخنگوی نهضتی است که ادعا داشت تلقی از هنر تئاتر را تغییر خواهد داد. این نهضت «امریکن لیونیگ تئاتر» American Living Theatre خواهد داد. این نهضت «امریکن لیونیگ تئاتر» تئاتر معروف آنتونن آرتو نیویورک بود. اعلامیههای گروه اغلب از نتاتو و بداش اثر معروف آنتونن آرتو گرفته شده بود با افزودهای از فلسفهٔ ذِن: «نمایش یک عشقبازی است که در آن نویسنده جسم و روح خود را به نمایش میگذارد تا در جمعیت گمنام تماشاگر ایجاد یالایش (Catharsis) و اشراق کند.»

در راطه The Communication یک گروه معتادهای جوان منتظر رسیدن یک «رابط» هستند که قرار است برایشان مواد بیاورد. در این نمایشنامه سعی می شود که نوعی اتحاد بین سالن و صحنه ایجاد شود. از آیسخولوس تا بکت،

کسانی که به چنین اتحادی دست یافتهاند هرگز به طور تعمدی به سراغ آن نرفتهاند؛ این جستجوی هیجان آلود تماس مستقیم جسمانی از طریق حرکت تئاتری حاکی از فقر نمایشنامهنویسی است که از سرناچاری و برای اینکه خود را سرپا نگه دارد به سادهلوحانه ترین تحریکات دست می زند، از قبیل نمایش در نمایش، ترک تزیینات صحنهای، میل به بداهه سازی از نوع کار پیراندلو، که همه کارهای تکرار شده در طول قرون و اعصار است و از آنها نمی توان انتظار تجددی را در هنر تئاتر داشت.

۴

انقلاب تئاتری برشت، هنر کارگردانی را در سراسر جهان تحت تأثیر قرار داده است. او گذشته از اینکه نویسندهٔ بزرگی است شاعر توانائی نیز هست و همین امتیاز، به نمایشنامههای سیاسی و انقلابی او نیز حالت غنائی می دهد. آثار برشت الهام غنائی خود را از شاعران لاتین (لوکرسیوس و هوراس) و فرانسوی (ویون، رمبو)، از تورات و از تئاتر «نو»ی ژاپنی میگیرد. شعر او مانند شعر رمبو \_ و مانند هر شعری که لیاقت این نام را دارد \_ نقض و انکار نومیدانهٔ دنیاست چنان که هست. ابداع مجدد زندگی حقیقی است. راهی به سوی صیرورت، با امید و تهدید در کنار هم. ضرورت (مارکسیستی) تغییر دنیا را برشت به عنوان شاعر پذیرفته است؛ نوعی حسرت تسکین ناپذیر خواهد آمد که انسان به یاری انسان می شتابد.») و در عین حال بدبینی سخنی خواهد آمد که انسان به یاری انسان می شتابد.») و در عین حال بدبینی سخنی همراه این امید است. این تضاد، که در همهٔ سطوح، چه در زندگی و چه در هنر دیده می شود، از فراستی استثنائی مایه گرفته و به تئاتر برشت عمق و تأثیرگذاری واقعی نمایشی را بخشیده است. آنچه در کار برشت اهمیت دارد این است که هنر او بر سندان تجربهای طولانی و دردناک (تجربهٔ شکست این است که هنر او بر سندان تجربهای طولانی و دردناک (تجربهٔ شکست

نیروهای انقلابی در برابر فرانکو و هیتلر، تجربهٔ جنگ و تبعید) آبدیده شده است. با چنین هنری است که باید جهان را برای انسانها قابل تحمل کرد تا در نظر آنها مانند سنگ یکپارچهای از دروغ ها و افکار از پیش ساخته جلوه نکند که فقط آدمخواران بر سریر قدرت بتوانند از آن استفاده کنند. بلکه با همهٔ تنوعش، تضادهایش، گوارائیش، وضوح زندهاش، خود را به ابداعات زندهٔ انسان های نیکدل و خوش نیت عرضه کند. در این تئاتر، نیرو و ظرافت، خشونت و عفت، شفافیت و ابهام، طنز و نومیدی، با زبانی جلوه گر میشود که غنای خارق العادهٔ آن در همهٔ ادبیات آلمان به طور قاطع مؤثر افتاده است. در فرانسه نیز می توان گفت که آر تور آدامف و تا حدی نیز آرمان گاتی، دید سیاسی و زبان حماسی خود را از برشت به عاریت گرفته اند.

در آلمان برای چند نمایشنامه نویس معروف، از جمله ماکس فریش، دورنمات و پتروایس، برشت سرمشق خیره کنندهٔ زبان و هنر تئاتر است. اما در این نیز شکی نیست که تجربهٔ تئاتری اغلب آنها بیشتر به تئاتر پوچ فرانسوی نزدیک است.

ماکس فریش (۱۹۹۱–۱۹۹۱) از خلال همهٔ آثارش (چه رمان و چه تئاتر) به نقد آن سازشکاری میپردازد که کشور خود او سویس چهرهٔ مشخصی از آن وارائه میدهد. بیدرمان و حریق افکنان ,Biedermann und die Brandstifter (LEhrstücke) امایشنامه ای است که بر حسب قوانین تئاتر آموزشی (LEhrstücke) برشتی تنظیم شده اما «نمایشنامهٔ آموزشی بی آموزه» نام گرفته است. این عدم تمایل به اثبات چیزی خود روشنگر نکتهٔ مهمی است: فریش نیز مانند دورنمات، اما با ظرافت بیشتری، میخواهد فاصلهٔ خود را با برشت نشان دهد. بیدرمان کاسبکار کوچک مرفهی است که قسمت اعظم دارائیاش حاصل

یک کلاه برداری است. پشیمانی، احتیاج به آسایش به هر قیمتی و بالاخره ترس سبب می شود که او در خانه اش را به روی یک حریق افکن، یعنی برهم زنندهٔ مستقیم رفاه خویش، باز کند. از آن به بعد کار او این است که هر روز بیش از پیش، خود را گول بزند، زیرا هرچه دخالت او کمتر می شود، گستاخی حریق افکنان بیشتر می شود. سرانجام خود اوست که کبریت به دست حریق افکنان می دهد تا هست و نیست او را به خاکستر مبدل کنند.

بیدرمان، تشویش او، بلاهت او، دفعالوقت او و عدم مسئولیت او که برایش به صورت اصل زندگی درآمده است، همانا خرده بورژوای غیرمتعهد سویسی است و قابل مقایسه باکاسبکار عادی آلمانی در سال ۱۹۳۳، رو در رو با اولین آشوبگران نازی (حریق آفکنان). اما نمایشنامه با دو حرکت موازی و کاملاً متضاد، که جنبهٔ کمیک آن را می آفریند، در معادلهٔ تنگ جغرافیائی یا تاریخی نمی گنجد. بلکه از ابهامهای باروری بهره مند است: بیدرمان تا حدی شبیه «گالی گی» قهرمان آدم آدم است برشت است، مردی که نمی توانست «نه» بگوید و یا مانند برانژهٔ یونسکو که در ته دلش مجذب کرگدنها شده بود.

از این گروه، نویسنده ای که ما بیشتر می شناسیم و اجرای چندین نمایشنامه اش را هم دیده ایم، فردریش دورنمات (۱۹۲۱–۱۹۹۰) است که او هم مضمون ها و ساختارهائی را از برشت به وام گرفته است. به طوری که فرانک ۷، اوپرای یک بانک خصوصی، عملاً نوعی اوپرای جهاربولی با مضمون معکوس است، با این تفاوت که در آن بانکدارها هستند که گانگستر می شوند، نه گانگسترها که در کار برشت پولدار و متشخص می شوند.

اماکمدی های او (ازدواج آقای میسی سیبی ، رومولوس کبیر) در قالب ذوق آزمائی نویسندهٔ هجائی، دلمشغولی های انسان اخلاقی و حتی مذهبی را دارد که درگیر

مسئلهٔ عدالت انسانی و الهی است و به این ترتیب از مسائل خاص برشت دور میافتد. فانتزی نیش دار ملاقات بانوی سالخورده Besuch der alten Dame (1956) که حکایتی باروک دربارهٔ قدرت پول است، ساختاری بیشتر یونسکوئی دارد.

دورنمات نمایشنامههای خود را در قلب درام اجتماعی روزگار ما قرار می دهد، اما نظریهٔ برشت را که بر طبق آن تئاتر باید انسان را یاری کند تا دنیا را تغییر دهد، رد می کند. دورنمات می گوید: «این اندیشه که انسان می تواند و باید دنیا را عوض کند، این جزماندیشی کهنهٔ انقلابیون، اکنون دیگر تقلید تحقق ناپذیر شده است و رواجی ندارد.» برای او امروز تراژدی دیگر تقلید طنز آلودی بیش نمی تواند باشد: «گروتسک باطل نمای محسوسی بیش نیست... شکل یک واقعیت بی شکل، چهرهٔ یک دنیای بی چهره.» فکر نمی کنید که این حرفها فقط با قلم یونسکو، یونسکوی خالق برانژه می تواند به روی کاغذ بیاید؟

و اما پتروایس (۱۹۱۶–۱۹۸۲) نویسندهٔ سوئدی نژاد آلمانی، با نمایشنامهٔ تکان دهندهٔ او که پیتربروک Peter Brook در ۱۹۶۴ در لندن به صحنه آورد ناگهان شهرت یافت. عنوان این نمایشنامه عملاً خلاصهٔ مختصری از مضمون آن است: آزار و قتل ژان پل ما را با نمایش گروه تئاتری تیمارگاه شارانتون به کارگردانی مارکی دوساد این نمایشنامه به داده های تاریخی متکی است. ساد که از ۱۸۰۱ تا ۱۸۱۴ در شارانتون نگهداری می شد این فرصت را یافت که در آنجا با شرکت در شاران روانی دیگر نمایش های متعددی را به صحنه بیاورد. پتروایس تصور میکند که آنها ماجرای قتل «مارا» به دست «شارلوت کوردِه» را بازی کنند. این تئاتر در تئاتر، که تخیلات دیوانه ها نیز به آن اضافه می شود بیشتر تئاتر این تئاتر در تئاتر، که تخیلات دیوانه ها نیز به آن اضافه می شود بیشتر تئاتر

ژنه را به یاد می آورد. اما پتروایس زبان خود را به صورت آموزشی ترین نثر برشت تنظیم کرده است که در فواصل آن قطعات آوازی و نمایشهای پانتومیم وجود دارد. حضور دیوانه ها و آشفتگی مزاحم آنها به پیتربروک امکان داده است که میزانسنی به سبک آرتو فراهم بیاورد. عملاً نویسنده می خواهد که از این پسیکودرام یک نتیجهٔ اخلاقی بگیرد. اما نتایج اخلاقی هم بسیار مبهم است. پتروایس در این باره می نویسد: «آنچه در مقابلهٔ ساد و مارا برای ما جالب است، ستیز بین حد اعلای فردگرائی است با اندیشهٔ انقلاب سیاسی و اجتماعی.»

در برابر «مارا» که کششهای او «به خط مستقیم رو به مارکسیسم می رود.» ساد که افراط کاری های دیکتاتوری توتالیتر را از پیش احساس میکند و نگران است، به نظر می رسد که سخنگوی نویسنده است. اما نمایشنامه قاطعیت ندارد و با توسل به جاذبه های مختلف، از واقعیت مسائل درمی گذرد.

اگر نتوان ادعاکردکه آرمانگاتی (۱۹۲۴ ) تحت تأثیر برشت بوده است، در هر حال باید گفت که او از نمایشنامهنویسانی است که Homo میکند. Politicus بیشتر از هر کس و هر چیزی توجه او را به خود جلب میکند. فراوانی آثار او گهگاه سبب میشود که کار به ابهام بکشد. او که شیفتهٔ همهٔ تازگی هاست، کوشیده است قسمتی از فنون سینماتوگرافیک را در مسیر یک تئاتر اجتماعی و ضد روانکاوی در آثار خود به کار برد.

در گاووزغ (Crapaud-Buffle) که غریب ترین صحنه ها را سرهم کرده بود (و در گاووزغ (Crapaud-Buffle) که غریب ترین صحنه آمد) ادعا می کرد در ۱۹۵۹ به کارگردانی ژان ویلار در تئاتر رکامیه به صحنه آمد) ادعا می کرد که به طور پراکنده، پتن، سینگمان ری، ژنرالهای جنگ های مستعمراتی، دیکتاتورهای امریکای جنوبی، پیسارو، فاشیسم و غیره را به چرخ شکنجه

مىبندد.

در زندگی خیالی اوگوست ژه جاروکش ۱۹۶۴ میلی اوگوست ژه جاروکش ۱۹۶۴ می بردازد ۱۹۶۴ در لیون به صحنه رفت، گاتی تنها به یک قهرمان می پردازد که به عنوان مظهر ستمدیدگان و بی خویشتنان روزگار ما در نظر گرفته شده است. زندگی اوگوست ژه با استفاده از تکنیک فلاش بک که در تئاتر کار دشواری است، با همهٔ پیچیدگی های گذشته و حال زندگی پدر خود نویسنده، در کنار صحنههای خیالی و در ترکیب با آنها مجسم می شود.

گاتی نمایشنامهٔ سرود همگانی برای دو صندلی الکتربکی را خودش در تئاتر T.N.P. کارگردانی کرد. مضمون این نمایشنامه، احتضار (۱۹۲۰ تا ۱۹۲۷) و اعدام ساکو Sacco و وانتستی Vanzetti دو آنارشیست ایتالیائی در زندان بوستون (ماساچوست) است. خود حادثه هرگز نشان داده نمی شود، بلکه به وسیلهٔ شخصیت هایی از همهٔ طبقات اجتماعی و همهٔ سرزمینهای جهان که با این واقعیت روبرو شدهاند، پیش چشم ما مجسم می شود. عکس العملهای آنها مانند حروف کلمات یک جدول در کنار هم قرار می گیرد تا این فاجعه را که خواه ناخواه و دانسته یا ندانسته در آن درگیرند، بازسازی کند: گاتی می گوید: «آنها در قتل خودشان به دست خودشان شرکت می کنند.»

امتیاز آرمان گاتی در این است که جدیدترین و ابتکاری ترین روشهای تئاتری را برای بیان مقاصد سیاسی و اجتماعی خود به کار میبرد. او پیوسته در جستجوی قالب تازهای برای تئاتر خویش است و از این رو در نمایشنامههای او با ابتکارات و پیچیدگیهای فراوان، با درهم آمیختن واقعیت و خیال و نیز درهم ریختن زمانها روبرو میشویم.

ناگفته نماند که گاتی به عنوان خبرنگار جنگی به چهارگوشهٔ جهان سفر کرده و دربارهٔ کشورهای گوناگون و مسائل ما به الابتلاء آنها نمایشنامههای متعددی نوشته است: از جمله دربارهٔ چین (ماهی سیاه Poisson noir, 1958 و لد La Quetzal, 1960) و دربارهٔ گواتمالا (کتسال 1960, Quetzal, 1960) و دله

۵

یاسین کاتب (۱۹۲۹\_۱۹۸۹) الجزایری و امه سه زر (۱۹۱۳\_ ) آنتیلی، خشونت رویدادهای فجیع را با آمیختهای از تغزل وارد صحنهٔ تئاتر فرانسه کردند.

کاتب، الهام یافته از آیسخولوس و عاشق فاکنر، در جسد احاطه شده Le کاتب، الهام یافته از آیسخولوس و عاشق فاکنر، در جسد احاطه شده (Cadavre encerclé, 1955) با واقعیت شاعرانهٔ فوق العادهای، تصویر انسان استعمارزده را نشان می دهد که می میرد و دوباره در دائرهٔ بی پایان تناسخهائی زاده می شود که جستجوی نومیدانهٔ خویشتن و آزادی خویشتن و دلائلی که برای زیستن دارد او را رهبری کرده است. در واقع او همزاد انقلابی است که انکار می شود و تجدید می شود و بدین سان دیگر نمی توان از «تئاتر متعهد» سخن گفت. کاتب شاعر که «آشوبگر ابدی در دل آشوب» است، از خلال تاریخ اخیر ملت خود، آن صدای اصلی را به گوش ما می رساند. با خشونتی که در اقالیم دیگر زاده شده است. او زبانی را که از استعمارگران «ربوده» است، در آخرین پناهگاههایش گیر می اندازد و صداهائی از آن بیرون می کشد که در آخرین پناهگاههایش گیر می اندازد و صداهائی از آن بیرون می کشد که اهل زبان نمی توانستند.

 استعمارزدائی آغاز میکند. اما افریقای آزاد شده کنونی، بلافاصله پس از رفتنی سفید پوستها با وسوسههای خاص خود آشنا خواهد شد: وسوسهٔ خودکامگی، وسوسهٔ جادو و آئینها، گذشتناپذیری و کوششهای خاصش برای بازآفرینی نوعی «سیاهستائی» (Negritude) بی مانند، بازیافتن تشخصی که بر اثر قرنها بردگی پنهان مانده و فاسد شده است.

سه زر معتقد است که استقلال، افریقا را از عصر حماسه به عصر تراژدی انتقال داده است. تراژدی کرستف شاه را در ۱۹۶۳ و فصلی در کنگو Une saison au را در ۲۹۶۶ مینویسد. در هر دو نمایش شاهد برخورد بین آرمانهای رهبر سیاسی (کریستف شاه یا پاتریس لومومبا)، بند و بستهای دیگران و بی اعتنائی تودهٔ مردم هستیم. در این میان فشار و سرکوب که جامهٔ سیاه در بر کرده است، باز هم فرد عاصی را درهم می شکند.

بدینسان آنچه امه سه زر میخواهد به یاری آثار ادبی و فعالیتهای سیاسیش به دست آورد، آن تشخص و عظمت انسانی است که در طریق آن باید جرأت کرد و حقیقت راگفت، عدالت را خواست، عشق را در دل پرورد و سرنوشت را تحمل کرد.

# نمونهای از تئاتر نو

استاد

بازی در یک پرده

اثر: اوژن يونسكو

## آدمها: مبشر. مرد ستایشگر. زن ستایشگر. عاشق. معشوقه

«مبشر» پشت به جمعیت، وسط صحنه، نگاه هایش را به در خروجی ته صحنه دوخته و مواظب رسیدن استاد است. در سمت راست و سمت چپ صحنه مرد ستایشگر و زن ستایشگر به دیوار چسبیده اند و آنه؛ هم مواظب رسیدن استاد هستند.

مبشر

(پس از اینکه چند لحظه گردنش را به جلو دراز کرده و به یک حالت مانده است) ایناها ... ایناها ... ته کوچه (صدای هورا و تحسین جمعیت شنیده می شود) استاد ایناهاش ... داره میاد ... نزدیک می شه! ... (فریادهای تحسین و کفزدنها در پشت صحنه) ... بهتره که مارو نبینه .... (دو ستایشگر بیشتر به دیوار می چسبند) توجه کنید (اعلام کننده ناگهان دچار هیجان می شود:) هورا ... هورا! ... استاد ... استاد! ... زنده باد استاد! (دو ستایشگر با بدنهای بی حرکت و چسبیده به دیوار، تا حدی که می توانندگردن می کشند و سرهاشان را به امید دیدن استاد پیش می آورند) استاد ...! اس ... تا

... د! (دو ستایشگر هم با او هم صدا می شوند:) هورا! هورا! ... (صدای هوراهای دیگر که از بیرون می آید و به تدریج ضعیف تر می شود) هورا! هورا ...! (مبشر یک قدم به انتهای صحنه می دود. بعد می ایستد:) آه! عجب! داره میره! داره میره! ... دنبال من بیاثین ... زود! دنبالش برویم (از همان راه بیرون می دود و دو ستایشگر هم فریادزنان دنبال او می دوند:) استاد ... اس ... تا ... د! اس ... تا ... د!

این «اس ...تاد!» آخری مانند بع بعی از پشت صحنه شنیده می شود. سکوت. چند لحظهٔ کو تاه صحنه خالی می ماند. از سمت راست صحنه «عاشق جوان» و از سمت چپ صحنه «معشوقهٔ جوان» وارد می شوند. در وسط صحنه به همدیگر بر می خورند.

عاشق جوان ببخشین، مادام یا مادموازل؟

معشوقه جوان آقا، من افتخار شناسائي شما رو ندارم!

عاشق جوان من هم شما رو نمی شناسم!

معشوقه جوان پس ما هیچکدوم همدیگرو نمیشناسیم.

**عاشق جوان** درسته. پس ما یه وجه مشترک با هم داریم. یعنی زمینهٔ توافقی بین ما هست که می تونیم آینده مونو روی اون بناکنیم.

معشوقه جوان من تردید دارم آقا.

نشان مي دهد که مي خواهد برود.

عاشق جوان آه عزیزم! شما رو می پرستم.

معشوقه جوان عزيزم، من هم!

همدیگر را میبوسند.

عاشق جوان عزيزم، من شما رو با خودم مي برم. بعد با هم زنوشوهر ميشيم.

از سمت چپ خارج می شوند. صحنه لحظه کو تاهی خالی می ماند.

مبشر (از ته صحنه ظاهر میشود و دو ستایشگر هم دنبال او هستند)با وجود این

استاد قول داده بو د که از ابنجا ردشه!

م دستانشگ بعنی شما مطمئنید؟

ىلە ... ىلە ... بايداز اينجارد مىشد، بهتون مىگىمكە برنامة جشن اينطور ميشر

خودتون اونو ديدين. با چشم و گوش خودتون ديدين و شنيدين؟... م دستاسگ مبشر

خودش به په نفر گفته بود! په په نفر ديگه!

مبشر

مردستایشگر به کی؟ اون کس دیگه کیه؟

زن ستایشگر آدم مطمئنیه؟ دوست شماست؟

آره، په دوستي که خوب مي شناسمش (ناگهان از ته صحنه دوباره صداهاي بلند «هورا»! و «زنده باد استاد!» بلند مي شود.) آها، اومدش! اومد! هيپ هيب! هورا! ايناها! مخفى شين! مخفى شين!

مانند سابق دو ستایشگر به دیوار می چسبند و به طرفی از یشت صحنه که صداها بلند است گردن می کشند. مبشر در حالی که پشت به مردم دارد ته صحنه را نگاه می کند.

استاد داره میاد. پیدایش شد. مثل آب روون. خوب و مهر بون (با حرف مشر، دو ستایشگر از جا می برند و گردنشان را بیشتر میکشند. از هیجان مىلرزند.) از رودخونه رد مىشه. دستشو مىفشارن. مىشنوين؟ آه يه جعبه ابزار بهش ميدن مي خواد چكارش كنه؟ آه! داره امضا ميده. استاد داره یه خاریشتو نوازش میکنه. یه خاریشت گنده؟ جمعیت دست میزنه، استاد خاریشتو تو دستش گرفته و داره میرقصه. همرقص شو می بوسه. هورا! هورا! (صدای تحسین و هورا از پشت صحنه شنیده می شود.) دارن ازش عکس میگیرن، یه دستش دست همرقصشه و دست دیگرش هم خارپشتو گرفته ... به جمعیت تعظیم میکنه.

زن ستایشگر

مبشر

مردستایشگر ما واقعاً سر راهشیم؟ ...

(سرش را به طرف دو ستایشگر بر می گرداند.) ساکت شین! تکون نخورين. دارين كارو خراب مىكنين ...

از این ور میاد؟ هیچ یه قدم به طرف ما ور میداره؟

زن ستایشگر ولی آخه ...

مبشر

دو ستایشگر

مردستايشكر

ميشر

گفتم ساکت شین!منکه بهتونگفتم اون وعده داده. خودش خط سیرشو

تعیین کرده (دوباره سرش را به ته صحنه بر می گرداند و فریاد میزند) هورا! هورا! و نده باد ... زنده باد، ... زنده باد استاد! (دو ستایشگر که نمی توانند

خودداری کنند آنها هم ناگهان فریاد می زنند.) هورا! ... زنده ... باد ... استاد!

(به ستایشگران.) شما دو تا ساکت شین. آروم بگیرین ... دارین کارو خراب میکنین! (بعد در حالی که دو ستایشگر خاموش شدهاند دوباره به

انتهای صحنه چشم می دوزد.) زنده باد استاد! (هیجان زده:) هورا! هورا! داره راهشو تغییر میده. یشت پاراوان قرمز غایب می شه. دوباره ظاهر

میشه! (صدای کفزدنها شدیدتر شنیده میشود.) براوو! براوو! (ستایشگران میخواهند «براوو» بگویند و کف بزنند اما دست به دهان

رستیستورن می خواسد «بروور» بخویمه و عن برسه اما رست به عمان می خونه و می خونه و

شیرقهوه میخوره! خارپشت همونطور تو دستشه. به نرده تکیه میکنه. نر ده می شکنه. بلند می شه ... خودش بلند می شه (صدای کفنودنها و

هوراها.) براوو! بارکالله! خاکهای لباسشو می تکونه.

(پابه زمین میکوبند.) آه! آه! اوه! اوه! آه! آه! (با همان لحن قبلی.) قلاب میگیره. یه پر کاه بهش تقدیم میکنن.

مىدونەكە شوخيە، عصبانى نمىشە. مىخندە.

كف زدنها و فريادهاي تحسين بلندتر از سابق.

**مردستایشگر** (به زن ستایشگر.) می شنوی؟ می شنوی؟ آه اکاش من به جای او بودم ...

مرتسه په مورون سیستور) کی سوی کی دورون دارد. زن ستایشگر (با لحن پر جذبه.) آه! استاد!

هبشر (همان طور پشت به جمعیت.) روی چارپایه میره. نه داره ازش پائین

میاد. یه دختر کوچولو بهش یه دسته گل میده. ببینم چکار میکنه! گلها

رو ازش میگیره ... دختر کوچولو رو میبوسه. بهش میگه «دخترم» ...

دختر کوچولورو میبوسه ... بهش میگه «دخترم».

زن ستایشگر دختر کوچولورو میبوسه ... بهش میگه «دخترم».

خارپشتو بهش میده. دختر کوچولوگریه میکنه. زنده باد استاد! زنده باد

... استاد!

مردستایشگر به طرف ما میاد؟ زن ستانشگر به طرف ما میاد؟

مشر

هبشر (ناگهان جلو می دود و از ته صحنه خارج می شود.) داره میره! عجله کنین.

بریم! (دو ستایشگر هم به دنبالش میدوند و از نظر پنهان میشوند. هر سه با هم فریاد میزنند:) هورا ... هورا! ...

صحنه چند لحظه خالی است. از سمت چپ عاشق و معشوقه دست در کمر هم داخل می شوند وسط صحنه می ایستند. از هم جدا می شوند. معشوقه یک سید به بازو دارد.

معشوقه بريم به بازار. اونجا مي تونيم تخممرغ پيداكنيم!

بازوی عاشق را میگیرد. در این لحظه مبشر دوان دوان از سمت راست وارد می شود و میدود و پشت به مردم سر جای خودش می ایستد. مرد ستایشگر هم بلافاصله از سمت راست به دنبال او دوان دوان می آید و زن ستایشگر از سمت چپ و هر دو وسط صحنه به عاشق و معشوقه که می خواهند از سمت راست بیرون بروند تصادم می کنند.

مردستايشگر ببخشين.

**عاشق** اوه! ببخشین!

زن ستایشگر ببخشین اوه! ببخشین!

معشوقه اوه ببخشين! ببخشين! ببخشين!

مردستایشگر ببخشین! ببخشین! آه ببخشین! مردستایشگر ببخشین! عاشق اوه! اوه! اوه! ببخشین آقا، ببخشین خانم!

معشوقه (به عاشق:) بیا آدولف ... (به دو ستایشگر.) ما چیزی مون نیس!

او در حالی که دست عاشق راگرفته است و میکشد از صحنه بیرون میرود.

مبشر

دو ستایشگر

ميشر

هبشر (به صحنه نگاه میکند.) استاد در رفت و آمده، باهاش گفتگو میکنن شلوار شو اطو میکنن.

دو ستایشگر دوباره سر جاهای خود میروند.

استاد لبخند میزنه. تا شلوار شو اطوکنن داره قدم میزنه. از گلها و میوهها که توی آب روثیده میچشه. ریشهٔ درختا رو هم میچشه. اجازه میده که بچه کوچولوها پیشش بیان. به همه مردم اعتماد داره. پلیس مستقر میکنه ... به عدالت سلام میده. غالبین بزرگو مفتخر میکنه. مغلوبین بزرگو مفتخر میکنه. آخرش شعر می خونه. جمعت متأثره!

دو ستایشگر 💎 براوو! براوو! (بعد میزنند زیرگریه:) هو ... هو ... هو ...

همه مردم گریه میکنن! (از پشت صحنه صدای عربدهٔ گریه بلند می شود. مبشر و دو ستایشگر هم با صدای بلند گریه میکنند و عربده میکشند.) ساکت! (دو ستایشگر ساکت می شوند. صدای پشت صحنه هم ساکت می شود.) شلوار استادو بهش دادن. استاد داره شلوارشو می پوشه. خوشحاله؟ هورا! (براووها و فریادها در پشت صحنه. دو ستایشگر هورا می کشند و بی آنکه از ماجرای پشت صحنه چیزی ببیند بالا می پرند.) استاد انگشتشو می مکه (به دو ستایشگر.) برین جای خود تون، شما برین جای خود تون محکم بایستین، فریاد برنین زنده باد استاد!

(به دیوار چسبیده فریاد میزنند:) زنده باد، زنده باد استاد!

ساکت شین، ساکت شین! شما دارین کارو خراب میکنین! توجه کنین، استاد داره میاد!

> مردستایشگر (در همان وضع.) استاد میاد! م

زن ستایشگر (در همان وضع.) استاد میاد!

هبشر توجه كنين! سأكت شين! اوه! استاد داره ميره! دنبالش بريم! دنبالش بريم!

مبشر دوان دوان از ته صحنه بیرون میرود، دو ستایشگر از سمت راست خارج میشوند، در حالی که پشت صحنه هورا و تحسینها قوت میگیرد و بعد رفته رفته ضعیف میشود. صحنه لحظهای خالی می ماند. از سمت چپ دوان دوان رو به سمت راست، اول عاشق و پشت سر او معشوقه ظاهر می شود.

**عاشق** (در حال دویدن.) تو نمی تونی منو بگیری! تو نمی تونی منو بگیری!

خارج میشود.

معشوقه (در حال دویدن.) یه دقه صبر کن ... یه دقه صبر کن!

او هم خارج می شود. لحظه ای صحنه خالی می ماند. بعد دوباره عاشق و معشوقه همان طور دوان دوان از سمت چپ ظاهر می شوند و از صحنه عبور می کنند و خارج می شوند.

> عاشق تو نمی تونی منو بگیری. معشوقه یه کم صبر کن.

از سمت راست خارج می شوند. صحنه لحظه ای خالی می ماند. از ته صحنه «مبشر» از سمت چپ زن ستایشگر و از سمت راست مرد ستایشگر ظاهر می شوند. در وسط صحنه به همدیگر بر می خورند.

مردستایشگر بهش نرسیدیم.

زن ستایشگر شانس نداریم.

مبشر گناه شما بود!

مردستایشگر اینطور نیس!

زن ستایشگر نه، اینطور نیس!

مبشر پسگناه منه؟

مردستایشگر منظورمون این نبود.

زن ستایشگر منظورمون این نبود.

سروصدای تحسین و «هورا» در پشت صحنه.

ىبشر هورا! دد دادگ ادادا

زن ستایشگر از اونجا میاد!

ته صحنه را نشان می دهد.

مردستایشگر آره، او نجاست!

سمت چپ را نشان میدهد

مبشر خوب! دنبال من بیاثین! زنده باد استاد!

او به همراه دو ستایشگر که فریاد میزنند از سمت چپ خارج میشوند.

دو ستایشگی زنده باد استاد!

بیرون می روند. صحنه لحظه ای خالی می ماند. از سمت چپ دو عاشق ظاهر می شوند. عاشق از ته صحنه بیرون می رود. معشوقه پس از اینکه فریاد می زند: «پوستتو می کنم!» دوان دوان از سمت راست خارج می شود. از ته صحنه مبشر و دو ستایشگر ظاهر می شوند.

زندەباد استاد.

دو ستایشگر زنده باد استاد.

دنبال من بیاثین! استادو تعقیب کنیم (از ته صحنه خارج می شود و همان طور فریاد می زند.) تعقیب کنیم!

مرد ستایشگر از سمت راست و زن ستایشگر از سمت چپ خارج می شوند. در تمام این مدت فریادهای تحسین بر حسب ریتم و حرکات صحنه بلندتر یا آهسته تر شنیده می شود. صحنه لحظهٔ کو تاهی خالی می ماند. عاشق و معشوقه از چپ و راست فریادکنان ظاهر می شوند.

مىكشمت.

مبشر

عاشق

معشو قه

نمی تونی (و در حالی که دوان دوان خارج می شوند هر دو فریاد می زنند:) زنده باد استاد! (از ته صحنه، در حالی که این فریاد را تکرار می کنند خارج می شوند. از سمت راست مبشر و به دنبال او دو ستایشگر و بعد عاشق و معشوقه به ستون یک بیرون می آیند. بعد دوان دوان فریاد می زنند:) استاد! زنده باد استاد! گیرش می آریم. از اینجا میاد! نمی تونی! (از همهٔ راهها خارج و وارد می شوند. بالاخره در حالی که از چپ و راست و ته صحنه وارد می شوند همه در وسط صحنه بهم بر می خورند. در همان اثناء کف زدنها و تحسینها از ۲ پشت صحنه به صورت گوشخراشی بلند می شود و آنها هم در حالی که همدیگر را بغل می کنند با آخرین صدا فریاد می زنند:) زنده باد استاد! زنده باد استاد!

بعد ناگهان سکوت برقرار میشود.

استاد رسيد! سرجاهاتون! توجه كنين!

مرد ستایشگر و معشوقه به دیوار راست میچسبند. زن ستایشگر و عاشق به دیوار چپ. هر دو دست درکمر هم میاندازند و همدیگر را میبوسند.

> هردستایشگر (به معشوقه.) عزیزم، عزیزم. زن ستایشگر (به عاشق.) عزیزم. عزیزم.

> > همهباهم

در اثنائی که مبشر دوباره سر جای خود و پشت به جمعیت ایستاده و چشم به ته صحنه دوخته است صدای کفزدنها آرام تر می شود.

هبشر ساکت. استاد سوپشوخورد. داره میاد. داره میاد.

کفزدنها مضاعف میشود و شدت میگیرد. مرد ستایشگر، زن ستایشگر، عاشق و معشوقه فریاد میزنند:

هورا! زندهباد استاد! (قبل از اینکه ظاهر شود. نوار کاغذ رنگی به طرف او پرت میکنند. بعد مبشر ناگهان خود را به کناری میاندازد تا به استاد راه عبور بدهد. چهار نفر دیگر در حالی که دستشان برای پر تاب نوار کاغذی به جلو کشیده است به همان حال بی حرکت میمانند اما در عین حال «هورا» میگویند.)

استاداز ته صحنه داخل خواهد شد. تا وسط صحنه پیش خواهد رفت.

تردید خواهد کرد. قدمی به سمت چپ بر خواهد داشت، بعد تصمیم خواهد گرفت و محکم و با قدمهای بلند در میان هورای بلند مبشر و هورای ضعیف تر و حیرتزدهٔ مرد و زن ستایشگر و عاشق و معشوقه از سمت راست خارج خواهد شد. اینها ظاهراً تاحدی حق دارند تعجب کنند. زیرا استاد با اینکه کلاه دارد، سر ندارد. درست کردن استاد به این صورت بسیار ساده است: هنرپیشهای که نقش استاد را بازی می کند پالتویی با یقهٔ بلند خواهد پوشید که لبهٔ آن را تا روی پیشانیش بالا خواهد کشید و یک کلاه روی آن خواهد گذاشت. مردی با پالتو و شا پو و بدون سر واقعاً چیز حیرت آوری است و بدون شک هیجانی تولید خواهد کرد. پس از بیرون رفتن استاد:

زن ستایشگر ولی ... استاد که سر نداره!

مبشر

معشو قه

اون احتیاج به سر نداره، چون به جاش نبوغ داره.

درسته (به عاشق.) اسم شما چیه؟ (عاشق به زن ستایشگر، زن ستایشگر به مبشر، مبشر به معشوقه و به عاشق:) و شما؟ و شما؟ (بعد همه هم با

عبسر، عبسر به منسوقه و به عنس.) و شده؛ و شده؛ و سند؛ ربند شده شم یکدیگر.) اسم شما چیه؟



شاید هیچ یک از نامهائی که به انواع ادبی داده شده است به اندازهٔ نام انگلیسی رمان، یعنی «ناول» Novel بیان کننده و پرمعنی نباشد. ناول یعنی «تازه» و رمان استثناتاً آن نوع ادبی است که از بدو پیدایش تاکنون پیوسته تحول یافته و این تحول به صورت جزء ضروری وجودش درآمده است. زیرا رمان «روایت» انسان است و زندگی او و چون انسان و زندگی او پیوسته در تحول است رمان نیز باید هماهنگ با این تحول متحول شود و اگر از این تحول عقب بماند، عملاً وجودش زاید است و شکست خورده است. هر بار که چنین وضعی پیش آمده بلافاصله نوای «مرگ رمان» نیز طنین انداخته است. میبردند که آن را در گور گذاشته اند. اما جای نویسندگانی مثل گوته، بالزاک و میبردند که آن را در گور گذاشته اند. اما جای نویسندگانی مثل گوته، بالزاک و داستایفسکی را نویسندگان متفاوتی مثل پروست، جویس، موزیل و کافکا داستایفسکی را نویسندگان متفاوتی مثل پروست، جویس، موزیل و کافکا مانند پیشگوئی از جباریتهائی که قرار بود به زودی متمدن ترین قارهٔ جهان را در چنگال خود بفشارد خبر داد. پس اگر رمان در قرن بیستم توانست زنده بماند و به اوج قدرت خود برسد از این رو بود که موفق شد محتوا و قالب خود را به کلی متحول سازد.

رمان با این تحولات پیاپی در عین حال به جایگاه انواع دیگر ادبی نیز تجاوزکرده و اکنونکه در آخرین سالهای قرن بیستم به سر میبریم، بی هیچ

تردید به صورت نوع مسلط ادبی درآمده است و انواع دیگر ادبی از قبیل داستان کوتاه و شعر و مقاله و نمایشنامه و غیره در برابر آن رنگ باخته و حتی در آن ادغام شدهاند.

به گفتهٔ ر. م. آلبرس نویسندهٔ تاریخ رمان مدرن ا: «در نیمهٔ دوم قرن بیستم، رمان به صورت شایع ترین نحوهٔ بیان ادبی درآمده است. این نوع ادبی که سابقاً در شمار سرگرمی ها یا وسیله ای برای اقناع آسان مخیله یا احساسات بود، اکنون مقاصد و مسئولیتها و نگرانیهائی را بیآن میکندکه در گذشته موضوع حماسه، وقایعنگاری، رسالهٔ اخلاقی، علم عبادت و اشراق و تا حدی هم موضوع شعر بود. رمان برای هرگونه ذهنی خوراک باب طبعش را فراهم مى كند: براى اذهان واقع گرا مطالعات اجتماعي راكه امروزه از اهميت و جاذبهٔ کشورهای در حال پیشرفت مایه میگیرد؛ برای ذهنهای حساس بازیهای خشن و ظریف تحلیلهای روانی راکه در قرن بیستم با غور در اعماق دست نیافتنی، تازهتر شده است؛ حتی برای اهل جدل فرصت درگیری با وقایع روز را، به کسی که قوهٔ تمیز سرنوشت خویش را دارد پرسشی دائمی را دربارهٔ وضع بشرى يا غيرانساني بودن دنيا، و بالاخره براي عامهٔ مردم لذات کو دکانهای را که سرگذشتهای اندوهبار، ماجراها و افسانهها به بار می آورند. رمان، به عنوان هنری جهانی که میخواهد جانشین همهٔ هنرهای ادبی شود و می تواند در روزگار ما صورت تعمیم یافتهای از فرهنگ را ایجادکند، هر نقشی را، از اعتراف شنو، کمیسر سیاسی، پرستار بچهها و خبرنگار حوادث گرفته تا جادوگر و عالم علوم خفیه، بازی کند.»

آلبرس به دنبال این سخنان، عبارتی از پیردو بوادفر P. de Boideffre منتقد معروف معاصر نقل میکند به این شرح:

«چه بپسندیم و چه نپسندیم، رمان، امروزه، رایج ترین طرز بیان ادبی است که در دسترس عامهٔ مردم قرار میگیرد و تا آیندهٔ دور هم چنین خواهد بود. با حالت زنده و جانداری که دارد هیچ چیز نمی تواند با آن برابری کند، مگر انعطاف پذیری خودش، و غریب ترین، مجرد ترین و مهم ترین مسائل گوناگون، امروزه بر روی کندهٔ سالخوردهٔ رمان رشد می کند و شکفته می شود.» و شاید همین ضرورت سبب شده است که رمان پس از نو آوری های پیاپی و تجربیات گوناگون، حتی عجیب و غریب که شرح آنها در اینجا خواهد آمد، و پس از اینکه بارها سخن از مرگ آن به میان آمده است، به جای جان دادن قوی تر و ورزیده تر به میدان بیاید، زیرا وقتی سخن از طرح مسائل اساسی و تأثیرگذاری برخودی و بیگانه در میان است چارهای نیست جز آنکه از گزیدهٔ همهٔ آن تجربه ها برای طبیعی تر و جذاب تر کردن رمان و افزودن بر زیبائی و کار آئی آن استفاده کرد. لذا در اینجا به مراحل مختلف تحول این جنس غریب که به قول سوتان تودوروف Zvetan Todorof یگانه جنسی است در جهان که مولود تازهٔ آن چهرهٔ والدین و اجدادش را تغییر می دهد اشاره کنیم:

چنان که گفتیم بارها سخن از مرگ رمان به میان آمده است و می توان گفت که هر بار گویندگان این سخن در واقع کسانی بوده اند که تکراری و بی اثر بودن رمان را احساس کرده و درصدد جستجوی راه چارهای برای آن در آمده اند. یکی از حساس ترین این مراحل که در عین حال آغاز مراحل گوناگون دگردیسی رمان شمرده می شود، دههٔ ۱۹۲۰ بود و تکان دهنده ترین اعتراضی که در این سال ها به رمان (حتی به بهترین نوع آن از قبیل آثار داستایفسکی و پروست) صورت گرفت، بیانیهٔ اول سور رئالیسم بود. ۲ مسئلهٔ دیگری که عملاً داستان پردازی را به صورت معهود قرن نوزدهمی آن از اعتبار انداخت ظهور سینما و بعدها نیز تلویزیون و سایر رسانه های تصویری بود. زیرا اگر رمان نویسی عبارت از ابداع و تعریف داستان های جذاب و گیرا باشد باید رمان نویسی عبارت از ابداع و تعریف داستان های جذاب و گیرا باشد باید گفت که برای این کار سینما بسیار مجهز تر است و سینماگری مثل فرانسوا تروفو

۱. نقل به مفهوم از مقدمة Introduction à la litterature fantastique (مدخلی بر ادبیات وحمی).
 ۲. به ویژه قسمت مربوط به رمان را در نمونههای سوررثالیسم آورده ایم.

F. Truffaut که فیلم های داستانی متعدد و پرارزشی را برای تلویزیون فرانسه ساخته است باید بزرگ ترین رمان نویس روزگار ما شمرده شود. اما چنان که گفتیم رمان تنها داستان پردازی نیست و تمهیدهائی که برای مقابله با آن اعتراضها و این رقیبان تازه به عمل آمده است بسیار گوناگون و متعدد است و عملاً مراحل دگردیسی رمان در قرن بیستم را نشان می دهد. ما در اینجا نخست با استفاده از کتاب دگردیسی های رمان اثر ره م. آلبرس و رمان نوشتهٔ میشل رمون با استفاده از کتاب دگردیسی (۱۹۲۰–۱۹۵۰) را معرفی می کنیم و سپس ترجمهٔ اولین مرحلهٔ این دگردیسی (۱۹۲۰–۱۹۵۰) را معرفی می کنیم و سپس ترجمهٔ متن کامل یکی از جالب ترین مقالاتی را که دربارهٔ رمان نو نوشته شده است، یعنی مقالهٔ Raymond Jean (رمان نو) از رمون ژان nouveau roman که در مدخل بزرگ «رمان» در انسیکلوپدیا اونبورسالیس چاپ شده است می آوریم و با فصلی درباره رمان امروز تحت عنوان «رمان و اندیشه» این بحث را خاتمه می دهیم. سپس بنا به رسمی که در این کتاب داریم، پس از نقل یک مقالهٔ می دهیم. سپس بنا به رسمی که در این کتاب داریم، پس از نقل یک مقالهٔ توریک از میشل بو تور، صفحاتی از چند رمان جدید را نقل می کنیم.

### از ۱۹۲۰ تا ۱۹۵۰

از سال ۱۹۲۰ دگردیسی رمان صورت جهشی داشته و با تغییرات اساسی همراه بوده است. البته شاهکارهای اصلی رمان فلسفی و اخلاقی نیز در فاصلهٔ سالهای ۱۹۲۰ و ۱۹۵۰ آفریده شده است ولی می توان گفت که موازی با آنها و در همین سالها این دگردیسی با آثار دیگری صورت پذیرفته است. در سال ۱۹۵۰ که هنوز به اهمیت این تحول پی برده نشده بود، هنوز کسی نمی دانست که در دهههای آینده قضاوت دربارهٔ رمان تغییر خواهد کرد و رمان به جای اینکه بیان مستقیم نوعی فلسفه و مسئلهٔ اخلاقی شمرده شود، نوعی ترکیب خاص از شیوهٔ احساس و توصیف و نوعی زیبائی شناسی و

<sup>1.</sup> R.M. Albérès, Metamorphoses du roman, Albin Michel, Paris, 1972.

<sup>2.</sup> Michel Raymond, Le Roman, Armand Colin, Paris, 1989.

پدیدارشناسی خواهد بود. دلیل آن نیز روشن است. این فلاسفه و اخلاقیون که خود شاهکارهائی آفریدند و عبارت بودند از ژید، مالرو، برنانوس، سارتر، کامو دنباله روانی نداشتند و بیهوده است که بخواهیم دنبال اخلافشان بگردیم. خود این نویسندگان، دیگر مانند کورنی و راسین در شمار کلاسیک های عالم ادب در آمدهاند. بین سالهای دههٔ چهل و روزگار ما رمان اگر هم بخواهد مسائل روانشناختی، اجتماعی، اخلاقی و فلسفی را مطرح کند، در قالب زیبائی شناسی، رویا و پدیدارشناسی خواهد بود.

در این چشم انداز اگر بخواهیم به پیشروان رمان امروز بیندیشیم، جویس مهمتر از ژید، پروست جالب تر از برنانوس و لارنس دارل تازه تر از کامو جلوه میکند. این بزرگانی که اولین مرحله از دگردیسی رمان را به وجود آوردند، عبارتند از پروست، جویس، موزیل، کافکا، فاکنر، لوری، دارل. با این نویسندگان رمان از مقتضیات تازهای تبعیت میکند: واقعیتی را ارائه میکند که یکجا و بلافاصله قابل درک نیست و همین جنبه بودکه اولین خوانندگان اثر پروست را پریشان کرد. با وجود این امروزه هر کسی اثر پروست و جویس را می خواند، بی آنکه دچار دشواری محسوسی شود. در صومعهٔ پارم، در مادام بوواری یا در جنگ و صلح و یا در فلان اثر ژرژ دوهامل، همه چیز حاضر و قابل فهم بود. اگر هم ظرافتی و جزئیاتی پنهانی در آنها بودکه بار اول خواندن از نظر دور مانده بود، در دومین مطالعه برای خواننده روشن می شد. اما نه یروست و نه دارل رمانهای بزرگ شان را آنسان که تولستوی جنگ و صلح را تنظیم کرده بود، تنظیم نمیکنند. تولستوی از سنت روائی عصر خود پیروی کرده و با نفحهٔ حماسی و انسانی خویش به اثرش جان داده بود. اما روش سنتی تولستوی (یا خلف او روژه مارتن دوگار) نباید ما را برانگیزد که ترکیب داستانی (و صنایع این ترکیب را) در کار پروست یا دارل محکوم کنیم. زیرا تولستوی از تسلسل حوادث به روش بالزاک استفاده میکند، یعنی نوعی هنر داستان پردازی که اوج کمال آن در قرن نوزدهم بود. اما پروست و دارل به

طرح های داستانی بسیار قدیم تر برگشته اند. دمان گل سرخ Roman de la rose قرن سیزدهم) نیز یک ماجرای درونی بود مانند در جستجوی زمان از دست رفته. درهم رفتن حوادث و صحنه ها در ربعهٔ اسکندریه The Alexandria quartet اثر لارنس دارل L Durrell (۱۹۹۰ – ۱۹۹۰) ما را به حیرت می اندازد، اما ترکیب آن به هیچوجه غریب تر و آشفته تر از اودیسهٔ هیمر نیست... اولیس Ulysses اثر جیمز جویس James Joyce (۱۹۴۱ – ۱۹۲۱) و برفراز آتشفشان Under the volcano جیمز جویس ۱۹۰۹ (۱۹۴۹ – ۱۹۵۷) و اقعاً از اودیسه الهام گر فته اند.

همان طور که گفتیم این دگردیسی اولیه که بین سالهای ۱۹۲۰ و ۱۹۵۰ صورت گرفت دگر دیسی ساختاری رمان بود. این دگر دیسی وقتی آغاز شد که مارسل پروست Marcel Proust (۱۹۲۲ ـ ۱۹۲۲) خواست که رمان او یک روایت ساده یا وقایع نگاری نباشد، بلکه نوعی ماجرای ذهنی، فکری یا زیبائی شناختی باشد: نوعی درگیری حساسیت شخصی و نوعی حماسهٔ درونی باشد. با وجود این، در جستجوی زمان از دست رفته (A la recherche du temps perdu) نه اعترافات است و نه خاطرات. نویسنده وقتی از خود سخن میگوید که می خواهد دنیائی را که احاطهاش کرده است درک کند. اما اثر در عیر حال که اعترافات شخصی «مارسل» نیست، تصویر عینی یک جامعه هم نیست. یروست از رمانی که مینوشت نه انتظار یک روایت داشت و نه یک تحلیل اجتماعي و مطالعهٔ عادات و اخلاق جامعه. در واقع با پروست و روبرت موزيل R. Musil و چند تن دیگر از همعصران آنها روشی در ادبیات پیدا شد که باید آن را «یدیدارشناختی» نامید و طلیعهٔ رواج یدیدارشناسی Phenomenologie در فلسفه و نقد ادبی سالهای دههٔ چهل است. در این جهان داستانی که درونگرائی و عینیت با هم در می آمیزد، رمان دیگر یک داستان نیست، بلکه آمیزهای است از احساسها و برداشتها و تجارب و نیز داستان یک قهرمان را در دنیائی معین و مشخص نقل نمی کند، بلکه نوعی پژوهش و جستجو است. منتقدان، این اثر غنی، نفوذناپذیر و منسجم راکه نه رمانی بود مثل

رمانهای موجود، نه روایت و نه شعر، باکمی خودداری ستودند و به تدریج پی بردند که این اثر شیوهٔ تازهای در دید و بازپروری دنیا را ارائه می دهد. پروست سنت داستان پردازی موجود را رها کرده بود و ساختمان اثر او بسیار ظریف تر از رمان بود، تسلسل خشک و تغییرناپذیر حوادث و فصل ها کنار گذاشته شده بود و خواننده احساس می کرد که در این اثر زمانها بر روی یکدیگر می لغزند. در جستجوی زمان از دست رفته شباهتی به رویا داشت، می توان گفت که پروست در واقع خاطرهنویس است، خاطرهنویس خویشتن و جامعهای که حافظهٔ او را انباشته است. از همان صفحهٔ اول، نوعی رویا و سرگیجه خودنمائی می کند:

«دیرزمانی زود به بستر می رفتم. گاهی، هنوز شمع را خاموش نکرده، چشمانم چنان زود بسته می شد که فرصت نمی کردم با خود بگویم: «دیگر می خوابم» و نیم ساعت بعد، از فکر این که زمان خوابیدن است بیدار می شدم» این مرد که اندیشه هایش انسجام می یابد و پراکنده می شود و درهم می پیچد، در میان بی خوابی و خواب و بیداری، در شب ظلمانی خاطرات پراکنده و رویاهای تکه تکه آما روشن غرق شده است با سبکی جداگانه، تحلیلی و روانشناختی، بدون تغزل حماسی شده است به دانته دارد که «در نیمه راه زندگی خویش» در جنگل تاریک گم شده بود.

زیرا زمان مشخص نیست، زمان دیگر یک جریان منظم نیست، بلکه بازگشتها و هزار توهای خاطره و رویاست. اولین جلدکتاب، طرف خانهٔ سوان، با تصویر مرد خواب آلود آغاز می شود، گوئی رویا می بیند و از خلال این رویا در خواب و بیداری است که رفته رفته وقایع کومبره Combray یا بلبک Balbec زاده می شوند. سراسر کتاب به جای اینکه تعریف شود در ذهن آدمی که دچار بی خوابی است که از خواندن

۱. مارسل پروست، در جستجوی زمان از دست رفته، طوف خانهٔ سوان، ترجمهٔ مهدی صحابی، نشر مرکز، چاپ سوم، ۱۳۷۰، صفحهٔ ۶۶.

اولین صفحات کتاب دست می دهد: و گونه هایم را به نرمی به گونه های زیبای بالش می فشردم (...) دوباره به خواب می رفتم و گاهی فقط برای لحظه ای کوتاه بیدار می شدم. آی و ارزش این حالت شبانگاهی در صفحهٔ سوم ظاهر می شود: و آدم خفته، رشتهٔ ساعت ها و ترتیب سال ها و افلاک را حلقه وار در پیرامون دارد. بیدار که می شود، به غریزه به آنها نظر می اندازد... و ا

دشوار است که بتوان تاریخهای این رمان را که با یک رشته رؤیا آغاز می شود تثبیت کرد. «مارسل» راوی داستان، در دورانی از زندگیش که زود به بستر می رود و به هنگام خواب خاطرات کودکی و زندگی گذشته اش را به یاد می آورد، چند سال دارد؟ این وضع در کجا و در چه تاریخی روی می دهد؟

کسی نمیداند. کافی است که مارسل در این دوران نامشخص از هستی خویش، به استفاده از لذات خاطرات خود پرداخته میشد: «معمولاً بر آن نمی شدم دوباره زود به خواب بروم، بیشتر شب را به یادآوری زندگی گذشته مان در کومبره در خانهٔ عمه بزرگم، در بلبک، پاریس، دونسیر، ونیز و جاهای دیگر میگذراندم، و همچنین جاها و آدم هائی که در آنجاها شناخته بودم، آنچه از آنان دیده و آنچه درباره شان شنیده بودم ۳.۶

با پیشرفت خاطرات، خواننده پی میبرد که راوی (مثلاً) سی ساله در خاطرهاش دوران نه سالگی اش را در کومبره به یاد می آورد و خود او نیز در پایان «زمان از دست رفته» در خاطرهٔ پنجاه یا شصت سالگی خویش زنده می شود... و انسان به یاد داستانی از خورخه لوئیس بورخس می افتد که در آن مرتاضی که در خرابه ها قدم می زند، رویای مرتاض دیگری است که او هم به نوبهٔ خود فقط در رویای سومین مرتاض وجود دارد... بدینسان پسرک کومبره فقط در خاطرهٔ مارسل سی ساله وجود دارد که او هم واقعیتی ندارد مگر در خاطرهٔ مارسل شصت ساله...

ما دادن برحستگه , به زمان داستانی، با وارد کردن بعد تازهای به رمان، ماجرای داستانی به خط مستقیمی که در سطح هموار کشیده شده باشد (سرنوشت قهرمان در انتهای یک صحنه) پیش نمیرود. این ماجرا به صورت شبکهای از خطوط متنوع در می آید که بر روی هم سوار شده، همدیگر را قطع كرده و اغلب درهم ييچيدهاند، وگاهي نيز به صورت كثيرالاضلاع (در کار دارل) با هم جمع میشوند، یا به صوارت هزارتو (در کار رب \_گریه) در می آیند. به هیچوجه نمی توان ماجرای داستان را با طرح سادهٔ یک سرگذشت مداوم و واحد، همچون سرخ و سیاه استاندال یا ژرمینال زولا تصویر کرد. باید به تصویرهای گرافیک پیچیده تر و گاهی سه بعدی پرداخت، همان سان که در نموداری از اثر پروست ترسیم شده بود. خوانندهٔ رمان دیگر از یک سر داستان وارد نمی شود که مسیر مستقیمی را طی کند و از سر دیگر آن بیرون بیاید، بلکه وارد دنیائی می شود که در آن سرگردان می شود و نمی داند که به کجا میرود. چنین است اقتضای فرم تازهای از آفرینش داستانی که سه بانی آن، بی آنکه با هم مواضعهای داشته باشند، عبارتند از پروست، کافکا و جویس. اما پیش از آنها هنری جیمز Henry James (۱۹۱۶ \_ ۱۹۱۶) نیز به این کار دست زده بودکه اثر کار او در برهم زدن فرم داستانی بلافاصله محسوس نشده بود.

# تک گوئی درونی و سیلان ذهن

بدینسان رماننویس از اصل سنتی روایت رویگردان شد، یعنی از تحلیل و معرفی «شخصیت»، شناساندن او به خواننده به صورتی هرچه دقیق تر (همانسان که مثلاً استاندال با آفریدن و معرفی و تحلیل «ژولین سورل» در سرخ و سیاه عمل می کرد).

در قرن بیستم ضرورت تازه ایجاب کرد که رشتهٔ سخن مستقیماً به دست شخصیت رمان داده شود و بدون دخالت، بدون معرفی و بدون تحلیل، عین صدای درون و جزر و مد درونی او ارائه شود. پس رمان نویس سکوت می کند و خود شخصیت است که حرف می زند. و رمان به جای اینکه سبک شخصی ... و يدر سالارانهٔ \_رمان نويس را حفظ كند، سبك تك گوئي دروني شخصيت و با تکگوئی درونی همراه با تداعی ذهنی (سیلان ذهن مراه با conciousness) را به خو د میگیر د. این نوعی «استثمار زدائی» از رمان است. اما همه چیز در قصد قبلی و پیشروی رمان نهفته است. البته در آثار قدیم نیز گاهی اندیشهٔ شخصیت رمان یا تکگوئی درونی او، مثلاً با افزودن یک فعل «با خودگفت» نقل می شد، اما فقط به همین اکتفا می شد و آوردن آن تغییری در سبک و ساختار رمان نمی داد. رمان جدید آنچه راکه در رمان قرن نوزدهم به طور تصادفی و استثنائی به میان می آمد، به سبک کلی و اصلی تبدیل می کند. به ویژه احساسها را به جای اندیشهها ارائه می کند و آن هم از جانب خود شخصیت، نه با دخالت نویسنده. بدین سان وارد جهان پیچیدهٔ احساسهای درونی و ذهنی میشویم. به ویژه در زمانی که ترتیب اندیشهها، احساسها و حساسيت ها از سوى نويسنده تعيين نشده است. تصادفاً اولين نمونهٔ این نوع رمان در قرن نوزدهم نوشته شدکه در روزگار خودش جلب توجه نکر د و آن درختان غار را بریدهاند Les Lauriers sont coupés) اثر ادوار دوزاردن Edourd Dujardin (۱۹۴۹ \_ ۱۹۴۹) بود که باید او را مبدع تصادفی «تکگوئی درونی» و سیلان ذهن به شمار آورد. در واقع این نو یسندهٔ متوسط دوران سمبولیست رشتهٔ سخن را به دست شخصیت رمان می دهد که احساس های خود را بیان کند. او که خود نیز نظریه مانندی دربارهٔ این شیوهٔ خود نوشته است بی آنکه بداند کشف مجددش در قرن آینده صورت خواهد گرفت، به شیوهٔ اول شخص مفرد (من) اهتزازهای درونی و ابتدائی دانیل یرنس Daniel Prince قهرمان غریب رمان خود را که مردی

لرزان از سرما و ناتوان است و به اطاق خود پناه برده است چنین ارائه میکند:

دمن از این شب بزرگ خاموش می ترسم؛ درون آن لطیف و ولرم و خیس و گرم

است، با فرشها، پارچهها، با دیوارهای بسته و راحتی اشیاء، شمعها روی شمینه روشن

شدهاند. اینک رختخواب سفید، نرم، فرشها، من به پنجرهٔ باز تکیه میکنم، در بیرون،

پشت سر، شب را حس میکنم، شب سرد، اندوهبار، (...) لرزشی به من دست می دهد.

به سرعت بر می گردم. لنگههای پنجره را می گیرم و به سرعت می بندم!

طوفانی از صفات حسی، نوعی لذت بردن از گفتن «من» به شهرت دو ژاردن لطمه زد. زیرا در واقع، کتاب او تک گوئی درونی شمرده نشد بلکه تجاوزی به شمار رفت از شیوهٔ معمول رمانی از نوع خاطرات شخصی.

در اینجا برای آشنائی بیشتر با شیوهٔ «سیلان ذهن» در رمان قرن بیستم، بهتر است چند صفحهای از کتاب رمان اثر میشل رمون محقق فرانسوی را نقل کنیم:

«رمان سیلان ذهن که در قرن بیستم شکل گرفته است دنبالهٔ این گرایش بود که اهمیت بیشتری به زندگی روانی شخصیت رمان داده شود. اولیس جویس سرمشقی شد برای والری لاربو و پیروان فرانسوی «سیلان ذهن». دیگر طرح داستانی مسئلهٔ اصلی نیست. جریان خاطرات است و تصورات و ادراکهائی که به صورتی زمان را در حالت ناب آن بیان میکند. زمان را در حال گذر مداومش، همان سان که کلمات، تصویرها و جملهها درگذرند. خانم دالوی Mrs Dalloway رمان ویرجینیا وولف نمونهٔ برجسته ای از این نوع رمان است: این رمان به صورت تک گوئی درونی نوشته نشده است، اما کاربرد سبک غیرمستقیم آزاد ما را بی وقفه در جریان اندیشه های درونی اشخاص مختلف به ویژه خود خانم دالوی در اثنای یک روز خوش ژوئن ۱۹۲۳ در ندن می گذارد. کلاریسا دالوی زنی پنجاه ساله که متعلق به طبقات بسیار بالای لندن است، باید عصر همان روز مهمانی مجللی بدهد که در عین حال پایانی

است بر داستان. رمان صبح آن روز آغاز می شود، وقتی که خانم دالوی آماده می شود که برای خریدن گل بیرون برود، ساعت بیگ بن نه ضربه می زند. زمانی که ساعت اعلام می کند در تمام طول روز تکرار خواهد شد و نشان خود را بر اندیشه ها و خیالبافی های شخصیت های اثر خواهد گذاشت. اما در اثنائی که زمان جریان دارد، کلاریسا تسلیم اندیشه های خود می شود، روزهای گذشته را می بیند و جزئیاتی از دوران کودکیش و همهٔ خاطرات رابطهٔ احساساتیش را با «پیتر». پل ریکور Paul Ricœur در کتاب زمان و روایت داستانی در این باره می نویسد: «بدین سان، زمان درونی به سبب خاطره به عقب کشیده می شود و بر اثر انتظار طلبیده می شود.» زنگهای ساعت بیگ بن، پیشرفت تحمل ناپذیر روز را که پایان می گیرد اعلام می دارد و خودکشی «سپتیموس» تحمل ناپذیر روز را که پایان می گیرد اعلام می دارد و خودکشی «سپتیموس» تحمل ناپذیر روز را که پایان می گیرد اعلام می دارد و خودکشی «سپتیموس» تابستانی کشیده می شود.

روشنی و صفای چنین متنی کامل است: ویرجینیا وولف خوانندهاش را با بندبازی هائی که زمانمندی را درهم بریزد عذاب نمی دهد. او تسلطش را بر روایت حفظ می کند و نیز این امید را به خود می بخشد که یکی پس از دیگری در اذهان دیگران نفوذکند. اما به محض اینکه نویسنده شیوهٔ تک گوئی درونی را در پیش می گیرد، خطر این می رود که از حدود مفهوم بودن فراتر رود. در چنین لحظاتی او باید، با کمال مهارت، راهنمائی های مخفیانه ای را مانند دانه ای در خلال تک گوئی بیاشد تا به خوانندهٔ شایق امکان بدهد که راه خود را بیابد. نمونهٔ عالی تک گوئی درونی، چهل هزار کلمهٔ بدون نقطه گذاری سیلان ذهنی خانم بلوم در پایان اولیس است که در رختخوابش دراز کشیده است و خوابش نمی برد.

تک گوئی درونی فرم ادبی است که این عبارت را به صورتی که زمان حال در آن دوام دارد در اختیار میگیرد. زبانی در حالت ابتدائی، گنگ و بی وقفه، لحظه به لحظه، از اعماق ذهن که در آن خاطرات، رویاها، نقشهها و حساسیت ها با هم درآمیخته است. تداوم آنچه «سیلان ذهن» نامیده می شود مادهٔ خام این شکل ادبی است که مرحلهای بحرانی را در روایت تشکیل می دهد، زیرا صورت اتفاق تداعی ها جای نظم روایت را می گیرد. رمان نویس به جای اینکه روایتی را پیش بکشد، بی مقدمه به سیلان ذهن کسی میدان می دهد، شخصی که پیش خود حرف می زند یک ماجرای گذشته را نقل می کند، اما عملاً در زمان حالی زندگی می کند که هماهنگ با زنجیرهٔ کلمات آن کلافش باز می شود. آبشاری است از کلمات و تصاویر که در میان آنها خواننده گاهی خود را گم می کند، و اغلب وسوسه می شود که زندگی خود را با نظم زمانی تعریف کند. همان کاری که رمان نویس نمی خواهد انجام دهد. اما نویسنده به طورکلی به جای نظم زمانی می خواهد که اثر خود را از نظر زیبائی شناسی تنظیم کند، ولی در خلال تک گوئی خود آهسته نشانه ای ایضاح گر را نیز جای

در میان بزرگان رمان معاصر ویلیام فاکنر W. Faulkner نویسنده ای است که از خوانندهٔ آثارش همت و حوصلهٔ فراوان میخواهد: در هیاه و خشم The Sound and fury میخواهد خوانندهٔ اثر داستان یک خانواده را از خلال ذهن «بنجی» و Benjy ابله کشف کند، گفتگوهای درونی شخصیت های مختلف را در برابر هم قرار میدهد، زمان داستانش را درهم میشکند، تکههای آن را درهم می آمیزد و نشانههای چندانی هم باقی نمی گذارد. تازگی رمان او در این است که تقدم مطلق را به هر آنچه گذشته است و زمان آن عاری از آینده است میدهد. بیشتر تک گوئیهای او با خاطرهٔ دردناک عاری از آینده است میدهد. بیشتر تک گوئیهای او با خاطرهٔ دردناک یک صحنهٔ دهشتبار، یک قتل، تجاوز یا زنا آغاز می شود. همهٔ این صحنه ها یا دیده شده و یا از خلال هول و وحشت موجود در ذهنی که تصویری مصرانه دیده شده و یا از خلال هول و وحشت موجود در ذهنی که تصویری مصرانه اشغالش کرده است حدس زده می شود. سار تر در مقالهای که به فاکنر اختصاص داده است می نویسد: «هیچ حادثهای پیش نمی آید، داستان جریان پیدا

نمیکند. آن را در زیر هر کلمه پیدا میکنند.» و اضافه میکند: «به نظرم میرسد که می توان جهانبینی فاکنر را با جهانبینی کسی مقایسه کرد که در اتومبیل روبازی نشسته است و پشت سرخود را نگاه میکند.» (P.73. گذشته بی وقفه بر روی شخصیتها سنگینی میکند. نظیر نفرین زدگی است: همه چیز پایان یافته است و آنچه پایان یافته وحشتناک است. قهرمانان او نمی توانند از وسوسهٔ گذشته رهائی یابند و هرگز نمی توانند طرحی بریزند که مایهٔ آزادی شان شود.»

اکنون جای آن دارد که کمی به عقب برگردیم و با چند اثر اصلی و آغازگر این دگردیسی آشنا شویم:

اوليس Ulysses اثر جيمز جويس James Joyce آکنده از اسطورهها و کیمیاگری های سخن، آمیزهای است از واقعیت و افسانه. این رمان به یک ماجرای انسانی، نوعی معنی ثانوی و حتی معانی متعدد را اضافه کرده است. واقعیت داستانی در این اثر و نظایر آن (آثار موزیل، لوری، میشل بو تور) از این رو به اسطوره بدل می شود که از «معانی دیگر» اشباع شده است. اولیس رمانی است حماسی، غنائی و هزل آمیز که واقعیت و اسطوره را درهم می آمیزد. کتاب بازنویسی دقیق یا هذیان آلود آن چیزی است که در مدت ۱۸ ساعت (دقیقاً روز ۱۶ ژوئن ۱۹۰۴ در دبلین) در ذهن یک فرد متوسط ایرلندی میگذرد. رئالیسم تمسخرآلود، تکگوئی درونی و سیلان ذهن، کاریکاتور و تهور در فصلهای پربار، متنوع، رمزآلود و نیشدار آن به تناوب به دنبال هم می آیند، بر هم سوار می شوند و از هم پیشی می گیرند. صحنههای خیالی با صحنههای واقعی درهم می آمیزند. تخیل لئوپولد بلوم قهرمان کتاب که مأمور دولت در صرافی کوچکی در دبلین است، تا درجهٔ اسکیزوفرنی و هذیان کشانده می شود. وقتی که از کوچهای در دبلین می گذرد، وارد کتابخانهای میشود، در تشییع جنازهای شرکت میجوید یا وارد خانهٔ بدنامی می شود، پسیکودرام در مغز او شکل می گیرد. جوشش درون او با

دنیای واقعی درهم می آمیز د، دنیای واقعی نیز در ظواهر خود متلاشی و مانند جهانی غول آسا و غریب جلوه می کند، دنیای رابله که صورت هذیان و کابوس تغزلی به خودگرفته است. وحدت سبک وجود ندارد. هر فصل، هر تکهٔ این فصل آهنگ و زبان خاص خود را دارد. غیرممکن است بتوان با انتظارات خوانندهٔ معمولی که داستانی را از اول تا به آخر تعقیب می کند آن را خواند. در این شهرکه گوئی در عین حال هم شهر واقعیت است و هم شهر اشباح، در این روزی که یک فرد متوسط به سر میبرد، نه داستانی هست و نه تداومی ظاهری: کتاب، درهم جوشی است؛ مجموعهای است از اندیشههای سقط شده و تصویرهای مبهم اما مصرانه؛ سیلایی از کلام که به آبشارها و جویبارهای کوچک بدل می شود، جابجا با ظرافت هائی در زبان و گهگاه نامفهوم. برای خواندن اولیس کافی است که آن را تصادفی باز کنی و از هرجاکه پیش می آید بخوانی. همان سان که خیلی ها در مورد توارت چنین میکنند. شهر در واقع کاریکاتوری از تورات است. کوششی است برای بیان انسان با همهٔ غنای پیکارسک خشونت آلود فلاکتش، با اندیشه های مبهم و پیچیده اش، با تصاویر مبهمش که اغلب برای یک فرد عادی درک آنها امکان ندارد و باید به منابع فراوان (و امروزه به یادداشتهای اولیسکه حجم آن از خودکتاب بیشتر است) مراجعه کرد.

پشت سر هر امر انسانی (و ۱۶ ژوئن ۱۹۰۴ در دبلین یک امر انسانی است در میان میلیاردها امور دیگر) گوئی هندسهٔ نهفتهای وجود دارد. ماجرا ساختاری پنهانی دارد و زندگی انسانی، حتی مبتذل ترین آن، بر مبنای ساختارهای روانشناختی یا اسطورهای، مانند کریستالها در ساختارهای هندسی پیچیده شان، سازمان یافته است. از این روست که حماسهٔ هزل آمیز و غنائی جیمز جویس بر مبنای یک تمثیل شکل گرفته است و در آن، هنر داستان پردازی از تمثیل ادبی استفاده کرده است تا پیچیدگی واقعیت را نشان دهد... می دانیم که هجده فصل اولیس با هجده دفتر اودیسه تطبیق می کند.

کوچک ترین حرکات لئوپولدبلوم از قبیل شرکت او در مراسم تشییع جنازه یا بازدیدش از یک چایخانه فصول «الپنور» یا مهلکهٔ «اِئول» را به یاد می آورد. اینکه در پایان روز او به مأمن یک سورچی پناه میبرد، انگار اولیس است که به آغل اومهٔ خوکبان رفته است. وقتی که به خانهاش باز میگردد یاد آور بازگشت اولیس به کاخ خویش است... و هنگامی که به خواب میرود همسرش ماریون ضمن تکگوئی درونی طولانی، آخرین فصل اودیسه راکه عنوان پنلویه دارد بازسازی میکند.

جویس «پیوندها» [به مفهوم بودلری و رمبوئی ] را تا حد نوعی نظام توأم با وسواس بالا برده است. نه تنها هجده فصل کتاب بر طبق فصول حماسهٔ همر تنظیم شده است، بلکه هر فصلی رنگ خاص و سمبولهای خاص خود را دارد و تجسمی از طلای سفید، قهوهای، سبز یا آبی سیر است و در عین حال با هنری یا دانشی ارتباط دارد: الهیات، تاریخ، فقه اللغه، موسیقی، سیاست و غیره... و یا تصویری نمادین بر آن حاکم است مانند اسب، پری جنگل، تناول قربانی، آئین تدفین، ناشر...

باید گفت که جویس آخرین «رمان نویس» قرون وسطی، ادامه دهندهٔ کار نویسندگان رمان گل سرخ و اولین نویسنده ای است که حماسه و تمثیل را وارد رمان قرن بیستم کرده است... بدینسان جهانی که خوانندهٔ اثر جویس وارد آن می شود، جهانی است که در آن هر حادثهٔ واقعی مفاهیم و معانی متعدد دارد و می توان گفت که جهانی است با «لایههای زبرین دلالت» [Sur-signification]. فرانتز کافکا Franz Kafka (۱۹۲۴ – ۱۹۲۴) همین شیوه را در جهت معکوس به کار برده است، یعنی جهانی آفریده است با «لایهٔ زیرین دلالت» به کار برده است، یعنی جهانی آفریده است با «لایهٔ زیرین دلالت» به کار برده است، یعنی جهانی آفریده است با «لایهٔ زیرین دلالت» باطنی داشته باشند، در دنیائی بی قانون، رنگ پوچی به خود میگیرند.

کافکا در ادبیات اروپا معاصر جویس بود. اغلب نویسندگانی که از جویس الهام گرفتند تحت تأثیر کافکا هم بودند و هنر تمثیل داستانی در هر دو مکتب

همسان است، فقط «بُن انگارهها» [Postulats] ی رمان معکوس شده است. در رمان جویس، واقعیت سطحی امور و حوادث، اسطورهای را می یوشاند که مفهومی به ماجرای داستانی می دهد. در رمان کافکا، داستان یک رشته وقایع را نقل میکند که در دنیائی که مفهوم آن مبهم است هیچ گونه معنائی ندارند... هر دو حالت پرسشی است از مفهوم جهان که تغزل و تمثیل جویس آن را به فراز برده و درام قهرمان منزوی کافکا به فرودکشانده است.کافکا بخصوص در زندگی ادبی پس از مرگش اسطورههائی از دلهره و پوچی را تثبیت کرده است که در آنها خیالپردازی داستانی روزگار ما اشکال منفی خود را پیداکرده است. با توجه به مشهورترین آثار او یعنی دو رمان محاکمه و قصرکه امروزه همه با آنها آشنا هستند، کافکا با عاری کر دن یک داستان عادی از هرگونه معنائی، خواننده را افسون میکند \_ بر عکس جو پس که با دادن معانی متعدد به یک حالت عادی و آشنا افسون خود را اعمال میکند... در محاکمه مردی گمنام (هیچ گونه اطلاعی دربارهٔ خانواده، نوجوانی و زندگی او داده نشده است)که «یوزفک» نام دارد «متهم» میشود. او هرگز نمیداندکه چه جرم یا جنایتی را به او نسبت دادهاند. یک وکیل پیدا میکند، پرس و جو میکند، سرگردان مى شود، اما هرگز نمى تواند سبب اتهام خود را بفهمد... با حالتى تب آلود به تلاشهایش میافزاید تا آنجاکه سرانجام بدون محاکمه و قضاوت، دو ناشناس دور از شهر، در کنار یک معدن سنگ اعدامش میکنند. در محاکمه همه چیز منسجم است و با منطق وحشتناک وسوسهای که پیشاپیش یوزف ک را محکوم کرده است پیش میرود: با این همه کل رمان بر پایهٔ «بن انگاره» ای دور از حقیقت ساخته شده است: «ک» هرگز نمی تواند بفهمد که چرا، و از سوی چه كسي محكوم شده است؟

اگر این رمان را اسطورهای تلقی کنیم، می توان در آن، چنان که بارها گفتهاند، نماد سرنوشت بشری را مشاهده کرد. اما قدرت اصلی کتاب در آن گزارهٔ جبارانهای است که عبارت است از حذف هرگونه زمینهٔ عقلی اجتماعی، روانشناختی و سیاسی که در سایهٔ آن ماجرای «یوزف ک» صورتی طبیعی و عادی پیدا میکند که شامل حال همهٔ مردم می شود. چنان که همین وضع در رمان قصر نیز مشاهده می شود. قهرمان این رمان که دیگر اسم کوچک هم ندارد و فقط «ک» نامیده می شود به دهکده ای می رسد در چهار کیلومتری محلی که او را برای مساحی استخدام کرده اند. پس از رسیدن اطلاع می یابد که رفتن به قصر «دشوار» است، دروازه باز نیست و مقامات قصر اغلب حضور ندارند. در واقع هیچ کس او را نمی شناسد. «ک» که به این ترتیب خبردار شده و به وضع دشوار خود پی برده است در دهکده می ماند، راکد می شود و شخصیت و استقلال خود را از دست می دهد و تحقیر می شود و ماجراهائی پیدا می کند و پیوسته در انتظار فرصتی است تا با آن مأموران ناپیدائی که استخدامش کرده و پیوسته در انتظار فرصتی است تا با آن مأموران ناپیدائی که استخدامش کرده و

در اینجا نیز افسون رمان بر پایهٔ خودکامگی نهاده شده است. هر آدم طبیعی که در چنین وضعی قرار میگرفت طبعاً می توانست راه حل های متعددی پیداکند و کار مؤثری انجام دهد، اما دنیای پوچ کافکا بر پایهٔ مثله کردن حقیقت بنا شده است: امکان عکس العمل طبیعی از انسانها گرفته شده است. «یوزف ک» و «ک» شبیه آدمهای دیگر هستند فقط با یک تفاوت: مثل آدمهای دیگر عکس العمل نشان نمی دهند. مانند آن جانوران آزمایشگاهی که زیست شناس با تزریقی در مغزشان امکان هرگونه عکس العمل را از آنها گرفته است.

انسانی ناتوان در جهانی پوچ! چنین است «موفقیت پدیدارشناختی» و به مفهوم دیگر اسطورهای که فضای رمانکافکائی را توصیف میکند. درست در نقطهٔ مقابل آثار پروست یا لارنس دارل قرار داریم که برای آنها واقعیت، مفاهیم ممکن متعددی دارد.

اما از هر دو حالت به نتیجهٔ واحدی می رسیم، چه دنیای آکنده از معنی (در آثار پروست، ژید، موزیل، دارل) و در برابر قهرمانی بسیار متوقع، و چه در

دنیای پوچ کافکا با قهرمان بی توقع، پیوسته به نتیجهٔ مشترکی میرسیم: دنیای رمان در دوران ما دنیائی خارق عادت و وهمی است. چه این خرق عادت در وفور معنی باشد و چه در پوچی و فقدان معنی.

تأثیر این نویسندگان به تدریج ظاهر شد. از کافکا تا سال ۱۹۳۸ چندان چیزی به فرانسه و به زبانهای دیگر ترجمه نشده بود و در کشور خودش هم او را چنان که باید نمی شناختند. هنری جیمز را نیز فرانسویان پس از جنگ دوم جهانی کشف کردند. اولیس جویس، مدتهای مدید اجازهٔ انتشار در انگلیس نداشت. آثار پروست و هنری جیمز در حوالی ۱۹۳۰ الهام بخش گروه بلومزبری و ویرجینیا وولف بودند. ناتالی ساروت نیز پس از ۱۹۳۸ بود که به نوبهٔ خود از ویرجینیا وولف تأثیر پذیرفت. تأثیر پروست در فرانسه پس از طی مسیری ویرجینیا وولف تأثیر پذیرفت. تأثیر پروست در فرانسه پس از طی مسیری به سوی انگلیس و بازگشت مجدد بود که ظاهر شد. در سال ۱۹۴۷ ساموثل بکت هنوز یگانه پیرو جویس بود تا اینکه در ۱۹۵۳ با نسل آلن ـرب گریه و میشل بوتور الهام گرفتن از پروست و جویس شکل منظمی پیداکرد.

با این همه بین سالهای ۱۹۲۵ و ۱۹۳۵ اولین بروزات شیوهٔ پروستی ظاهر شد. با خواندن اثر پروست، هنوز به صورت ابتدائی، کشف میکردند که چگونه می توان در رمان، با سطوح مختلف زمان و مکان بازی کرد و تکههای واقعیت را بر روی هم لغزاند و از یکی به دیگری انتقال داد. در سال ۱۹۲۵ آندره ژید در نوشتن سکه سازان Les Faux monnayeurs در عین حال که از داستایفسکی الهام گرفته بود تا حد زیادی از سبک کار پروست نیز استفاده کرد. در ۱۹۲۸ آلدوس هکسلی در رمان سمفونیک کنترپوان ۲۹۲۸ کا رمان نابینا در ساختمان ظریفی داشت همین روش را به کار برد و در ۱۹۳۶ با رمان نابینا در خوده فرم Polyphonique و بسیار ذهنی بود، فرم

منظمی از زمان بروستی را ارائه داد. و باز از سال ۱۹۳۱ بود که ژول رومن در رمان ۲۷ جلدی راد مردان ۱۹۴۷ \_ ۱۹۳۲) les hommes de bonne volnté بي آنکه کاري به بازي در زمان داشته باشد و با استفادهٔ موزائيکوار از همزمانی حوادث در مکانهای مختلف استفاده کر د و رمانی به وجو د آور دکه در عین ساده و ظریف بو دن روایت ساده نبو د و حماسهٔ پر جنب و جوشی بو د نظير خانوادهٔ بودنبروک Buddenbrooks اثر تو ماس مان با بينوايان و بكتور هوگو. در سالهای ۱۹۳۰ تا ۱۹۳۳ روبرت موزیل Robert Musil (۱۹۴۲\_۱۸۸۰) نویسندهٔ اتریشی رمان مرد بی خاصیت Der man ohne eigenschaften را نوشت بی آنکه تأثیری از همعصران خود پذیرفته باشد. برای این کتاب که تا سال ۱۹۵۷ در فرانسه ناشناخته بود و تا سال مرگ او در آلمان و میهن خودش اتریش نیز چندان شهرتی نداشت، شاید هیچ عنوانی مناسبتر از مرد بي خاصيت نبو د. وجو د «اولريش» Ulrich به عنوان شخصيت اصلي ساختگي نتیجهاش درهم ریختن تعادل داستانی در کتاب است، تا آنجا که اولریش بازی دراماتیک و تراژیک رمان را رد می کند. بر عکس «دون کیشوت» که حرکات خنده دار و مبتذل خو د را به جای اعمال درخشان داستانی میگیر د، اولر بش در دل حوادث داستانی زندگی میکند، بی آنکه آنها را باورکند و قبولشان داشته باشد. نتیجه یکی است.

اولریش، آن گونه که موزیل او را معرفی میکند، از اسطورهٔ ماجرا یا عشق یا تصویر روانشناختی و اجتماعی که معمولاً سازندهٔ رمان است فراری است، او که خود در مرکز رمان قرار گرفته است منکر رمان است: جالب توجه است که این مرد سی و دو ساله از داشتن هر شغلی، هر وظیفهای و هر تخصصی منصرف شده است. او که درجهٔ ستوانی داشت، می توانست در آینده سرهنگ یا ژنرال شود، اما استعفا داده است، ریاضی دان است و می توانست مهندس یا استاد دانشگاه شود، که در سال ۱۹۱۳ در اتریش بسیار مورد احترام بود، اما از بین سمت اجتماعی «به عنوان اینکه جاه طلبی است منصرف می شود.» او به

صورت متفنن درآمده است، متفنن بی عشق و علاقه: «در یکی از روزها اولریش، حتی از اینکه امیدی برای آینده باشد منصرف شد.» و آنگاه «به این نتیجه رسید که از زندگیش به مدت یک سال مرخصی بگیرد، تا در این مدت بتواند بهترین راه کاربر د قابلیتهای خودش را جستجو کند.»

در مرد بی خاصیت، دو مضمون بزرگ موزیل، مضمون های یک انسان اخلاقی ولی ناامید است: انقراض من در انسان و انحلال تمدن بر گرد او. این مضمون را در عین حال می توان در کار کافکا، ژولین گرین Julien Green، شهینگلر و جویس پیداکرد. و باز حیرت آور است که نویسندهای متنی را در اشپینگلر و جویس پیداکرد. و باز حیرت آور است که نویسندهای موجود در نیمهٔ دربارهٔ دوران ۱۹۱۳ نوشته باشد، اما در آن نگرانی های موجود در نیمهٔ دوم قرن را دربارهٔ سرنوشت تمدن پیداکنیم یعنی: افراط در آگهی و تبلیغات، افزایش جمعیت، پیش بینی بیمههای اجتماعی، کمیته برای صلح جهانی، افزایش جمعیت، پیش اینی بیمههای اجتماعی، کمیته برای صلح جهانی، رای کارمندان بی مسکن، سرمستی سرعت، اسباب و اثاث اضافی و برای کارمندان بی مسکن، سرمستی سرعت، اسباب و اثاث اضافی و برای کارمندان بی مسکن، مجلههای رنگی... ضمناً می بینیم که موزیل درسهای شبانه، فن سالاری، مجلههای رنگی... ضمناً می بینیم که موزیل داستان اثر خود را در قدیمی ترین کشور اروپا قرار داده است. بدین سان می توانیم او را نویسندهای پیشگو و غیب دان بشماریم... و به یاد کافکا می افتیم که اردوگاههای مرگ را پیش بینی و تشریح کرده بود.

چند نویسندهٔ دیگر نیز در شمار دست اندرکاران این دگردیسی هستند که معرفی آثارشان ضرورت داشت ،از جمله هرمان بروخ نویسندهٔ دیگر اتریشی با آثار بزرگی نظیر مرگ ویرڈیل و خوابگردان. لارنس دارل انگلیسی با اثر چهارجلدی خود ربعهٔ اسکندریه که در آن یک ماجرا را چهار بار، در هر جلد از زبان یک نفر نقل کرده است و بالاخره ارنست یونگر آلمانی با رمانهای متعددش که بحث دربارهٔ آنها از حوصلهٔ این مقال خارج است. فقط در صفحات آینده بحث مختصری دربارهٔ هرمان بروخ خواهیم داشت.

# رمان نو ۱

صفت نو فی نفسه، نه بهتر از صفت دیگری است ونه بدتر، بلکه به خودی خود بر چیزی دلالت نمی کند و از دیرباز می دانیم که این صفت در ادبیات ما به همهٔ آثار بزرگ گذشته که نمایانگر این تحول دائمی و ضروری قالبها بوده اند اطلاق شده است. تحولی که بدون آن هنر داستان نویسی، و به طورکلی هنر، نه می تواند پیش برود و نه زنده بماند (اثر استاندال نیز به اندازهٔ اثر پروست «نو» بوده است). پس اگر در آغاز دههٔ پنجاه، این صفت دقیقاً برای نشان دادن نوع خاصی از رمان به کار رفته است که برخلاف سنت رایج شکل نشان دادن نوع خاصی از رمان به کار رفته است که برخلاف سنت رایج شکل گرفته بود، طبعاً می بایستی دلائلی خاص داشته باشد. تنها از پرتو اصل آثار و نیز اصولی چند می توان به این دلائل پی برد.

### ۱\_چارچوبهٔ نظری و عقیدتی

از برخی دادههای کم اهمیت نباید غافل بود. اگر ناشر جوانی به نام ژروم لندون Jerome Lindon مسئولیت انتشارات مینوئی Minuit (نیمه شب) را به عهده نگرفته بود و همزمان با فعالیت سیاسی متهورانه، به چاپ و انتشار یک رشته کتابهای غریب دست نمیزد که ناشران دیگر از چاپشان ابا داشتند، شاید هرگز «رمان نو» به وجود نمی آمد. این نام معمولاً می تواند این تصور را ایجاد

کند که پای گروه و نهضت و مکتبی در میان است: اما چنین تصوری اشتباه است، زیرا آثار نویسندگان رمان نو هیچ شباهتی با هم ندارند اما یک رشته از شرایط تاریخی، اجتماعی و اقتصادی این تصور را تقویت کرده است. لوسین شرایط تاریخی، اجتماعی و اقتصادی این تصور را تقویت کرده است. لوسین گلدمن Goldman (۱۹۷۰ ــ ۱۹۷۰) به هنگام تحلیل این شرایط به این گمان رسیده است که این ادبیات تازهٔ داستانی، در عصری پیدا شده بود که تحولات جامعه، ظهور پدیدههای تازه و انفعالی شدن روزافزون افراد در یک نظام مصرفی منجر به این می شد که برای اشیاء نوعی بر تری نسبت به آدمها قایل شوند (فراگرد چیزوارگی Réification که لوکاچ مطرح کرده است). گولدمن با توجه به این دید خبر از ظهور رئالیسم تازهای داده است که در آن بر تری با «شیء» خواهد بود. در واقع به نظر می رسد او فراموش کرده است که ماجرای «رمان نو» شاید در درجهٔ اول یک ماجرای دآل (Signifiant) است و اگر انقلابی روی داده است، در درجهٔ اول حاصل کسب آگاهی نسلی از نویسندگان از نقش وی داده است، در درجهٔ اول حاصل کسب آگاهی نسلی از نویسندگان از نقش قالب های کلامی و صور بلاغی، قدرتهای «موّلی» نوشته و زبان در همهٔ قادرینش های داستانی است.

تردیدی نیست که این کسب آگاهی برضد اگزیستانسیالیسم بوده است که در ادبیات برای «پیام» حق تقدم قائل بود و نوعی گفتمان متعهد را می پسندید که در حوالی ۱۹۵۰ با قدرت ضعیفی به میدان تأثیرگذاری در تاریخ قدم گذاشته بود. (رمان نو همزمان بود با جنگ الجزایر و بازگشت ژنرال دوگل به قدرت). عقبنشینی اگزیستانسیالیسم محسوس بود و هرچند که می شد درسهائی از شیوهٔ نگارش سارتر یا کامو (که با وجود این رُب ـگریه انتقاد ازاو را فراموش نکرد) گرفت، نویسندگان از تورّم کلامی، «عقاید» و پرگوئیها دور می شدند: توسل به اشیاء و به صور توصیفی، درمان این پرگوئیها دور می شدند: توسل به اشیاء و به صور توصیفی، درمان این بیماری ها و ابراز نوعی بی اعتمادی به آنها بود. ضمناً ترجیح می دادند که از بیماری ها و ابراز نوعی بی اعتمادی به آنها بود. ضمناً ترجیح می دادند که از به بعد، به آثار مهم ادبیات جهانی متکی باشند که نویسندگانشان در نیمهٔ اول قرن بلند پروازی هائی در ساختار و شکل اثر از خود نشان داده و در عین اول قرن بلند پروازی هائی در ساختار و شکل اثر از خود نشان داده و در عین

#### ۱۰۸۲ / مکتبهای ادبی

حال معنی تازهای به ترکیب و دید داستانی داده بودند: جویس، فاکنر، کافکا، ویرجینیاوولف، و کمی بعد بورخس؛ و در نحلهٔ فرانسوی، پروست. نویسندگان رمان نو این وجه مشترک را دارند که این تأثیرات را عمیقاً درونی کردهاند. بهتر است اضافه کنیم که سینما، این هنر برتر قرن بیستم نیز، همانگونه که تعدادی از اولین متون نظری شان نشان می دهد، برنوشتهٔ آنها و تلقی شان از داستان تأثیر گذاشته است.

مجموعهٔ این شرائط و تأثیرات به نوعی پژوهش منجر شد و به سرعت شکل کوششی راگرفت برای قرار دادن یک زبان روائی که در درجهٔ اول در سطح صوری «عمل میکرد» به جای رمان سنتی. رولان بارت Roland سطح صوری (۱۹۸۰ میکرد» به جای رمان سنتی. رولان بارت ۱۹۱۵) Barthes آل ژب گریه (در سالهای ۱۹۵۴ و ۱۹۵۵) منتشر میشد و تفسیرهای انتقادیش اهمیت تعیین کنندهای برای این نوع ادبی نوزاد داشت، آن را «ادبیات عینی» (Objective) یا ادبیات تحت اللفظی (Littérale) مینامید و از اینکه میدید این نوع ادبی میخواهد «حتی قالب داستان راگندزدائی کند.» و شاید بتواند شرائط «غیرشرطی شدن خواننده را در قبال هنر ماهیت گرای بورژوائی فراهم آورد.» سخت خوشحال بود.

## ۲\_راهها \_بدگمانیها، پژوهشها

حقیقت این است که این تجربه از خلأ سر بر نیاورده بود. از یک دهه قبل راه های تازهای گشوده شده و زمینه های ناشناخته کشف شده بود. نمی توانیم از رمان نو سخن بگوئیم بی آنکه به خاطر بیاوریم که آثار بکت و ناتالی ساروت از دههٔ چهل شکل گرفته و راه را برای پژوهش های آینده گشوده بودند.

ساموئل بکت نوشتن وات Watt را در ۱۹۴۵ به پایان میبرد و مونی Murphy را در ۱۹۴۷ منتشر میکند. او که آثارش را به دو زبان فرانسه و انگلیسی مینویسد، در هر دو زبان نوعی زبان داستانی ابداع کرده است که در آن طنز ایر لندی و ریشخند به سرعت در کنار نوعی لحن تراژیک نوشته جای خو د را باز می کنند. اما باید منتظر انتشار مولوی Molloy در ۱۹۵۱ بود تا ایعاد حقیقی آثار او آشکار شود. این کتاب خواننده را به حیرت می اندازد، تکان می دهد و يريشان ميكند. اما مانند يديدهاي تازه و بي سابقه خود را تحميل ميكند. برنار بنگو B. Pingaud که این مسئله را به خوبی تشخیص داده است میگوید: «از سال ۱۹۵۰ مسئلهٔ اساسی ادبیات مسئلهٔ «یوچی» است. اولین خوانندگان مولوی آن را کاملاً دریافتهاند و انسان باید کور باشد تا آن نفی ریشهای را که در این رمان دست اندرکار است نبیند. یکی آن را «اودیسهٔ هیچ انگاری» میخواند، دیگری «وقایمنگاری فساد و تلاشی» نام میدهد، سومی، به اعتراض، از «اقدامی برای بی اعتبار ساختن انسان» سخن میگوید [...] بکت عصیان نمی کند، ارائه می کند. او برای داوری دربارهٔ یوچی در بیرون از آن قرار نمی گیرد: در درون آن مسکن می سازد، به میل خود در آن بیهو دگی اولیه فرو مى رودكه قهر مانانش از آن خلاصي ندارند. اما چون كلمات، در هر حال، به چیزی دلالت میکنند، در اینجا به سوی خو د زبان بر میگر دند. برای نخستین بار در مولوی ادبیات می کوشد که فقط خودش را نشان دهد، و وقتی که ماكس ـ بل فوشه Max-Pol Fouchet از «حجم شاعرانة» این اثر سخن می گوید، عملاً بر غرابت و تازگی حقیقی آن است که اهمیت می دهد؛ یعنی که این حماسهٔ استهزاء آمیز، در درجهٔ اول حماسهٔ زبان و ماجرای واژگان است.»

بکت در کتابهای بعدیش: مالون می میرد Malone meurt (۱۹۵۱)، نام ناپذیر است (۱۹۵۱) در تصویر نوعی (۱۹۶۱) در تصویر نوعی (۱۹۶۱) در تصویر نوعی «تقلیل انسان» باز هم فراتر می رود و بر تعداد شخصیت های خزندهٔ محتضر و کرم وارکه در پرت و پلاگوئی های خویش غرق می شوند می افزاید (در عین حال بکت در تئاتر خود به آنها نوعی زندگی و حضور نمایشی می دهد. به عنوان مثال در در انتظار گودو (۱۹۵۲) اماکار کلام در این میان تعیین کننده

۱. دربارهٔ نمایشنامه های بکت قبلاً در فصل تئاترنو به تفصیل بحث شده است.

است: کلام به ویرانی، سکوت و به مرگ رهبری میکند، اما تقریباً اصل داستان را و مادهٔ داستانی بنیادین کتاب را تشکیل میدهد. به این ترتیب، مرحله ای پشت سر گذاشته شده است. نوع تازهای از رمان هرچند که منطق آن به طور غم انگیزی استهزا آمیز باشد دیگر نمی تواند خارج از «کارکرد» زمان و ساختمان روائی آن وجود داشته باشد.

ناتالی ساروت Nathalie Sarraute ( ۱۹۰۲ ) نیز بسیار زود، اندیشیدن دربارهٔ مسئلهٔ رمان مدرن را آغاز کرده است. از همان سال ۱۹۳۹ با دادن عنوان ترویسم Tropismes (واکنشها) به یکی از آثار اولیهٔ خودکلمهای ابداع کردکه برای توصیف نوعی کاوش «روانی \_نوشتاری» با نگارشی ظریف و حرکات نامحسوس ضميركه نويسنده خود را تسليم آنها ميكرد، رواج فراوان پيداكرد. گذشته از آن، سارترکه در ۱۹۴۹ مقدمهای بر اولین رمان او تصویر یک ناشناس Portrait o'un inconnu نوشت، در حالی که به آن رمان عنوان «ضد رمان» (عنوانی که می توانست، به یک مفهوم، به رمان نو در مجموع خود اطلاق شود.) می داد، توجه خواننده را به جنبهٔ اعتراضی که در این آثار وجود داشت، جلب كرد. ضمناً خود ناتالي ساروت نيز در مجموعهٔ مقالاتي كه تحت عنوان عصر بدگمانی ۱ L'ère du soupçon فراهم آورده بود، به روشنی، مقاصد و یا بهتر بگوئیم «سؤالهای» خود را مطرح می کرد. می گفت که «بدگمانی» کشف نوعی سوءظن متقابل بین نویسنده و خواننده است دربارهٔ صحت یا اعتبار برخی از مفاهیم (به ویژه مفهوم «شخصیت»)که سابقاً به خوبی کارآمد بودند و حال آنکه امروزه فرسوده شدهاند. پس این ضرورت احساس می شود که انواعی از قالبهای داستانی جایگزین شوند که همان قالب های «رمان بالزاکی» نباشند. ساروت به سهم خود نوعی کاربرد ناییوسته، موجز و دقیق زبان روائی را پیشنهاد میکردکه از خلال بافت محکم گفتگوها و «گفتگوهای مخفی» (که

۱. این کتاب را آقای اسماعیل سعادت ترجمه کردهاند و چاپ دوم آن در سال ۱۳۶۴ از سوی انتشارات نگاه منتشر شده است.

ایوی کامیتن بارنت Ivy compton-burnett (۱۹۶۹ یے ۱۹۶۹) نو بسندهٔ انگلسس ذوق آن را در وی ایجاد کرده بود) برخوردهای بی شمار و خشونتهای دائمی را که جوهر زندگی ضمیر آدمی هستند بازسازی کند. او با صبر و حوصله و به خوبي، در یک رشته کتابهائي برگرد ماجراهاي بيهودهٔ بورژوائي و خانوادگی، مجموعهای از تروپیسمها و «قالب»های کوتاه و درهم پیچیده را فراهم می آورد: مارترو Martereau (۱۹۵۳) آسماننما Le Planetarium (۱۹۵۹)، میره های زرین Les Fruits d'or ) و در سالهای بعد، صدایشان را می شنوید؟ (۱۹۷۲) Vous les entendez و کودکی Enfance). رمانهائی که با شبوهٔ مخصوص خود شهادت اجتماعي دربارهٔ دنياي محدودي به دست مي دهد كه ناتالی ساروت آن را \_ همان طور که پروست دنیای خود را میشناخت \_ خوب می شناسد. اما به ویژه به خشونت ضمنی نهفته در هر زبانی که به درجهٔ معینی از باروری رسیده است، این امکان را میدهد که در چارچوبهٔ «سلولهای» داستانی از نوع تازه بیان شود. پس سخن از نوعی رمان پژوهشی در میان است، اما نه از نوع آزمایشگاهی که در آن رئالیسم اجتماعی یا روانشناختی در برابر جریان آزاد تخیل داستانی از میان نمیرود، بلکه یژوهشی که تلاشی است برای منفجر ساختن بنای سنت و تر دید در آن طرز تلقی از داستان نویسی که قراردادی شده است.

#### ٣۔ توصيف بصري

این تردید و بی اعتبارسازی را آلن ژب ـگریه Alin Robbe-Grillet ( ۱۹۲۲ ) بازهم به صورت قاطع تری اعمال کرد.اگر نام او به طورکلی ارتباط تنگاتنگی با اندیشهٔ رمان نو دارد از این روست که هیچ کسی بهتر از او احساس نگارشی تازه و قطع رابطه هاثی را که در این نگارش ایجاب می کند نداشته است. او این مسئله را در نخستین مقالات نظری خویش به خوبی تحلیل کرده است. این مقاله ها به رغم شیوهٔ بسیار تجربی شان تصویرگر خود آگاهی

حادی از مسائل رمان مدرن هستند. راهی برای رمان آینده Une voie pour le roman futur) سراسر ادبیاتی راکه بر پایهٔ تقدم روانشناسی و «اعماق درون» بنا شده است به محاكمه مي كشاند. متافيزيك انسان مدارانه راكه اين ادبیات بر آن متکی است افشا میکند و میگوید: «دنیا نه با معنی است و نه بی معنی. فقط هست. و جالب توجه ترین نکته همین است. و ناگهان این بداهت با چنان نیروئی به ما ضربه میزند که بر ضد آن هیچ کاری از ما بر نمي آيد. به يكباره همهٔ ساختمان زيبا درهم ميريزد: وقتي كه ناگهان چشم باز میکنیم، یکبار دیگر ضربهٔ این واقعیت سرکش که تظاهر میکردیم از عهدهاش بر آمدهایم بر ما فرود می آید. در اطراف ما اشیاء، بی اعتنا به گروهی از صفات جان گرایانه یا خانگی که به آنها دادهایم سرجای خود هستند. سطح آنها صاف و هموار، دستنخورده، بدون درخشش مشکوک یا شفافیت است.» رب ـگریه نتیجه میگرفت که ضرورت دارد، با نوشتهای دلالتگر و توصیفی، این سطح را محسوس کنیم و به سراغ «قلب رومانتیک اشیاء» نرویم. در طبیعت، اومانیسم، تراژدی Natur, humanisme, tragedie) نشان می داد که چنین نوشتهای پادزهر ضروری هرگونه گفتمان داستانی اشباع شده از «انسان گونه انگاری» (Anthropomorphisme) است که استعاره در آن حاکم است و کامو و سارتر هم نتوانستهاند در دام آن نیفتند. به نظر او «تراژیک کردن» دنیا اساس چنین نوشتهای بود و نجات از آن امکان نداشت مگر با انصراف از تعدادی «مفاهیم منسوخ» از قبیل شخصیت پردازی، سرگذشت، تعهد، تقابل بين قالب و محتوا؛ و تسليم به انضباط دقيق توصيف صفت «بصری» صفتی که به «اندازه گیری، تعیین موضع، تحدید و توصیف قانع باشد باید «راه دشوار هنر داستانی تازه» را نشان دهد.

رُب ـ گریه کوشیده است تا کارآمد بودن این «توصیف خلاق» را که ژان ریکاردو Jean Ricardou ) بعدها تئوری آن را داد، در آثار خود نشان دهد. در اولین اثرش پاک کنها ۱۹۵۳) Les Gommes هرچند که به

نوعی طرح رمان پلیسی وفادار مانده است که از سمبولیسم و تمثیل نیز بی بهره نست، از همان آغاز لحنی تازه و غیرعادی بیدا میکند که خواننده را وادار می سازد وارد عرصهٔ ادراکی شود که به دقت ترسیم شده است و نیز تسلیم نوعی فاصله گذاری با متن و «دیدی متفکرانه». (برای بادآوری عنوانی که رُب ـ گر یه به تعدادی از داستانهای کو تاه عکسهای فوری Instantanés رُب ـ گر خود داده است) در دو اثر چشم چران ۱۹۵۵) Le Voyeur) و حسادت La Jalousie (١٩٥٧)، هدفهائي راكه دنبال مي شود دقيق تر اعمال مي كند، اما در جهت ساختاری پیچیده تر و تر تباتی که در مقابله با خیال پر دازی قرار دادی رمانها، درست مانند یک نظام ضدخیال پردازی عمل میکند: سیاهه برداری سرد و عینی اشکال و اشیاء، عمل مصرانهٔ نگاه، دیالکتیک حضور و غیاب، درهم ریختن حساب شدهٔ توالی زمانی، بی طرفی محض زمان، همهٔ اینها دست به دست هم می دهند و نوشته را از حالت مألوف خو د دور می کنند. در هزار تو Dans le labyrinthe) نوعی رؤیا در بیداری است [سرباز گمشدهای هرچه پیش می رود بیشتر می بیند، اما تصاویر در نظرش محو و درهم می شود و صورت وهمی و پریوار به خود میگیرد.] اما ادامهٔ کار رُب ـگریه به شیوهای بسیار تازه و غیر منتظره، همان تلاشهای اولیهٔ خود را با توسل به نوعی نفسانیت حساب شده ادامه می دهد که در آن نگاه و «فاصله» نقش اساسی دارند: نفسانیتی بازی گونه که چشم چران به نوعی طلیعهٔ آن بود و کتابهائی مانند میعادگاه La Maison de rendez-vous) و طرحی برای انقلاب در نیویورک Projet pour une revolution à New York)، در چارچو بهٔ تغییراتی دلبخواه در طرح قالبی رمان های پرماجرا یا خشونت مربوط به برخی اسطورهها یا وسوسههای دنیای مدرن آن را تصویر میکنند. این بازی به نظر عبث می آید اما رب گریه از وقتی که با هنر سینما سر و کار پیدا کرده اختصاصاً به آن علاقمند شده است. او با نوشتن سناریوی سال گذشته در مارین باد Année dernière à Marienbad) لـ (۱۹۶۹) برای آلن رنه وارد عالم سینما شد. این اثر یکی از برجسته ترین آثار او و بیانگر ذوق ابداع او در امر صورت هنری است. از آن پس رُب گریه از فیلمسازی دست برنداشته و خود دوربین به دست گرفته است. از جاودانه L'Eden et تا بهشت و بعد après موانی «سینه ـ رمان» را نیز دوستن فوع ادبی «سینه ـ رمان» را نیز ادامه داده است. از آن جمله است لغزشهای فزایندهٔ لذت Glissements progressifs ادامه داده است. از آن جمله است لغزشهای فزایندهٔ لذت ۱۹۷۴) du plaisir آن جمله است لغزشهای فزایندهٔ لذت ۱۹۷۴) که از آن خاطرات مثلث طلائی Topologie d'une cité fantôme (۱۹۷۶)، خاطرات مثلث طلائی Topologie d'une cité fantôme و یژه جن اورش خاطرات مثلث طلائی که به سفارش یک دانشگاه آمریکائی به قصد آموزش تدریجی دشواری های زبان فرانسه نوشته شد و در آن شیوهٔ بازی و بازی با تغییرات قالبی نشان می دهد که رب ـ گریه چیزی از اسلوب اولیهٔ خود را از تعییرات قالبی نشان می دهد که رب ـ گریه چیزی از اسلوب اولیهٔ خود را از دست نداده است.

آثار وی، هرچند که آن وزن و انسجام آغازین را تا حدّی از دست داده است، ولی با سازش ناپذیری و حس حاد بازیهای بصری و تصنعهای خلاقهٔ زبان، از بهترین نمونههای رمان نو است.

#### ٤-قالبها، رمان، ساختارها

میشل بو تور Michel Butor ) هم همزمان با رمانهای خود، اندیشه های انتقادی دربارهٔ مسائل رمان انتشار داده است. بی تردید وی یکی از نخستین کسانی است که از رمان به منزلهٔ پژوهش Roman comme recherche نخستین کسانی است که از رمان به منزلهٔ پژوهش است که «رمان آزمایشگاه (۱۹۵۵) سخن گفته و بر این اندیشه پای فشرده است که «رمان آزمایشگاه داستان پردازی است.» بحثی که به اشکال مختلف در مقالاتی که اثر سه جلدی او فهرست ها Répértoirs را تشکیل می دهد از سر گرفته شد. در این اثر فرهنگی متنوع با تجربهٔ غنی در امر مطالعه، پاسخگوی سؤال «فنی» مداومی است دربارهٔ ادبیات. و طبیعتاً در چارچوبهٔ آثار خلاقه است که بو تور نشان می دهد دربارهٔ ادبیات. و طبیعتاً در چارچوبهٔ آثار خلاقه است که بو تور نشان می دهد

رمان چگونه می تواند «قلمرو پدیدار شناختی برتر و موضع برتری باشد برای مطالعة ابن نكته كه واقعبت حكونه بر ما آشكار مرشود با حكونه مرتواند آشکار شود.» در یکی از اولین کتابهایش پاساز میلان Passage de Milan (۱۹۵۴) که ساختی نسبتاً سنتی دارد، کوشیده است در «کنته بوان» contrepoint و همرویدادی (simultanéisme) روابط پیچیدهای را که بین شخصیت های متعدد در فضای یک عمارت پاریسی برقرار می شود بازسازی کند. بر عکس، در فضای یک شهر شهر انگلیسی بلستون Bleston است که او قهر مان و راوی رمان صرف وفت Emploi du temps) را در جستجوی عجيب گذشته و حالش از خلال واقعيتي ظاهراً ملموس و عيني، اما از هم شکافته و مشکوک که حساب زمانهایش از دست می رود به حرکت وا مى دارد. و باز هم شايد زمان باشد كه محيط اصلى رمان تغيير La Modification (۱۹۵۷) مشهورترین رمان بوتور است. در این رمان چند ساعت از زندگی یک مرد در یک قطار، باکمال دقت در داستانی به صیغهٔ ندائی (دوم شخص جمع: شما) با همهٔ جزئیاتش بازسازی می شود، تا آنجاکه حتمیت یک تصمیم درونی را آشکار میسازد. درجات Degrés (۱۹۶۰) تلاشی است برای تحلیل دقیق آنچه در مدت زمانی کو تاه در دبیر ستان بزرگی اتفاق می افتد، به صورت نوعی برش عمومی و چندآوائی در زمان. این کتاب آخرین رمان حقیقی بو تور است. پس از آن، بو تور با استفاده از شیوههای «مونتاژ»، «کولاژ» و ساختهای «استریوگرافیک» به تجسم چند مکان ممتاز جهان میپردازد: ایالات متحدهٔ امریکا (موبایل ۱۹۶۲ Mobile)،کلیسای بزرگ سان مارکو در ونيز (توصيف سان ماركو ١٩٤٣ Description de San Marco) آبشار نياگارا (۱۹۶۵ 618000 litres d'eau par seconde یس از ۶۱۸۰۰۰) یس از آن به پژوهش هائی بیشتر از نوع زیبائی شناختی و بوطیقائی میپردازد اما همهٔ این آثار وجه مشترکی دارند: حالت خاصی برای تسلط بر زمان و مکان از طریق توصیف و ساختار دادن به آنها با سازمان «چند آوائی» روایت یا تصویر این پژوهش دقیق و منسجم است که مشخصهٔ بی سابقهٔ آثار بو تور رمان نویسی و در آخرین رشتهٔ رمان نویسی و در آخرین رشتهٔ آثارش (روشنگری ۲، ۳، ۳، ۴، ۱۱۱, ۱۱۱, ۱۱۱, ۱۱۱ مدهٔ خام رویاها ۲، ۳، ۴، ۴، ۳، ۲ رویاها ۱، ۱۱۱ مدهٔ خام رویاها ۱، ۲۰ ۴، ۴، ۴، ۳، ۲ رویاها ۱، ۱۱۱, ۱۱۱ مدهٔ دام ده شده از ساله ده رویکردها Matière de rêves I, II, III, ۱۷ ویکردها  $\mathcal{L}$  Travaux d'approche ) به پژوهشهائی در جهات متعدد \_ متون  $\mathcal{L}$  شوده، روایت ها، اشعار، کار با نقاشان، گفتگوها، سفرها \_ روی آورد. مطالعهٔ این آثار چهرهٔ تازه ای از او را به خواننده معرفی می کند و نشان می دهد که او شاعری است به مفهوم جهانی ترین و آزاد ترین معنی کلمه. مقالات انتقادی او در سلسلهٔ فهرستهانیز مؤید این جنبهٔ اوست.

هستهٔ مرکزی کتابهای کلو دسیمون Claude Simone ) را هم زمان تشکیل می دهد، اما به شبوهای متفاوت. این نویسنده کوشیده است پیوسته بر روی یک مادهٔ داستانی کار کند که سهم خاطره ــ در زنجیرهٔ مدت زمانی به شدت قابل درک با حواس \_ مادهٔ اصلی آن باشد. این خصیصه شاید در نوشته های اولیهٔ او (متقلب Le Tricheur، گالیور Gulliver، پرستش بهار Le (Sacre du printemps ) چندان محسوس نیست، اما در یاد Sacre du printemps و گیاه (۱۹۵۸) که نوشته در مسر «بازسازی» واقعیت محفوظ در خاطره مر افتد، كاملاً مشخص است. كلو دسيمون با جادة فلاندر La Route des Flandres (۱۹۶۱) این کار بهره گیری از بازسازی را تا حد اعلی گسترش می دهد: فصلی از شکست جنگ ۱۹۴۰ به او فرصت می دهدکه داستان چند شخصیت و فراتر از آن، یک خانواده را، در شبکهٔ فشردهای از خاطرات، اوهام و تصاویر بگنجاند که به سطح آگاهی بالا میآیند و از خلال آشفتگی حافظه سر بر میکشند تا در نظام زبان قرار بگیرند. پروست و فاکنر سخت بر کلودسیمون تأثیر گذاشتهاند. اما او پیوسته تجربهٔ خود را عمیق تر و شخصی تر کرده است: چه بر اساس یک فصل تاریخی مشخص چنان که در هتل بزرگ Le Palace (۱۹۶۲)که لحظهای از جنگ داخلی اسپانیا را مجسم میسازد و چه به صورت

بازسازی تکه تکهٔ حوادث زندگی خو بشتن به تداعی آنچهٔ در یاد مانده است. و این راهی است که کلودسیمون پس از رمان عظیم داستان Histoir) با نبرد فارسال Les Corps conducteurs) و اجسام هادي Les Corps conducteurs (۱۹۷۱) در آن قدم گذاشته است. این آثار حکایت از قدرت خلاقهٔ استثنائی او میکنند و اغلب نتیجه درخشانی راکه می توان با صبر و دقت و پشتکار در کار نگارش به دست آورد نشان میدهند. شیوهٔ نگارش سیمون یکی از اثربخش ترین شبوههای نگارشی است که رمان نو به وجود آورده است: نگارشی پر شاخ و برگ و پر پیچ و خم که ریشهها و شاخههایش تا دوردست کشیده می شود، شبکه های تداعی گر آن پیوسته در افزایش است. هر آنچه را که مخیله می تواند از حافظه بیرون بکشد به کار می گیرد، شدید ترین اهتزازهای نفسانیت و آرزوها را ضبط می کند، طومار قالبها و تصویرها را به طور خستگی ناپذیری از هم میگشاید و ابزاری است با تأثیر و نفوذی حیرت آور. چندین کتاب بسیار پر اهمیت ایجاد کرده است که همهٔ آنها بر گرد نوعی روايت واحد مي چرخند. پس از Tryptique ) و علم الاشياء Leçon de chose (۱۹۷۶)، اثری به عظمت زراعی ها Georgique) این احساس کمال و انسجام را قوت مى بخشد.

#### ۵\_مسيرها

رمان نو از کجا آغاز می شود و در کجا پایان می گیرد؟ پاسخ به این سؤال چندان آسان نیست. کتابهای فراوانی وجود دارد که به رمان نو نزدیکند و در عین حال با آن متفاوتند. یا در عین حال که به راههای دیگری رفتهاند تأثیر رمان نو در آنها محسوس است. برای آثاری از نوع آثار روبر پنژه که بر پایهٔ ابداع لحن و زبان خاص ساخته شدهاند یا آثار بکت که در آنها تکرار ریزه کاری های گفتار (و اغلب گفتاری مسخره و هجو آلود) بیشتر از کارکرد نگاه عمل می کند، باید جای خاصی در نظر گرفت... در آثار کلود اولیه C. Ollier

) از قبيل ميزانسن Maintien de منظ نظم ١٩٥٨)، حفظ نظم Maintien de (۱۹۶۲) (۱۹۶۲) و شکست نولان Echec de Nolan، همان شبوهٔ رب که به ا مشاهده میکنیم باکمی تأثیریذیری از بورخس در انتخاب نوع داستان و نیز تمایلی به جاذبهٔ ماجراهای سرزمین های دیگر یا بافت پلیسی با توجه به تمایز «متنى». بالاخره آثار ژان ريكاردو، از قبيل رصدخانه كن Observatoire de Canne (۱۹۶۱)، فتح قسطنطنيه la Prise de Constantinople)، انقلاب هاي كرجول Revolutions minuscules، که در آنها نیز اتحاد تنگاتنگ بین کار روی نوشته و تحلیل نظری مشاهده می شود. در آثار نظری وی نیز که حائز اهمیت فراوان در معرفي رمان نو است اين اتحاد را ميبينيم: مسائل رمان نو است اين اتحاد را ميبينيم: Pour une théorie du Nouveau roman مدخلي بر نظ به رمان نو (۱۹۶۷)، مدخلي بر نظ به رمان نو به این مسیرهاکه نشانگر تأثیر رمان نو در شیوههای مختلف نویسندگی هستند باید مسیرهای دیگری را هم اضافه کرد. در آثار کاملاً متفاوتی مانند آثار ژان کرول Jean Cayrol ( ۱۹۱۱ \_ ) به ویژه در سالهای اخیر، کلودموریاک Claude Mauriac که از چندی پیش به «مکتب نگاه» متمایل شده است. (شام در شهر Le Diner en ville و آگراندیسمان Agrandissement)، آثار مارگریت دوراس Marguerite Duras (۱۹۱۶ ــ ۱۹۱۶) که به ویده از شیفتگی لول و. استين (١٩۶٤) له Ravissement de Lol V. Stein) تا بيماري مرگ La Maladie de la mort) اهمیت فوق العاده ای پیدا کرده است. آثار ژي. م. ژ. لوکلزيو J.M.G. Le Clezio ) ، از صورت مجلس Proès Georges Perce تا يرهوت (١٩٨١) و بالاخره زرزيرك Désert تا يرهوت (١٩٨١)، و بالاخره (۱۹۳۶ ـ ۱۹۳۶) که اثر او با عنوان زندگی، طریقهٔ استعمال La vie mode d'emploi یکی از حیرت آورترین نمونههای امکانات متعدد رمان مدر ن است.

همچنین باید یادآوری کرد که همهٔ انواع ادبیات پیشرو در دههٔ شصت رابطهٔ مستقیم (ولو به صورت مخالفت) با تجربهٔ رمان نو داشته است، چه در مسیر توجه به کار روی فرم و پژوهشهائی در کار «متن» که به ویژه گروه مجلهٔ بل کل Tel quel به آن پرداختهاند. در این میان به آثار فیلیپ سولرز ۱۹۶۱)، درام الا۱۹۶۰ کی (بارک ۱۹۶۲)، درام سولرز ۱۹۶۸)، ارقام ۱۹۳۸ (۱۹۶۸)، قانون ۱۹۶۸)، قانون ۱۹۶۸ (۱۹۶۸)، ژان تیبودو الا۱۹۶۸، ارقام الا۱۹۶۸، قانون ۱۹۶۸، قانون ۱۹۶۸، ژان تیبودو الا۱۹۶۵، ارقام الا۱۹۶۸، قانون الا۱۹۶۸، ژان پی بر فه الا۱۹۶۸ کی الادری الاد

در مجموع، باروری جریان رمان نو با آنچه گفته شد روشن می شود. می توان گفت آثاری که با این عنوان عرضه شده سختگیر و پرمدعا بوده است و خوانندگانی هم که داشته است خود اشخاص نوگرا بودهاند. توجهی که این آثار در فرانسه و نیز در کشورهای دیگر برانگیختهاند، پژوهشها و تفسیرهائی که الهام بخششان بودهاند، «جهش» عظیم نظری و زبانشناختی که به دنبال این جریان به وجود آمده و کارهای برجسته ای که روی «متن» انجام گرفته است، و بالاخره گسستهائی که در زمینهٔ ایدئولوژیک سبب شده است نشان می دهد که این آثار در آغاز نیمهٔ دوم قرن بیستم ادبیات فرانسه و جهان را به طور قاطم تحت تأثیر قرار داده اند.

### رمان و اندیشه

آندره مالرو در اواخر عمرش (۱۹۷۲) گفت: «وجه امتیاز ما بر استادان مان در بیست سالگی، حضور تاریخ است. برای آنها هیچ چیز تغییر نکرده بود، ولی ما در بطن تاریخ به دنیا آمدیم و تاریخ همچون تانکی از روی ماگذشت.» در قرن بیستم فشار تاریخ بودکه رمان نویس را مجبور به اندیشیدن کرد. دو حنگ بزرگ جهانی، ظهور حکومتهای تو تالیتر با جبارانی همچون هیتلر و استالین و موسولینی در قلب اروپای آزاد و حجم عظیم کشتارها و فجایعی که به بار آمد، دیگر نگذاشت که نویسندگان به برج عاج خود پناه ببرند چنان که گفتی هیچ حادثهای روی نداده است، تجارب صوری خود را ادامه دهند. خود مالرو تمام رمانهائی که نوشت حاصل تجارب شخصی او از جنگ و انقلاب بود: انقلاب چین، جنگ داخلی اسپانیا، جنگ دوم جهانی. اما (چنان که در جلد اول این کتاب دیدیم) سرانجام روزی رمان نویسی راکنارگذاشت و مستقیماً به نقد هنری یا بحث مستقیم از خاطرات خویش پرداخت. پروست جنگ اول جهانی را وارد جلد آخر اثر عظیم خود در جستجوی زمان از دست رفته (زمان بازیافته Le Temps retrouvé) کرد. ارنست یونگر E. Junger در روی صخرههای مرمرین ( Auf den Marmorklippen (۱۹۳۹ برای روایت جنگ نوعی قالب تمثیلی پیداکرد. دوران هیتلر دکتر فاوستوس (۱۹۴۷) Doktor Faustus را به توماس مان و دوران خفت Temps du mepris (۱۹۳۵) را به مالرو الهام کرد.

از طرفی هم تحول تاریخ ادبیات و شکل های تازهٔ رمان دست نویسنده را به کلی باز گذاشت و به او امکان داد که هر چه می خواهد دل تنگش بگو بد. دیگر آن دوران گذشته بود که حتی هر نویسندهٔ متوسطی هم از ارتکاب به نوشتن «رمان دیدگاهی» Roman à thèse ایا داشت. دو گرایش تازه آوردن هر مطلبی را در رمان امکان بذیر ساخت. نخست آن گرایش نوشتن رمان عظیم زندگی بود و از همهٔ مسائل جهان در اثر بزرگ سخن گفتن. دو نمونهٔ این رمانها مرد بی خاصیت و در جستجوی زمان از دست رفته بود. گرایش دوم که جدیدتر بود، گرایش به انفجار قالب داستانی و فرار از قید و بند بوطیقای ارسطو و قواعد گر هافکنی و اوج دلهر ه و گره گشائی بو د که آن را دو دستی تقدیم سریالهای تلویزیونی و رمانهای یاورقی کردند و مرگ کلاسیسیسم و رئالیسم را اعلام داشتند. زیرا در یک رمان «تکه تکه» هر چیزی را می توان وارد کرد، از عقایدگوناگون گرفته تا بحث های فلسفی. نمونهٔ درخشان این نوع رمان کتاب خنده و فراموشی (۱۹۷۹) Kniha smicha a zapomneni از میلان کوندرا، لی لی بازی (۱۹۶۳) Rayuela (۱۹۶۳) از خولیو کورتاسار ۱۹۸۴ – ۱۹۸۴) و رمانهای متعددی است که فیلیپ سولرز Philippe Sollers در دو دههٔ اخیر نوشته است و عدهای از نویسندگان امریکای لاتین نیز در قالبهای گوناگون عرضه داشتهاند. در اینجا با نقل قسمتهائی از فصل «رمان اندیشه» از کتاب رمان در قرن بیستم اثر ژان ـ ایو تادیه محقق فرانسوی او نیز بحث از چند رمان مهم قرن بیستم زیر عنوان فرعی «مقاله در رمان» از همان اثر، فصل «دگردیسی رمان» را پایان میدهیم.

منظور از «رمان اندیشه» در قرن بیستم «رمان دیدگاهی» (Roman à «رمان دیدگاهی» در قرن بیستم «رمان دیدگاهی» (thèse نیست که خود نوع مشخص و حتی کم ارزشی از رمان های فلسفی است. بلکه آنچه در درجهٔ اول اهمیت قرار دارد فرم رمان است و محتوای نظری وقتی اهمیت پیدا میکند که در درون آن فرم قرار میگیرد. پس مسئله

این نیست که نویسنده رمانی بر اساس دیدگاه خود بنویسد، بلکه باید دید که در چه قالبی و در چه جائی، در رمان معاصر اندیشهٔ انتزاعی ظاهر می شود. بدین سان وقتی که مالرو در مقدمهٔ دوران خفت می نویسد که دنیای او به دو شخصیت تقلیل یافته است: قهرمان و مفهوم زندگی از دیدگاه او، در واقع از نوعی قالب ممکن سخن می گوید: یعنی در اینجا، اندیشه، ارزش و پرسش از زندگی مانند یک شخصیت واقعی عمل می کند. آیا تناوبی بین روایت و اندیشه وجود دارد؟ آیا اندیشه ها فقط در گفتگو ظاهر می شود؟ آیا فلسفهٔ نویسنده فقط در نتیجه گیری از اثر روشن می شود؟ و یا بر عکس در رویاها و تمثیل هائی که وارد اثر شده است بیان می شود؟ همهٔ اینها به تناسب قالب اثر امکان دارد.

در عدهای از آثار حتی عنوان اثر خود بیان کنندهٔ اندیشه است. همان طور که اثر فلسفی بالزاک جستجوی مطلق La Recherche de L'absolu نام داشت، نام اثر معروف پروست در جستجوی زمان از دست رفته و حتی عناوین مجلدات مختلف آن. همچنین بیشتر آثار مالرو: سرنوشت بشر، دوران خفت و امید. همچنین راه های آزادی اثر سارتر حاکی از اندیشهای است که در خود رمان دنبال می شود.

اصول تکوین اثر بزرگ پروست نشان می دهد که نویسنده بیش از آنکه پای بند نقل خاطرات و یاد آوری دوران کودکی خود باشد، روحیهٔ فردی پژوهشگر را دارد. پروست قبلاً در سال ۱۹۰۸ اثری با عنوان برضد سنت ـ بوو کشتگو را دارد. پروست قبلاً در سال ۱۹۰۸ اثری با عنوان برضد سنت ـ بوو گفتگو با مادرش. این اثر چه مقاله و چه گفتگو نامیده شود، در رد نظریات سنت ـ بوو [منتقد مشهور] دربارهٔ روابط بین نویسنده، زندگی و اثر او بود و ارائهٔ نظریات خود به جای آن. از طریق همین گفتگوهاست که به تدریج خاطرات کودکی، زندگی در روستا ظاهر می شود و در واقع طلیعهٔ رمان بزرگ خاطرات کودکی، آغاز مسائل متعددی، دربارهٔ بیداری و رویاها، دربارهٔ نامهای می شود. در خلال آن مسائل متعددی، دربارهٔ بیداری و رویاها، دربارهٔ نامهای

اشخاص، دربارة مطالعة طبقات اجتماعي، هنرمندان يزرگ موسيقم, و بالاخره جنگ مطرح می شود. پروست در رمان بزرگ خود، اندیشه هائی را به میان م ، کشد. که با تعددشان و ارتباط شان با همدیگر در واقع به صورت مقالههای جدی در می آیند. و باز متن اثر به نوع دیگری با تجاوز فلسفه قطع می شود. زيرا پروست جامعه را به منزلهٔ «فراخنائي» ميشمارد «كه بريايهٔ قوانيني نظم یافته است.» ٔ زمینهٔ داستان این نظام قوانین راکه از مجموعهٔ حوادث اثر بر مى آيد ظاهر مى سازد. نقش راوى در اين ميان اساسى است: دخالت يک راوی اصلی که امکان می دهد آن قوانین به منز لهٔ ملاحظات و فعالیت فکری خود او تلقی شود: «بیهوده در شهر شام خوردم. مهمانان را نمیدیدم، زیرا وقتی که گمان میکردم نگاهشان میکنم، رادیوگرافی شان میکردم نتیجه اینکه باگردآوری همهٔ ملاحظاتی که توانسته بودم سر میز شام دربارهٔ مهمانان پیدا کنم. و طرح خطوطی که خود ریخته بودم، مجموعهای از قوانین روانشناختی را نشان می داد که در آن سود شخصی که مهمان در گفتگو هایش داشت تقریباً هیچ جائی نداشت سی از شخصیتهای رمان به نوبهٔ خود، برای حمل این قوانین استفاده شده است و آنان نوعی یرندگان پیغام آور و سخنگویان یک قانون روانشناختی هستند [...] ایله ترین موجو دات، با حرکاتشان، گفته ها بشان، با احساساتشان که بی اختیار بیان می شود، قوانینی را ظاهر می سازند که خود یی نمى برند، اما هنرمند در آنها كشف مى كند".» حتى لحظاتى پيش مى آيد كه یروست اثر خود را همچون یک «بیاننامه» ٔ تلقی میکند. گفتگوهای بین شخصیتهای اثر گاهی به صورتی که مقدم بر شیوهٔ رمان غربی است، برای انتقال اندیشهها و نظامهای فکری به کار میرود: مثلاً در جلد زن اسیر La Prisonnière (به صورتی که در برضد سنت بوو مکالمهٔ قهر مان اثر را با مادرش به یاد می آورد) راوی ضمن گفتگوئی با آلبرتین، عقایدش را دربارهٔ هنر و

<sup>1.</sup> Le Temps retrouvé, T. IV, P. 475.

بزرگ ترین هنرمندان شرح می دهد. یا در زمان بازیافته «سن لو» را می بینیم که دربارهٔ جنگ می اندیشد.» در جستجوی زمان از دست رفته تمام راه هائی راکه رمان فلسفی قرن بیستم در آنها قدم گذاشت آزموده است (شاید بجز تمثیل دینی Parabole که سخت مورد علاقهٔ کافکاست). با وجود این هیچ یک از نویسندگان رمانها نه موزیل، نه مان، نه هسه، نه یونگر و نه کافکا، آشکارا به نام پروست اشاره نمیکنند. در فرانسه نیز، عصر بزرگ رمان فلسفی یا اگزیستانسیالیستی، از مالرو گرفته تاکامو و سارتر و سیمون دو بووار، عصر کسانی است که در نظر آنها پروست، روانشناس محفلی، از مد افتاده و کهنه شده است. در این دوران حتی بهترین دوستانش نیز او را انکار میکنند. یادداشتهای ژان کوکتو و نیز یادداشتهای ژیدگواه بر این مدعاست. در این دوران، سوررئالیستها بی آنکه ادعای رماننویسی داشته باشند، بهترین نمونههای رمان اندیشه را ارائه دادند. از این رو تأثیر اشخاصی مانند بر تون، آراگون، کرول و ویتراک در واقع مانند ذرات رادیواکتیو بود که در فضای ادبی نیمهٔ دوم قرن بیستم پراکنده شد، ظاهراً هیچکسی تحت تأثیر آنها نبود، اما در واقع همه آن فضا را تنفس کرده بودند. در صفحات آینده خواهیم دید که چگونه رمانهای بزرگ این قرن از آنها تأثیر بذیرفت.

### مقاله در رمان

چنین قالبی تازگی ندارد. رایله پیروزمندانه در آثارش به کار برده است. روسو با استفاده از سهولت «رمان مكاتبهاي» در الدين ديگر ( La Nouvelle Héloise ) به تناوب، تحلیل های روانشناختی و گفتار های نظری را آورده است. بالزاک که از این نظر وارث رمان نویسان قرن هجدهم شمرده میشود، در برخی از رمانهای خود مقالههای طولانی دارد (بحث مفصلی دربارهٔ پاریس در دختر چشم عسلی La fille aux yeux d'or و بحث دیگری دربارهٔ اراذل و اوباش در عظمت و سفالت فواحش Splendeur et misère des courtisanes . فلوير يا بروار و بكوشه Bouvard et Pecuchet مي خواست كه همهٔ اطلاعاتي راكه معمولاً در دائرة المعارفها مي توان ديد به دست دهد. اما انتشار دائرة المعارف واقعي آن اثر را ناتمام گذاشت. رمان قرن بیستم نیز با این سنت قطع رابطه نکرد و کلاسیک ترین نویسندگان این قرن به رمان فلسفی وفادار ماندند. از جمله آناتول فرانس با جزیرهٔ پنگوئنها L'ile des pingouins) و عصبان فرشتگان La Revolte des anges). ولي همين نمونه ها انسان را به شک مي انداز د. آیا مقاله در رمان، از هر مقالهٔ جدی جداگانه کم ارزش تر نیست؟ آیا رماننویس کسی است که مطالب جدی را عامیانه و ساده می کند؟ اما مسئله به همین صورت باقی نماند. تجربههای بعدی صورتهای تازهای از این شیوه را ارائه داد. اول بهتر است از روستانی پاریس Paysan de Paris (۱۹۲۵) اثر لوئی

#### ۱۱۰۰ /مکتبهای ادبی

آراگون آغاز کنیم:

حکم محکومیتی که سوررثالیستها بر ضد رمان صادر کرده بودند، هنگامی که خود آنها هم نتوانستند از قصه گوئی دست بردارند، عملاً آنها را از قید و بندهای زیادی آزاد کرد.

روستانی پاریس بین یک مقالهٔ مقدماتی با عنوان «پیشگفتار بر نوعی اساطیر مدرن» و یک مقالهٔ نهائی با عنوان «رویای روستائی» قرار گرفته است. نظریه و شگفتیهای روزمره در روایت دو گردش از گذرگاه او پرا تا جنگل بوت ـ شومون Buttes chaumont [در شمال پاریس] به مرحلهٔ عمل درآمده است. آندره بر تون ضمن یکی از گفتگوهایش (1952 Entretiens) تعریف میکند که چگونه ضمن گردش با آراگون صورتهای داستانی ابداع می شد: «هنوز چهرهٔ او پیش چشم مجسم است که چه همراه فوق العادهای در این گردشها بود. از ساده ترین و بی خاصیت ترین نقاط پاریس هم که می گذشتیم... جنبهٔ افسانه ای و داستانی پیدا می کرد...». دوستانی پاریس با برابر نهادن مقاله و روایت مانند یک قطب منفی و قطب مثبت، قصد ایجاد جرقه ای را دارد که از ترکیب معقول و محسوس به دست می آید و این آرزوی همهٔ رمان نویسهائی است که زمانی حجو و گروه سور رئالیستها بودند.

و قبل از همهٔ آنها خود آندره برتون که دواثر رمان گونهاش، نادیا و عشق دیوانه وار سهم مقاله و روایت با عنوان و فصل بندی و غیره از هم جدا نشده است. در این آثار برتون میاندیشد و سپس غرق رویا میشود. نادیا با اندیشه ای فلسفی آغاز میشود که نویسنده آن را به «وجود» خویشتن اختصاص داده است که پیش از پیدا شدن شخصیت زن داستان آن را با «کل وجود» همسان میشمارد. ولی بدون نادیا رمان نیز وجود ندارد. اما آن سؤال فلسفی که در آغاز رمان چنین است: «من که هستم؟» در اواخر کتاب به این صورت در می آید: «چه کسی زنده است؟»، «آیا شمائید نادیا؟ آیا درست است که ماوراء، همهٔ عالم ماوراء در این زندگی نهفته است؟ من صدای شما را

نمي شنوم. چه كسى زنده است؟ آيا تنها منم؟ آيا خودمم؟»

اثر دیگر او عشق دیوانهوار به فصول بی عنوان تقسیم شده است. روایت قالبی دیالکتیکی دارد و مانند اثر دیگر او. آرکان ۱۲ ۱۷ Abcane که عامل شناسا و موضوع شناسائی (سوژه و اوبژه)،گذشته و آینده، شعر و جهان را در نقطهٔ متعالی» درهم می آمیزد.

وسوسهٔ غرب المحاتب، (مانند نامههای ایرانی مونتسکیو) معمولاً در «دیدگاهی» است در قالب مکاتبه، (مانند نامههای ایرانی مونتسکیو) معمولاً در کنار رمانهای آندره مالرو قرار می دهند. مالرو بعد از گردوبنهای آلتنبودگ کنار رمانهای آندره مالرو قرار می دهند. مالرو بعد از گردوبنهای آلتنبودگ ننوشته اما وقتی به گذشته برگردیم و به رمانهائی که نوشته است نظری بیندازیم آیا نمی توانیم ادعاکنیم که همهٔ رمانهای او در درجهٔ اول از یک رشته گفتگو تشکیل شده است که در عین حال مجموعهٔ آنها در قالب یک روایت قرار گرفتهاند. تازه در خود روایت نیز صدای نویسنده و سخن خاص او حاکم است.

سهم گفتگو در رمانهای مالرو قابل ملاحظه است. اما نه آن گونه که بعدها در کار ناتالی ساروت خواهیم دید. در سرنوشت بشر، وقتی که نویسنده، کیو Куо را به سخن گفتن وامی دارد، برای معرفی روحیهٔ او نیست، بلکه برای بیان عقاید است. هر گفتگوئی موضع مقابله بین دو عقیدهٔ مختلف و یا موافقت بین دو صدا به تناوب است. همان سان که خود مالرو دربارهٔ آثار بالزاک گفته است: «کمتر از آنچه تصور می شود، چند صدائی است ا». اما دربارهٔ درستایو فسکی، یادداشت هایش را خوانده اید. اگر یک نفر خلاقیت و نبوغش

۱. گاثتان بیکون، آندره مالو در آنینه آثارش، ترجمهٔ کاظم کردوانی نشر آگه، حاشیهٔ ص ۶۴ (یادداشت مالرو).

را در واداشتن اجزای مغز خود به گفتگو بافته است، این شخص داستا بفسکی است [...] و جماعت لوده و مسخرهٔ آثارش گروه همسرایانی است که این یر سش جاودانه را در مقابل قهر مانانش می نهد: «چرا خداوند ما را آفرید؟ ۱» نو بسنده در همه جا حاضر است، زيرا شخصيتها شخصيتهاي بالقوة او هستند. نویسنده چهرهای نه واقعی بلکه «پنداری» از نوع پنداری بودن هنر دارد: در این صورت همه چیز مجاز است. حتی دادن لحن رمان به مقاله، (نوشتههای او دربارهٔ هنر سهمی از تخیل دارد و هنرمندان در آنها مثل شخصیتهای رمان زندگی میکنند.)، و لحن مقاله به رمان، در گردوینهای آلتنبورگ، اگر تیرهها و «پدرم جواب داد» ها و «مولبرگ گفت» ها را فراموش کنیم، به رغم شور و هیجان حاکم بر جلسه، صدای نظریه پرداز را میشنویم: «تاریخ این رسالت را به عهده گرفته است که به ماجرای انسانی معنی بدهد \_ مانند خدایان \_ [...] ما فقط به آن چیزی میاندیشیم که تاریخ امکان داده است بينديشيم [...] انسان تصادفي بيش نيست و اساساً جهان از فراموشي ساخته شده است.»گفتگوها در فرمولها و كلمات قصار كه حافظهٔ ما به زحمت مي تواند به شخصیت خاصی نسبت دهد به اوج خود میرسد (در کار بالزاک، «کلام» قهرمان را منفرد میکند، اما درکار مالرو از واقعیت دورش میکند تا به او کلیت بدهد.) مثلاً: «زندگی ارزشی ندارد ولی هیچ چیز هم ارزش زندگی را ندارد.» (بعید نیست که بعضی ها این جملهٔ گارین را در فاتحان به سارتر نسبت بدهند.) بایدگفت مواعظ نویسنده که بر شخصیتها و طرح داستانی غلبه دارد تنها وسیلهای است برای آفرینش: همان که ادبیات را ادبیات میکند نه فلسفه. همان که فرق بالزاک را با ژوزف دومستر Joseph de Maistre و داستایفسکی را با سولوویف Soloviev نشان می دهد. ۲ اگر مالرو به آثار تجسمی رو می آورد بدین سبب است که از بردگی واقعیت و وسوسهٔ «دیدگاه» گریزان است. انتزاع

١. همان اثر، همان صفحه، دنبالهٔ همان یادداشت.

۲. نقل به معنی از همان اثر: حاشیهٔ ص ۷۸ (یادداشت مالرو).

در رمان نوعی «نظریه» است. اما انتزاع در نقاشی آفرینش کامل است ــ بیرون از واقعیت.

نظریه پردازی را رها میکنیم و به رمان روی می آوریم. وقتی که مالرو روابط رمان نویس، و انسان، را با خاطراتش در نظر می آورد میگوید: «اگر انسان هائی وجود دارند که به دیدهٔ آنان حالت خاطرهٔ شناور که تمام زندگی شان از آن رنگ گرفته \_حالتی است باری دهنده، و انسانهای دیگری که از نگاه آنان حالت خاطرهٔ شناور تهدیدی است دائمی، تفاوت بین این دو دسته انسان، یکی از عمیق ترین تفاوت هائی است که می تواند انسانها را از یکدیگر جداکند.» بعد، پس از این استدلال است که به صحنهٔ رمان اشاره می کند: «در آن بخش از بین رفتهٔ پیکار با فرشته صحنهای در این باره وجود دارد. ۱» ... اثر مالرو تركيي از صحنه هاست (وقتي كه انتشارات گاليمارينا به عادت تصمیم گرفت که «قطعات برگزیدهای از رمانهای مالرو انتشار دهد، مالرو نام کتاب را صحنه های برگزیده گذاشت) هر چند که وی هرگز اثری برای تئاتر ننوشته است، به جز یک صحنهٔ نهائی برای نمایشنامهٔ سروشت بشرکه تیری مولینه Thierry Maulnier از رمان وی اقتباس کرده بود. در کار رماننویسان دیگر هم آنچه جلب نظر او را میکند، «صحنهها» است. صحنه یگانه جائی از رمان است که نویسنده می تواند با وجدان راحت از زبان شخصیتها صحبت کند و بازیگانه جائی است که او می تواند صدای خود را بین دهانهای مختلف تقسیم کند. گفتهاند که در موسیقی دیالوگ وجود ندارد. شاید در آثار مالرو نیز در واقع دیالوگی نیست، بلکه عقایدی است که اظهار آنها به تناوب به عهدهٔ شخصیتهای مختلف گذاشته شده است. تم ها \_ همجنان که در یک «فوگ» و پیوسته از آنِ یوهان سباستین باخ ـدرهم تابیده می شوند و اما قالب هنری، یعنی داستانی و صحنه در جادهٔ شاهی و یا سرنوشت بشراز داستایفسکی و کنراد مایه گرفته است... جادهٔ شاهی با قلب ظلمات همان

۱. همان اثر، حاشية ص ۸۰ (يادداشت مالرو).

#### ۱۱۰۴ / مکتبهای ادبی

ارتباط را دارد که سرنوشت بشر با برادران کارامازف. هرچند که مجموعهٔ شخصیتها از رمانی تا رمان دیگر فرق میکند، هرچند که محتوای سخن نویسنده از فاتحان تا سرنوشت بشر و از سرنوشت بشر تا گردوبن های آلتنبورگ متفاوت است، آنچه در همهٔ این رمانها به رغم تعداد شخصیتها، پیچیدگی طرح داستانی و تنوع حوادث تاریخی مشترک است، تکنیک سخن گفتن نویسنده یا به عبارت دیگر سبک اوست. همانسان که در موسیقی استراوینسکی نفس نفس زدنهای ارکستر عظیم پرستش بهاد را در آثار موسیقی مجلسی او نیز می توان شنید، در کار مالرو نیز سبک یک صفحهٔ انتزاعی فرقی با یک مقالهٔ متافیزیکی یا فلسفهٔ تاریخ ندارد (مالرو اشپینگلر نیست همان طور که داستایفسکی نیز سولوویف نیست.): ضرباهنگ، حذف، نیست همان طور که داستایفسکی نیز سولوویف نیست.): ضرباهنگ، حذف، تضاد و طباق، شور غنائی از مشخصات سبک مالر و است. ا

۱. همزمان با نگارش این فصل، در پاریس ژان فرانسوا لیوتار فیلسوف معروف و نظریه پرداز پسامدرنیسم، کتابی با عنوان Sigme Malraux (به مضاء ملزو) منتشر ساخت که خود آن را Hypobiographie در نبجه شرح حال) می نامید. به مناسبت انتشار این اثر Magazine littéraire مصاحبه ی با وی انجام داد که در آن لیوتار در مورد سبب نوشتن این کتاب به نکته ای اشاره می کند که انسان را به یاد یادداشت دیگری از مالرو می اندازد در حاشیهٔ صفحه ۹۴ کتابی که قبلاً به آن اشاره شد به این شرح: «به دیدهٔ من، رمان مدرن شکل ممتاز بیان تراژدی انسان است، و نه توضیح فرد.» و لیوتار این تراژدی را چنین بیان می کند: «من که پیش از جنگ و در اثنای جنگ پسر جوانی بودم، نویسندهٔ سوشت بشر، امید و گردربرهای آخبورگ سخت تحت تأثیرم قرار می داد. مالرو نام نوشته ای و اندیشه ای بود که در آن مسئلهٔ ایمان به طور جدی مطرح شده بود. من به دنبال گذراندن یک بحران روحی شدید برایم روشن بود که «مسئلهٔ من» همان مسئلهٔ مالرو است. پس از فراموش کردن بزرگ ترین اهداف ایمان، یعنی خدا وانسان، چه می توان ریست و اندیشید؟ است. پس از فراموش کردن بزرگ ترین اهداف ایمان، یعنی خدا وانسان، چه می توان ریست و اندیشید؟ مالرو درگیر این مسئله بود. خود او تجسم این مسئله بود.»

در جای دیگری از این مصاحبه، مصاحبه گر این جملات راازکتاب لیو تار نقل میکند: «مالرو در سراسر عمرش کوبیست بود...» و میگوید که ظاهراً لیو تار، مالرو را هم در زندگی و هم در آثارش کوبیست می داند. پاسخی که لیو تار به او می دهد، در عین حال با دگردیسی رمان مدرن بی رابطه نیست. میگوید: «مالرو از همان مقالهٔ اولی که در آغاز جوانی با عنوان «سرچشمه های شعر کوبیستی» نوشت، شیفتگی خود را به آثار ماکس ژاکوب، روردی و ساندرار نشان داد، زیرا این شعر، با شیومهای فاصله گذاری کنترل در همان دوران، و با این همه گوئی در عالم دیگری، رمان آلمانی زبان، با قدرت و وسعتی بی نظیر سخن فلسفی را وارد رمان میکند. سنت دوگانهٔ گوته و رومانتیسم آلمان و رمانهائی نظیر هایزیش فن اونتردینگن از نووالیس و هیپریون از هولدرلین که میخواستند بیانگر معنای جهان باشند و با نوشته های برجستهٔ عرفانی رقابت کنند، به آثار توماس مان، روبرت موزیل، هرمان هسه و ارنست یونگر منتهی می شوند. فرهنگی که از کانت تا مارکس و فروید و از هگل تا هایدگر، غول های تاریخ فلسفه را به وجود آورده است، بر دوش رمان نویسان نیز سنگینی میکند. نوع ادبی رمان «رشد و کمال» (Bildungsroman) قالب خاصی را به آنها می دهد. اما پایان کار امپراتوریهای می بخشد. این لحن را در فاصلهای که توماس مان از شخصیتهای آثار خود می بخشد. این لحن را در فاصلهای که توماس مان از شخصیتهای آثار خود می گیرد و نیز دخالت بیش از حد نویسنده و بالاخره در اینکه یک اثر خود (مرگ در و نیز) را در اثر دیگرش (کوه جادو) به سخره می گیرد، می توان دید. (مرگ در و نیز) را در اثر دیگرش (کوه جادو) به سخره می گیرد، می توان دید. نویسام ماندن مرد بی خاصیت به همهٔ اشکال طنزی که موزیل به کار می برد یک به ناصافی می دهد. گفتار ایدئولوژیک در اثر ــ مانند کار کافکا ــ هم مطرح بعد اضافی می دهد. گفتار ایدئولوژیک در اثر ــ مانند کار کافکا ــ هم مطرح بعد اضافی می دهد. گفتار ایدئولوژیک در اثر ــ مانند کار کافکا ــ هم مطرح بعد اضافی می دهد. گفتار ایدئولوژیک در اثر ــ مانند کار کافکا ــ هم مطرح

\_

شده، تخیلی را از واقعیت بیرون می کشد که از خود آن واقعی تر است. سینمای روسی و آلمانی سالهای سی به دلیل پلانهای تکه تکه، یا سکانسهائی که در آنها «روایت» خود را از تقلید رئالیستی آزاد می کند او را سخت به خود جذب می کرد. مالرو خواصی معادل آنها را برای اثر خود پیدا کرد که خودش آن را ژورنالیسم می نامید... «حذف» (Ellipse) بیشتر از آنکه یک صورت بلاغی باشد، یک «نام نوعی» است برای «وسایلی» که قلم، دوربین فیلمبرداری، قلم مو یا کارد مجسمه سازی برای بیرون کشیدن «ماورائی» که در حوادث معمولی است از آنها استفاده می کند. بدون این انضباط، نوشته به جز میدان دادن به اوهام درون، کاری نخواهد کرد و اضافه می کند که می بایستی این قانون گذشت ناپذیر را به اعمال او نیز تعمیم داد. سیاست مالرو هم کوبیستی است. ماجرا و جنگهای او هم. «فارفلو» Farfelu کلمهٔ مضحکی است برای بیان انضباط سختی که امر تخیلی می بایستی بر روی واقعیت نرج اعمال کند.

شده و هم انکار شده است. فقط طنز است که آن را قابل تحمل می سازد. طنز در رمان آلمانی و اتریشی قرن بیستم همان نقشی را بازی می کند که شعر در کار سور رئالیست ها بازی می کرد. بحث فلسفی تمسخر بحث دیگری است که جدی گرفته شده است...

در کوه جادو Zauberberg اثر توماس مان (۱۸۷۵ ـ ۱۹۵۵) که سالهای ۱۹۱۲ و ۱۹۱۳ نوشته شده و در ۱۹۲۴ انتشار یافته است، برای اظهار عقایدی که مطرح است، از بحث، روایت یا خلاصهٔ افکاری که به هانس کاستوری Hans Castorp (شخصیت اصلی) نسبت داده شده و نیز از دیالوگها استفاده شده است. در این کتاب که حوادث چندانی ندارد، مان عرف «رمان آسایشگاهی» و «رمان هتلی» را به کار میگیردکه در آنها مکان به صورت فرم در می آید. عدهٔ زیادی که (در آسایشگاه مسلولین)گرد آمدهاند هیچ کاری ازشان ساخته نیست جز آنکه با هم حرف بزنند یا همدیگر را دوست بدارند. به دنبال افسانههای قدیمی مسافرانی که در مسافرخانهای زندانی ماندهاند (آثار بوکاتجو و مارگریت دوناوار M.de Navarre)، نوبت داستان اقامت در محیط بسته میرسد. دیگر وقایع قصه نیست که ادامه مییابد، بلکه جای آن را افکار و نظریه هاگرفته است. (به عنوان مثال هنل ساووی Hôtel savoy) از یوزف روت Joseph Roth ). به این ترتیب فصل ششم کوه جادو با بحثی دربارهٔ زمان آغاز می شود: «زمان چیست؟ یک راز \_ اثیری و نیرومند. لازمهٔ جهان پدیدهها، یک حرکت، در آمیخته و در پیوند با هستی اجسام در مکان و با حركتشان <sup>۱</sup>.» اين افكار و دنبالهٔ آنها، كمي جلو تر، به شخصيت اصلي اثر (البته با دخالت راوی) نسبت داده شده است: «همچنان که ما داستانمان را به پیش میرانیم، مان هم به پیش میرود. زمانی که صرف داستانمان میکنیم ولی همچنین زمانگذران هانس کاستورپ و همدردانش آن بالا در برف، و این

۱. توماس مان، کوه جادو، ترجمهٔ دکتر حسن نکوروح، انتشارات نگاه، ۱۳۶۸، ص ۴۵۳.

زمان دگرگونیهائی پدید می آورد. ۱» این اندیشه دربارهٔ زمان نشان می دهد که موضوع تمام رمان همین زمان است. هفت سالی که اقامت کاستورپ در آسایشگاه مسلولین طول می کشد، موضوع بحث و تأمل مداومی است، با بازی سرعت گرفتنها و جهشها و با دخالت جنگ در پایان که تصویر آن دنیای بسته را درهم می ریزد. داستان، آنچه را که بحث جدی در خود مخفی داشت گسترش می دهد. فصل هفتم به رابطه بین زمان تعریف شده و زمان روایت و روابط آنها با زمان موسیقائی می پردازد. در دنیائی برتر از شخصیت، دنیای خالق او: «زمان عنصر اصلی داستان است، همچنان که عنصر اصلی زندگی است […] عنصر اصلی موسیقی است، همان که زمان را اندازه می گیرد و تقسیم می کند، آن را جالب و زودگذر و در همان حال با ارزش می کند. ۱»

توماس مان در این اثر اساسی اش، طرحی از نظریهٔ داستان به دست می دهد که، با آن همه فاصله، از تحقیقات امروزی داستان نویسی پیشی می گیرد: «یک قطعهٔ موسیقی با نام «والس پنج دقیقه ای» پنج دقیقه طول می کشد \_ار تباط آن با زمان همین است و بس. ولی یک داستان با محتوائی به طول پنج دقیقه ممکن است به نیروی وسواسی خارق العاده، در توصیف بی کم و کاست این پنج دقیقهٔ خود، هزار برابر آن به طول می انجامد. با این همه بسیار جالب و زودگذر هم باشد، هرچند در مقایسه با زمان مجسمش بسی طولانی می نماید، از سوی دیگر نیز امکان دارد که زمان محتوای داستان از زمان خود آن در اختصار بی اندازه پیشی گیرد.» "زمان در عین حال «عنصر اصلی داستان» و «موضوع» آن است، و آنچه این بحث دربارهٔ زمان می رساند این است که خود همین رمان حاوی بحث یک «رمان زمان» است: «در واقع هم ما این سؤال را که می توان داستان زمان را نوشت یا نه، مطرح کردیم تا خود به زبان آوریم که ما نیز با داستان حاضر چنین کار را در پیش داریم.» بس مقاله است که معنی

و نظریهٔ رمانی را که خود در آن آمده است شرح می دهد. رمان بدون آن نمی تواند زندگی کند. البته چنین مقالهای در صورت لزوم می توانست بدون رمان نیز چاپ شود. خاصیت فلسفی رمان زائیدهٔ حالت مجرد شخصیتها است که گوئی فقط برای این ابداع شده اند که بار نظریه ای را که بیان می کنند به دوش بکشند: «ستمبرینی» لیبرال و عقل گرا، «نافتا» ی مذهبی و ضدعقل که هر دو دستخوش وسوسهٔ آشفتهٔ مرگ هستند. عناوین فصول نیز این جنبهٔ گفتگوی فلسفی را پنهان نمی کنند، هرچند که این جنبه کمی هم به شیوهٔ طنزآلود معرفی می شود: «حس زمان»، «تجزیه»، «تردید و تفکر»، «دائرة المعارف»، «از خدا دولت و رستگاری ناصواب»، «اوماتیورا»، «دائرة المعارف»، «از خدا دولت و رستگاری ناصواب»، «اوماتیورا»، جنگ آن را ناتمام نمی گذاشت، شاید می توانست بی پایان باشد: نوعی جنگ آن را ناتمام نمی گذاشت، شاید می توانست بی پایان باشد: نوعی وقایع نگاری اندیشه ها، همان طور که در گذشته رمان شامل وقایع نگاری حوادث بود و در آن حوادث متعدد روی هم انبار می شد.

ساختار مرد بیخاصیت به وجه بهتری جایگاه انتزاع را نشان میدهد. تقسیم بندی آن به سکانس های شماره گذاری شده، به موزیل امکان می دهد که رشتهٔ حوادث را (در صورتی که رمان حادثهای داشته باشد: عملاً هرچه اهمیت حادثه کمتر است جا برای اندیشه آماده است. حادثه با اندیشه نسبت معکوس دارد. همینگوی نقطهٔ مقابل موزیل.) چهرهٔ قهرمانش را و اندیشههای او را قطع کند. بدین سان به دنبال ملاقات اولریش، مرد بی خاصیت با دوستان دوران کودکیش والتر و کلاریس، فصل پانزدهم می آید با عنوان «انقلاب فکری» که تفکری است دربارهٔ پایان قرن نوزدهم و تب و تابی که به دنبال این «تاریخ جادوئی تغییر قرن» آمده است. فصل شانزدهم هم تفکری است

دربارهٔ «یک بیماری اسرار آمیز» عصر. اولریش دچار آن شده است، اما تصویر این بیماری را بدون او نیز می توان ایجاد کرد. مانند اثر توماس مان، در اینجا نیز شخصیتها در زیر بار اندیشههائی که حمل میکنند کمر خم کردهاند. این آدمکهای تهدید شده (فصل چهل و ششم «آرمانها و معنویات بهترین وسیلهاند برای پر کردن این حفرهٔ بزرگی که روح نام دارد.» اندیشههای آرنهایم را ارائه میکند، مانند فصل چهل و هشتم که «اسرار روح» را در بر دارد.) خود به صورت «مورد» در می آیند: مانند موسیر وگر Moosbrugger قاتل (فصل شصتم: «سیاحت در دیار منطقی ــاخلاقی»). ضمناً گاهی پیش می آید که موزیل به شیوه ای گول زننده و از روی طنز، عنوانی مجرد به یک فصل می دهد که شامل حال همهٔ شخصیتهای رمان می شود. (فصل هشتاد و نهم: «باید با زمانهٔ خود زندگی کرد» و فصل صد و پنجم: «عشق یاک شوخی نیست.»). بدین سان در اینجا نیز مرز بین مقاله و رمان، بین اولریش و سازندهٔ او که استدلالش جانشین استدلال شخصیت مربوطه می شود، از مبان رفته است، زیرا موزیل میخواهد «همهٔ آنچه راکه این شخص در خواب دیده، اندیشیده و خواسته است» نشان دهد. جملات براکنده ای که در پایان کتاب آمده است حكايت از تخيل مجرد دارد: «باز همان مسئلهٔ اوليه... انهدام فرهنگی (و فکر فرهنگ)... این است عملاً آنچه تابستان ۱۴ به همراه آورده است.»....

قصهٔ آرمانشهری سخن عقل گرایانه میخواهد. از این رو بازی گویچههای شیشهای Hermann Hesse (۱۹۴۲) اثر هرمان هسه ا۹۴۲) با رسالهای دربارهٔ بازی آغاز می شود: «ترکیب علوم و هنرها.» و قسمت اصلی آن (با حذف سه شرح حال که قصه را تکمیل میکند) با نامهٔ

ژوزف واله Joseph valet بازی گردان پایان میگیرد که دلائل استعفای خود را شرح می دهد: حکومت کاستالی Castalie شکستی بیش نیست. اما این شکست زائیدهٔ یک سلسله ماجراها نیست، بلکه حاصل رشدی دیالکتیک و مغزی است: «این دولت کوچک ذهنی» در معرض خطرات داخلی و خارجی است، به تاریخ پشت کرده است با وجود این «تکهای از تاریخ و ثمرهٔ یک انقلاب» است. و در صورت بروز اغتشاش بازی گویچههای شیشهای از دست خواهد رفت. و آن در لحظهای است که زمان تاریخی وارد قصه می شود و قصه قطع می شود: زمان مرگ نظام آرمانشهری است.

هرمان بروخ Hermann Broch (۱۹۵۱ – ۱۹۵۱) نویسندهٔ اتریشی، در مرگ ویرژیل Der Tod des Vergil (۱۹۴۶) مسئله را به صورت معکوس حل می کند: به جای نوشتن یک اثر تخیلی، یک رمان تاریخی ترتیب داده است: آخرین به جای نوشتن یک اثر تخیلی، یک رمان تاریخی ترتیب داده است: آخرین ساعات عمر شاعر محتضر در قالب تک گوئی درونی (اما با فعل سوم شخص) روایت شده است. طبعاً تأملات شاعر جنبهٔ فلسفی پیدا می کند: «فرار، آه، فرار، آه، شب شاعر شعر! زیرا شعر چشم منتظر است، چشمی در نیمه تاریکی. شعر ورطهای است بهره مند از قدرت دید، بهرهمند از پیش آگاهی، با خبر از شفق. انتظاری است بر آستانه، همراهی و تنهائی در عین حال [...] وداع بی عزیمت، فرار بی حرکت شعر!» ادبیات جستجوی حقیقت است، اما سخن بی پایان است، زیرا اگر می توان زندگی را شناخت، مرگ را که همچون نقطهٔ بی پایان است در مرکز کتاب، نمی توان شناخت. «در واقع، تنها آنکه در سایهٔ کوری است در مرکز کتاب، نمی توان شناخت. «در واقع، تنها آنکه در سایهٔ آگاهیش از مرگ، بر بی نهایت نیز آگاهی یافته است می تواند آفرینش را در درون آفرینش، همانسان که آفرینش را در درون می فردیتی را در درون آفرینش، همانسان که آفرینش را در درون هر فردیتی، وقتی که ویرژیل میخواهد اثر خود انثید Eneide را بسوزاند، هر فردیتی، وقتی که ویرژیل میخواهد اثر خود انثید Eneide را بسوزاند،

ماجرای رمان به فلسفهٔ ادبیات بر میگردد که ضمن گفتگوئی جالب بین ویرژیل و اوگوست [امپراتور] بیان می شود. در قلب زیبائی شناسی و فلسفه، عدم کفایت شناخت را می بینیم: «انسان می تواند اندیشهٔ خود را تا خدایان رهبری کند و این باید برای او کافی باشد. آه! فاهمهٔ انسانی بی پایان است، اما وقتی که با بی نهایت تماس می یابد به عقب می جهد. ویرژیل که سرانجام از سوزاندن انئید منصرف شده است، می پذیرد که هنر کامل نیست، اما اگر شناخت عبارت است از اینکه هرچه بیشتر به مرگ نزدیک شویم، رمان احتضار، رمان شناخت است: ویرژیل در لحظهٔ مرگ به یاد «کلمه که در ورای هر زبانی قرار دارد» می افتد و این آخرین جمله کتاب است. فلسفه در تک گوئی درونی تجسم یافته که وقتی به مرز خود می رسد، قطع می شود: سکوت رمان برابر است با سکوت متافیزیک. زبان در برابر ماوراء هر زمانی خاموش می شود.

بدین سان در قرن بیستم مرزهای بین رمان و مقالهٔ فلسفی فرو میریزد. آنچه در آغاز با احتیاط کاری فراوان به میان آمده بود، در دورانی که پژوهشهای صوری ـ از جمله «رمان نو» و اولیپو Oulipo (که در فرانسه تشکیل شده بود خلاصهای است از کلمات اسمی اصلی آن: مفتاح ادبیات بالقوه) ـ چه در ادبیات و چه در هنرهای دیگر نقش مسلطی به عنوان سرگرمی به شیوهٔ بازی به عهده دارند، دوباره ظاهر می شود.

لی لی بازی Rayuela (۱۹۶۳) اثر خولیو کورتاسار از دو قسمت تشکیل شده است: یک قسمت رمان و قسمت دیگر مقاله. می دانیم که این کتاب به صد و پنجاه و پنج سکانسِ شماره گذاری شده تقسیم شده است و می توان آن را بر طبق شمارهٔ صفحات خواند: نخست رمان، سپس مقاله، یا همان گونه که نویسنده دعوت می کند، «با شروع از فصل هفتاد و سه و ادامهٔ مطالعه به ترتیبی که در پایان هر فصل نشان داده شده است» («طریقهٔ استعمال») قسمت رمان در فصل پنجاه و شش پایان می گیرد و به دنبال آن بیش از دویست صفحه

مقاله می آید (خود کور تاسار می نویسد: فصل هائی که می توان از آنها گذشت). مطالعهٔ سنتی فاصلهٔ بین انواع را مراعات می کند، و اگر کسی مقاله را نمی خواند، تابع سلیقهٔ عمومی است که فقط رمان را می خواند. خواندن لی لی بازی سکانسهای داستانی و سکانسهای انتزاعی را در مونتاژی آگاهانه، اما تعمدی، نمایشی و منطقی درهم می تند. اولین مطالعه جدی است، دومی مثل خود رمان و مثل «لی لی بازی» خنده دار است. حال آنکه هیچ کسی نخواهد گفت که بازی گویچه های شیشه ای را نباید جدی گرفت (هرچند که بازی آن غیرممکن است، زیرا هسه تظاهر می کند که قواعد آن را به دست می دهد و غیرممکن است، زیرا هسه تظاهر می کند که قواعد آن را به دست می دهد و حال آنکه هرگز این کار را نمی کند.) و یا مرگ ویرزیل را. در قرن ما نو آوران تراژیک و نو آوران طنز پر داز در کنار هم قرار گرفته اند (رمون کنو، ژرژ پرک، تولیو کور تاسار و ایتالو کالونیو). کور تاسار در لی لی بازی می گوید: «اینک خولیو کور تاسار و ایتالو کالونیو). کور تاسار در لی لی بازی می گوید: «اینک یک روش: طنز، انتقاد از خود دائم، ناسازگاری، مخیله ای که بردهٔ هیچ کس و هیچ چیز نیست.»

در ورای بازی، کورتاسار میخواهد که نقش خواننده را عوض کند. اگر نویسندهٔ رومانتیک میخواهد که خواننده اثر او را بفهمد، اگر نویسندهٔ کلاسیک میخواهد که تعلیم بدهد، رمان نویس مدرن میخواهد که از خواننده یک همدست و رفیق راه برای خود بسازد و همدلی او را به دست آورد، زیرا مطالعه وقت خواننده را منهدم میکند تا او را به وقت نویسنده منتقل کند. بدین سان خواننده شریک و همکار تجربهای است که رمان نویس اعمال میکند، در همان لحظه و تحت همان قالب. به این ترتیب خواننده در آفرینش مقاله در رمان، در گنجانیدن آن، در مونتاژ آن بر اساس یک «چفت و بست مقاله در رمان، در گنجانیدن آن، در مونتاژ آن بر اساس یک «چفت و بست نظریهٔ ادبیات معاصر روبروست که از زمان رولان بارت به این سو مطالعه را نوعی نوشتن و عمل خواندن را رقیبی برای خلاقیت میداند. بالاخره می توان نوعی نوشتن و عمل خواندن را رقیبی برای خلاقیت میداند. بالاخره می توان

دام مینهد و تارعنکبوتی که او راگرفتار میسازد... درهم پیچیدن پارههای داستانی، تأملات فلسفی، نقل قولها و متونی که به نویسندهای به نام مورلی Morelli نسبت داده شده است، هر آنچه راکه بخواهد می تواند تلقین کند. توالی عاقلانه جای خود را به سفیدیها، خلأها و به نوعی گلچینی یاگزیده گوئی می دهد.

طنز شدیدی همراه با مونتاژ متناوب مقاله و قصه را در کار نویسندهٔ دیگری میبینیم که به تبعیت فرانسه درآمده (و کتاب هزرمان خود را مستقیماً به زبان فرانسه نوشته) است. میلان کوندرا Milan Kundera (هیچ تردیدی به خود راه نمی دهد که قصه را قطع کند و فرم رمان خود را تشریح کند: «همهٔ این کتاب رمانی است در قالب واریاسیونها. قسمتهای مختلف مانند مراحل مختلف یک سفر به درون یک مضمون، به درون یک آندیشه و به درون موقعیتی تنها و واحد، به دنبال هم می آید که درک آنها برای من در فراخنا گم می شود [...] این رمانی است دربارهٔ خنده و فراموشی ای در اینجا مسئلهٔ سفر متافیزیک یک قهرمان در میان نیست، (قالبی که اغلب رمانها اختیار می کنند: یا قهرمان سفر می کند و یا مانند «ک» در محاکمه، حوادث به سراغ او می آیند. در ادبیات اغلب تقابل قدیمی بین ایلیاتی و تخته قاپو را می بینشیم) بلکه رمان نویس است که سفر می کند. مضمون دوگانه از همان بخش اول («نامههای گمشده») کتاب خنده و فراموشی اعلام شده است. اثر از بخش اول («نامههای گمشده») کتاب خنده و فراموشی اعلام شده است. اثر از نوعی فلسفهٔ تاریخ مایه می گیرد. بر پایهٔ یک واقعه، حملهٔ روسها در سال نوعی فلسفهٔ تاریخ مایه می گیرد. بر پایهٔ یک واقعه، حملهٔ روسها در سال نوعی فلسفهٔ تاریخ مایه می گیرد. بر پایهٔ یک واقعه، حملهٔ روسها در سال نوعی فلسفهٔ تاریخ مایه می گیرد. بر پایهٔ یک واقعه، حملهٔ روسها در سال

Milan Kundera, Le Livre du rire et de l'oubli, 1978, Gallimard, coll Folio, 1985, 6<sup>e</sup> partie, chap. VIII, P.254.

امکان حوادثی که شرحشان می دهد می اندیشد و در عین حال آن حوادث را زیر و رو میکند، حتی روابط عادی بین تاریخ عمومی و طرح جزئی داستانی را معکوس می کند. آنچه در آثار دیگران «افق دید» است، برای او به صورت نمای نز دیک در می آید: «حادثهٔ تاریخی که در یک شب فراموش می شود، از همان فردا با شبنمهای تازگی میدرخشد و از این رو دیگر زمینهای در قصهٔ راوی نیست، بلکه ماجرای حیرت آوری است که در دوردست ابتذال آشنای زندگی خصوصی بازی می شود. \» این تفکر دربارهٔ امیریالیسم شوروی و رژیمی که تحمیل میکند، به صورت نوعی فلسفهٔ دیکتاتوری در میآید، مشخصهٔ دیکتاتوری تحمیل فراموشی است: «و برای اینکه سایهٔ خاطرهٔ بد نیاید که کشور را از عشق بازسازی شدهاش غافل کند، باید که بهار پراگ و ورود تانک های روسی، این لکهٔ ننگ روی یک تاریخ زیبا، به درجهٔ صفر تنزل یابد. ۲» شخصیتها محو شدهاند چنان که خود تاریخ هم. و اما دربارهٔ خنده، به طور غریبی با فراموشی وابسته است و ما این را می دانیم زیرا نویسنده تثوری آن را به ما پیشنهاد میکند: (بخش سوم، فصل دوم): «کسی که دستخوش این خندهٔ پر جذبه میشود، بی خاطره و بی آرزوست، زیرا فریاد خود را به سوی لحظهٔ حاضر جهان رها میکند و هیچ چیزی به جز آن نمی خواهد بشناسد".» این خندهٔ خاص بیانگر توافق با دنیاست و توافق با هستی «در ورای شوخی». (شوخی یکی از رمانهای میلان کوندراست.) از این رو: «همهٔ کلیساها، همهٔ زیریوش بافها، همهٔ ژنرالها و همهٔ احزاب سیاسی با این خنده موافقند.» <sup>۴</sup> نویسنده که از نشان دادن این خنده در حال عمل راضی نیست، نظریهٔ آن را در عرض فصولی که درهم ادغام می شوند تکمیل می کند (در باب «خنده» P.100 تا 102) یک خندهٔ ملکوتی هست و یک خندهٔ شیطانی: «وقتی که خنده شیطان بیهودگی چیزها را نشان داد، فرشته، برعکس،

۱. همان اثر، P. 20 . ۴. همان اثر، P.96.

میخواست لذت ببرد از اینکه در این عالم همه چیز منظم است، عاقلانه طراحی شده و خوب و آکنده از معنی است. خندهٔ شیطانی مقدم است، زیرا عکس العملی است در برابر چیزهای عاری از معنا و در عین حال هم افشاگری است و هم تسکین («چیزها سبک تر از آنند که می نمودند، ما را می گذارند که آزاد تر زندگی کنیم. نمی خواهند که ما را با حالت جدی اخم آلودشان سرکوب کنند.» خندهٔ فرشتگان می خواهد که خداوند را، اثر او را و قدرتها را حفظ کند، نوعی نقطهٔ مقابل خندهٔ شیطانی است.

بدین سان، مفاهیم همزمان با کاربر دشان معرفی می شوند: در یک بخش، یک فصل داستان خیالی و یک فصل اندیشه، چنان که گوئی ما خوانندهها نمی توانستیم سهمی از اندیشه راکه در خود داستان وجود داشت تشخیص بدهیم، و یا با خواندن داستان در تخیل خودمان افکار مجرد را ایجادکنیم. ولی قضیه از این قرار است که ما (برخلاف «رمان دیدگاهی» که با دیدگاه رمان را و با رمان دیدگاه را خراب میکند.) لذت دو نوع ادبی جداگانه راکه درهم آمیخته شده است احساس میکنیم: نوعی که با حواس مان سر وکار دارد (تا نفسانیات که در رمانهای کوندرا پراکنده است) و نوعی که با ذهن در تماس است. در فصلی که به «بلاهت موسیقی» اختصاص دارد، نویسنده به صورتی ملموس (گردشی همراه پدرش) و مجرد، رابطهٔ بین موسیقی راک و فراموشی را بیان میکند: «گمان میکنم او میخواست به من بگوید که یک حالت بدوی موسیقی وجود دارد، حالتی که مقدم بر تاریخ آن است، حالتی مقدم بر اولین استفهام، مقدم بر اولین اندیشه، مقدم بر اولین بازی با یک موتیف و یک تم. در این حالت بدوی، موسیقی (موسیقی بدون اندیشه) بلاهت ذاتی نوعی بشر را منعكس ميسازد. براي اينكه موسيقي بالاتر از اين بلاغت اوليه صعودكند، به کوشش عظیم مغز و دل نیاز بوده است و این منحنی با شکوه که قرنها بر فراز تاریخ اروپا در حرکت بوده، در اوج مسیر خود مانند یک فشفشهٔ

آتش بازی خاموش شده است.» ابدین سان کوندرا میخواهد رمانی را توصیف کند و بنویسد که نتوان آن را متهم کرد به اینکه مقدم بر اندیشه بوده است، بلکه برعکس مضامین را طوری با هم ترکیب میکند که رمانی با اندیشه بسازد. از این رو اندیشه به صورتی دقیق و حساب شده، در این فصول تند و تیز و خشن و در عین حال موافق قرار دارد سنت تزریق شده است. در یک رمان قدیمی، اندیشه باید با نقاب، بین شخصیتهای نمادین تقسیم شود. در اینجا بی پرده و مستقیم، چشم در چشم خواننده، پیش می آید.

# مقالهٔ نظری دربارهٔ رمان امروز

رمان به منزلهٔ پژوهش از میشل بو تور Michel Butor (۱۹۲۶ )

رمان شكل خاصى از دوايت (Recit) است.

روایت پدیدهای است که به طور قابل ملاحظهای از قلمرو ادبیات فراتر می رود و یکی از سازندگان اصلی برداشت ما از واقعیت است. تا دم مرگمان، و از زمانی که درک سخن کردهایم، به طور دانم از روایات احاطه شدهایم، نخست در خانواده، سپس در مدرسه، و بعد از طریق شنیدهها و خواندهها.

دیگران، برای ما، فقط آن چیزهائی نیستند که ازشان به چشم دیده ایم، بلکه آنچه آنها از خودشان برای ما تعریف کرده اند، یا آنچه دیگران از آنها برای ما تعریف کرده اند. تنها آنهائی نیستند که دیده ایم، بلکه همهٔ آنهائی هم هستند که ازشان برای ما سخن گفته اند.

این فقط در مورد آدم ها صادق نیست، بلکه دربارهٔ اشیاء، و به عنوان مثال مکانهائی هم صدق میکندکه من نرفتهام، اما دیگران برای من وصف کردهاند.

این روایتی که ما در آن غوطه وریم، اشکال گونا گونی به خود می گیرد: از روایات خانوادگی، از اطلاعاتی که افراد خانواده سر میز غذا دربارهٔ آنچه آن روز صبح انجام دادهاند به همدیگر می دهند، تا اخبار روزنامه یا کتاب های تاریخی، هر یک از این

اشكال ما را با يكي از عرصه هاي خاص واقعيت مربوط ميكند.

همهٔ این روایات حقیقی حصیصهٔ مشترکی دارند و آن این است که، به طورکلی، قابل تحقیق اند. باید من بتوانم آنچه را که فلانی به من گفته است با اطلاعاتی که از دیگری گرفته ام تأییدکنم و این کار را الی غیرالنهایه ادامه دهم. در غیر این صورت با نوعی اشتباه یا امر خیالی سر و کار دارم.

در میان همهٔ این روایاتی که قسمت اعظم زندگی روزمرهٔ ما در سایهٔ آنها شکل میگیرد، روایاتی وجود دارند که قطعاً ساختگی هستند. اگر برای پرهیز از هرگونه شبههای، به حوادثی که تعریف میکنند خصوصیاتی بدهند که آنها را پیشاپیش از حوادثی که ما عادت داریم ببینیم جداکند، در برابر ادبیات وهمی، اساطیر و قصههای پریان و غیره قرار داریم. رماننویس حوادثی را به ما عرضه میکند شبیه حوادث روزمرته، و می خواهد به آنها تا حد امکان چهرهٔ واقعی بدهد، تا آنجاکه در این کار می تواند تا حدگول زدن پیش برود. (دانیل دفو)

اما آنچه رمان نویس برای ما حکایت می کند قابل تحقیق نیست و در نتیجه، کافی است که گفتهٔ او بتواند به آنچه تعریف می کند ظاهر واقعیت بدهد. اگر من با دوستی روبر و شوم و او خبر حیرت آوری را به من بدهد، برای اینکه اعتماد مرا جلب کند، پیوسته این دست آویز را دارد که بگوید که فلانی و فلانی هم شاهد بودند و خودم هم می توانم بروم و تحقیق کنم. برعکس، وقتی که نویسندهای روی جلد کتابش کلمهٔ «رمان» را می نویسد، عملاً اعلام می کند که دنبال چنین تحقیقی رفتن بیهوده است. تنها با اتکاء به گفتهٔ اوست که شخصیتهای داستان باید پذیرفته شوند و زندگی کنند. ولو اینکه آنها وجود خارجی هم داشته باشند.

فرض کنیم که ما نامهای از شخص قابل اعتمادی در قرن نوزدهم پیدا کنیم که به مخاطبش نوشته است که او بابا گوریو را بسیار خوب می شناخته است و این شخصیت به هیچوجه آن گونه نبوده است که بالزاک برای ما وصف کرده است و مثلاً در فلان و فلان صفحه اشتباهات بزرگی وجود دارد. این ادعا مسلماً کوچک ترین اهمیتی برای ما نخواهد داشت. باباگوریو همان است که بالزاک برایمان وصف می کند (و همان است که می توان با توجه به اثر بالزاک دربارهٔ او گفت و نوشت.) من می توانم ادعاکنم که بالزاک در قضاوت هایش دربارهٔ شخصی که خود ساخته است اشتباه می کند و فلان جنبهٔ او از

نظرش دورمانده است، اما برای توجیه ادعای خودم باید به جملات متن خود بالزاک استنادکنم نمی توانم شاهد دیگری بیاورم.

در حالی که روایت حقیقی متکی به یک منبع خارجی است، رمان باید برای قبولاندن آنچه به ما می گوید بسنده باشد. بدین سان رمان قلمر و پدیدار شناختی فوق العاده ای است، محل بسیار مناسبی است برای مطالعه در اینکه واقعیت چگونه بر ما ظاهر می شود یا می تواند ظاهر شود. از این رو رمان آزمایشگاه روایت است.

۲

بنابراین، در رمان کار بر روی فرم در درجهٔ اول اهمیت قرار میگیرد.

در واقع، روایات حقیقی، به تدریج که عمومی و تاریخی می شوند، ثابت می مانند، متحجر می شوند و طبق اصول معینی اهمیت شان را از دست می دهند، (این مسئله امر و زه در مورد رمانهای سنتی نیز صادق است، رمانهائی که مسئلهای مطرح نمی کنند.) جای ادراک اولیه را برداشت دیگری می گیرد که غنای کمتری دارد و به تدریج جنبه هائی را از دست داده است. این برداشت کم کم تجربهٔ واقعی را تحت الشعاع قرار می دهد و خود جای آن را می گیرد و سرانجام به فریب تعمیم یافته ای بدل می شود. کاوش در فرمهای گوناگون داستانی می تواند در این فرمی که برای ما عادی شده است، آنچه را که تکراری و بی اهمیت است آشکار کند، از آن نقاب بردارد و ما را از آن نجات دهد و به ما امکان بدهد که در و رای این روایت ثابت، هر آنچه را که پرده پوشی کرده یا درباره اش سکوت بدهد که در و رای این روایت عمقی را که همهٔ زندگی ما در آن غوطه می خورد بازیابیم. کرده است و تمام آن روایت عمقی را که همهٔ زندگی ما در آن غوطه می خورد بازیابیم. از سوی دیگر، روشن است که فرم اصلی است انتخابی (و سبک در این میان یکی از جبههای فرم است و شیوهٔ از تباط جزئیات زبان با یکدیگر است، یعنی انتخاب فلان کلمه با فلان طرز بیان به جای کلمه و طرز بیان دیگر) فرم های تازه در واقعیت، چیزهای تازه ای کشف می کنند تا آنجاکه انسجام در ونی آنها نسبت به فرمهای دیگر پذیرفتنی تر باشد و به همان نسبت نیز فرم به دست آمده جدی تر باشد.

برعکس، برای واقعیتهای مختلف، فرمهای روایت مختلف متناسب است. باری، روشن است که دنیائی که ما در آن زندگی میکنیم با سرعت زیادی در تحول است. تکنیکهای سنتی روایت ناتوانند از اینکه همهٔ گزارشهائی راکه به این ترتیب میرسند

در بر بگیرند. نتیجهٔ آن نارسائی مداوم است. برای ما غیرممکن است که در درون مان همهٔ اطلاعاتی را که بر ما هجوم می آورند منظم کنیم، زیرا ابزارهای مناسب را کم داریم. جستجوی فرمهای تازهٔ داستانی که قدرت تلفیق شان بیشتر است، در مورد آگاهی که ما از واقعیت داریم، نقش سه گانهٔ افشا، بهرهبرداری و بازآفرینی را بازی می کند. رماننویسی که از این کار ابا دارد چون عادت را بر هم نمیزند، از خواننده اش هیچ کوشش خاصی را انتظار ندارد، او را وادار نمی کند که به خویشتن باز گردد و در دیدگاههائی که از مدت ها پیش پذیرفته است تردید کند، طبعاً به موفقیت آسانی دست و می یابد، اما شریک جرم این نارسائی عمیق و این شب ظلمانی می شود که در آن دست و پا می زنیم. عکسالعمل های ضمیر را باز هم کند تر و بیداری آن را دشوار تر می کند، و خفقان درون را چنان دامن می زند که حتی اگر مقاصد نیکخواهانه هم داشته باشد، اثر ش سمی بیش نخواهد بود.

ابداع فرم در رمان، برخلاف آنچه اغلب منتقدان کوتاه بین تصور می کنند به هیچوجه خلاف واقع گرائی نیست، بلکه شرط ضروری واقع گرائی پیشرفته تر است.

۳

اما رابطهٔ رمان با واقعیتی که احاطه مان کرده است، تنها محدود به این نیست که آنچه رمان برای ما شرح می دهد، برشی خیالی از این واقعیت باشد، برشی مجزا و دست یافتنی که مطالعهٔ آن از نزدیک امکان دارد. تفاوت بین حوادث رمان و حوادث زندگی تنها در این نیست که حوادث زندگی قابل تحقیق و تحقق است و حال آنکه حوادث رمان فقط از طریق متنی که آنها را ایجاد کرده است قابل دسترسی است. بلکه حوادث رمان، به اصطلاح عامه، بسیار «جالب تر» از حوادث واقعی است. پدید آمدن این حوادث خیالی پاسخگوی ضرورتی است و کارکردی دارد. شخصیت های خیالی خلاهای واقعیت را پر می کنند و دربارهٔ آن به ما آگاهی می دهند.

نه تنها آفرینش بلکه خواندن رمان هم نوعی رویابینی در بیداری است، از اینرو پیوسته مستلزم نوعی روانکاوی به مفهوم وسیع کلمه است. از سوی دیگر، اگر من بخواهم یک نظریهٔ روانشناختی، جامعه شناختی، اخلاقی و غیره را شرح دهم، اغلب برای من راحت تر است که مثالی ساختگی بیاورم. شخصیتهای رمان این نقش را به بهترین وجهی بازی میکنند. و این شخصیتها را من می توانم بین دوستان و آشنایانم بشناسم و رفتار این اشخاص را با توجه به ماجراهای آن شخصیتها ایضاح کنم. الخ...

این انطباق رمان با واقعیت دارای پیچیدگی فوق العاده ای است و «رئالیسم» آن و این امرکه رمان مانند برشی خیالی از زندگی روزمره جلوه میکند، فقط جنبهٔ خاصی از آن است، جنبه ای که به ما اجازه می دهد آن را، به عنوان نوع ادبی، از واقعیت جداکنیم.

من مجموعهٔ روابط موجود را بین آنچه رمان برای ما شرح میدهد و واقعیتی که در آن زندگی میکنیم، «سمبولیسم رمان» نام میدهم.

این روابط در همهٔ رمانها مثل هم نیستند و به نظرم می رسد که وظیفهٔ اصلی منتقد آن است که آنها را از هم جداکند و چنان روشن شان کند که بتوان از هر اثر خاص همهٔ آموزشی راکه در بر دارد بیرون کشید.

اما چون در آفرینش رمان و در آن باز آفرینی که خواندن دقیق است، نظام پیچیدهای از روابط دال و مدلولی بسیار متنوع را تجربه می کنیم، اگر رمان نویس بخواهد صمیمانه ما رادر تجربه اش شرکت دهد، اگر واقع بینی او بسیار ژرف باشد، اگر فرمی که به کار می برد به قدر کافی فراگیر باشد، به ضرورت، این روابط متنوع را در درون اثر خود قرار داده است. سمبولیسم خارجی رمان تمایل دارد که در نوعی سمبولیسم درونی منعکس شود. از این رو قسمت هائی از رمان در رابطه با مجموع، همان نقشی را بازی می کنند که این مجموع در رابطه با واقعیت.

۴

این رابطهٔ عمومی «واقعیتی» که رمان وصف میکند، با واقعیتی که ما را احاطه کرده است به خودی خود تعیین کنندهٔ آن چیزی است که درونمایه یا موضوع آن نامیده می شود و این موضوع به منزلهٔ پاسخی است به وضع خاص آگاهی. اما دیده ایم که این درونمایه، این موضوع، از طرز ارائه اش، از فرمی که برای بیان آن به کار رفته است، جدائی پذیر نیست. در موقعیت تازه ای، با آگاهی تازه ای از وضع رمان و روابطی که رمان با واقعیت دارد، موضوعهای تازه ای متناسب است و در نتیجه فرمهای تازه ای در سطوح مختلف، زبان، سبک، تکنیک، طرح و ساختار. برعکس، جستجوی فرمهای تازه ای که موضوعهای تازه ای که در فرضوعهای تازه ای تازه ای که در فرضوعهای تازه ای تازه ای که در نیز ایجاد می کند.

بر مبنای درجهٔ خاص از تفکر، رئالیسم، فرمالیسم و سمبولیسم در رمان چنان جلوه میکنند که وحدت جدائی ناپذیری را تشکیل میدهند.

رمان طبیعتاً تمایل دارد و باید داشته باشد، که خود را توضیح دهد. اما خوب می دانیم موقعیت هائی هستند که نمی توانند منعکس شوند و فقط بر اثر تصوری که از خود باقی می گذارند برجای می مانند. آثاری که آن وحدت نمی تواند در درونشان ظاهر شود درگیر چنین موقعیت هائی هستند، و نیز رمان نویسانی که نمی خواهند دربارهٔ طبیعت کارشان و اعتبار فرم هائی که به کار می برند بیندیشند. فرم هائی که به محض منعکس شدن نستجیدگی شان و دروغین بودنشان ظاهر می شود، فرم هائی که بصوری از واقعیت به ما می دهند در تضاد آشکار با آن واقعیتی که به آنها جان داده است و دربارهٔ آن خاموش مانده اند. در این کار تزویرهائی و جود دارد که منتقد باید آنها را افشاکند، زیرا چنین مانده اند و جود جاذبه ها و قابلیت هایشان تاریکی را نگاه می دارند و غلیظ تر می کنند، آگاهی را غرق در تضادهایش باقی می گذارند و بیم آن است که این رفتار کورکورانه آن را به مشئوم ترین بی نظمی ها برساند.

از همهٔ آنچه گفته شد نتیجه میگیریم که هرگونه تحول حقیقی فرم داستانی، هرگونه پژوهش بارآور در این قلمرو، تنها هنگامی می تواند صورت بگیرد که در درون تحول مفهوم رمان قرار گیرد که معمولاً بسیار به کندی، اما از روی ضرورت به سوی نوعی شعر تازه و در عین حال حماسی و آموزنده متحول می شود (همهٔ رمانهای مهم قرن بیستم گواه بر این مدعایند). و همچنین در درون استحالهٔ مفهوم خود ادبیات! (نه تنها به عنوان سرگرمی یا تجمل، بلکه در نقش اساسیش) و در درون کارکرد اجتماعی و به عنوان تجربهای روشمندانه.

# نمونههایی از «رمان نو»

ا پاککنها LES GOMMES

از: «آلن ربگریه» Alain Robbe - Grillet

# فصل اول

در سایه روشن تالارکافه، ارباب میزها و صندلیها، زیر سیگاریها، بطریهای آب گازدار را میچیند؛ ساعت شش صبح است.

نیازی به روشن دیدن ندارد، حتی نمی داند چه می کند. هنوز خواب است. قوانینی بسیار کهن، جزئیات اعمالش را، که این یک بار از تذبذب ارادهٔ آدمی رسته اند، تنظیم می کنند؛ هر ثانیه بر یک حرکت ناب مهر می زند: یک گام به این سو، صندلی در سی سانتیمتری، سه ضربه کهنهٔ خیس، عقب گردی به راست، دو گام به پیش، هر ثانیه مهر می زند، کامل، یکسان، بی خدشه. سی و یک. سی و دو. سی و چهار. سی و پنج. سی و شش. سی و هفت. هر ثانیه در جای درست خود.

دریغاکه به زودی زمان دیگر صاحب اختیار نخواهد بود. حوادث امروز، محاط از هالهٔ اشتباه و شک، هر چند خردو ناچیز، تا چند لحظهٔ دیگر کار خودرا آغاز میکنند، تدریجاً نظم و ترتیب مطلوب رابه هممی زنند، مزورانه در اینجاو آنجا پسی، پیشی، فاصله، آشفتگی، انحنا

به بار می آورند تااندک اندک کار خودراانجام دهند: روزی از روزهای آغاز زمستان، پی نقشه، بی مسیر، بی مفهوم، غول آسا.

اما هنوز زوداست، چفت در کوچه تازه باز شده است، تنها بازیگر حاضر در صحنه هنوز موجودیت خاص خود را نیافته است. اکنون لحظه ای است که آن دوازده صندلی از میز مرمرنما که شب را روی آن گذرانده اند آرام پائین می آیند. دیگر هیچ. دستی خودکار آرایش صحنه را به یایان می رساند.

چون همه چيز آماده شد، چراغ روشن ميشود ...

مرد درشتی آنجاست، ایستاده، ارباب، می کوشد تا خود را در میان میزها و صندلی ها باز شناسد. بالای نوشگاه، آئینهٔ تمام نمائی است که در آن تصویری بیمار متموج است: ارباب، سبزگون و روی آشفته، بیمار کبدی و فربه، در حوضچهٔ شیشهای خود.

در سوی دیگر، پشت شیشهٔ در، باز هم ارباب است که آهسته آهسته در روشنی صبح کوچه تحلیل می رود. شاید همین شبح باشد که تازه کافه را مرتب کرده است؛ دیگر وطیفه ای ندارد جز ناپدید شدن. در آئینهٔ کوچه، سایهٔ این شبح ریز ریز می لرزد، دیگر به کلی از هم پاشیده است؛ و آن سوتر، هر دم لرزنده تر و محوتر، رشتهٔ بی پایان سایه هاست: ارباب، ارباب، ارباب، این سحابی افسرده، غرقه در هالهٔ ابری خود.

ارباب با رنج و دشواری به سطح می آید. چند تکه از چیزهائی راکه دور و برش شناور است به تصادف بر میگیرد. نیازی به عجله ندارد، جریان در این ساعت شدید نیست.

با دو دست روی میز تکیه می دهد، تنش به پیش خم می شود، هنوز درست بیدار نشده است، چشم هایش معلوم نیست به چه چیز خیره مانده است: این «آنتوان» احمق، با آن ورزش سوئدی صبحهاش. و کراوات قرمز آن روزش، دیروز، امروز سه شنبه است؛ «ژانت» دیرتر می آید.

چه لکهٔ کوچک مضحکی؛ این مرمر هم چیز مسخرهای است، همه چیز رویش نقش می بندد. انگار خون است. «دانیل دوپون» دیشب، در دو قدمی اینجا. ماجرائی رویهم رفته ناجور و مشکوک: دزد هیچوقت عمداً به اطاقی که چراغش روشن باشد نمی رود، یارو می خواسته است او را بکشد، مسلم است. انتقام خصوصی یا مطلب دیگر؟ و به هر

حال ناشیانه. دیشب بود. الساعه توی روزنامه میبینیم. هان، آره، امروز ژانت دیرتر می آید. ضمناً بگوئیم آن را هم بخرد... نه، فردا.

یک ضربهٔ سرسری کهنهٔ خیس، گوئی برای سلب مسئولیت از خود، روی آن لکهٔ مضحک. در فاصلهٔ میان دو مالش، تودههائی غباری میگذرند، بیرون از دسترس. یا اینکه اصلاً ذهن به کلی خالی است.

بایدکه ژانت بخاری رافور آ روشن کند؛ امسال سرماز و دشروع کرده است. عطار می گوید هر سال که روز چهارده ژوئیه باران بباردهمین طور می شود؛ شاید درست می گوید. البته آن مردک آنتوان احمق، که دست آخر همیشه حق به جانب اوست، می خواست به هر زور و ضربی هست خلافش را ثابت کند. و عطاره که دیگر داشت از کوره در می رفت، چهار پنج گیلاس شراب سفید کارش را می سازد؛ اما این آنتوان هم هیچ چی سرش نمی شود. خدا را شکر که ارباب حاضر بود. دیروز بود یا یکشنبه؟ یکشنبه بود: آخر آنتوان کلاهش را سرش گذاشته بود؛ با این کلاه هم چه قیافه ای پیدا می کند! آن کلاه و آن کراوات قرمز! عجب دیروز هم همین کراوات را زده بود. نه بابا، وانگهی به من چه؟ گور پدرش! یک ضربهٔ خشم آلودکهنهٔ خیس بار دیگر از روی میز غبار دیروز را بر می چیند. ارباب قد راست می کند.

روی شیشهٔ در کوچه، نوشته رااز وارو میخواند: «اطاق های مبله برای اجاره»، که از هفده سال پیش دو حرف از آن افتاده است؛ هفده سال است؛ هفده سال است که می خواهد این دو حرف را جا بینداز د. زمان حیات «پولین» هم همین طور بود؛ وقتی اولین بار وارد اینجاشده بو دند ...

وانگهی اصلاً یک اتاق که بیشتر نیست، به طوری که در هر حال این نوشته احمقانه است. نیم نگاهی به سوی ساعت دیواری. شش و نیم، یارو را باید بیدار کرد.

ـ يالله، تنهلش!

این بار تقریباً به صدای بلند حرف زده است، با شکلکی حاکی از انزجار بر لبهایش. ارباب بدخلق است؛ شب درست نخوابیده است.

راستش، اغلب اوقات بد خلق است.

در طبقهٔ دوم، در ته راهرو، ارباب در میزند، چندین ثانیه منتظر میماند و چون جوابی

نمی آید باز در می زند، چندین بار، اندکی محکم تر. در آن سوی در، ساعت شماطه شروع به زنگ زدن می کند، ارباب که دست راستش در حین حرکت میان هوا خشکیده است گوش به زنگ می ماند و با شرارت در کمین و اکنش های مرد خفته می ایستد.

اماکسی زنگ را قطع نمیکند. پس از تقریباً یک دقیقه، صدای زنگ روی ضربه های نارس و ناتوان آخرین، حیرتزده خاموش می شود.

ارباب بار دیگر به در می کوبد: باز هم خبری نمی شود. لای در را باز می کند، سرش را به درون می برد. در روشنی محقر صبح تختخواب را می بیند که به هم ریخته است و اطاق را که آشفته است. کاملابه درون می رود و محل را از نزدیک بازرسی می کند: هیچ چیز مشکوک به چشم نمی خورد، فقط تختخواب خالی است، تختخوابی دو نفره، بدون بالش، با فقط یک فرور فتگی در میان متکا، و پتوها به سوی انتهای تخت و اپس افتاده، و روی میز آرایش، طشت حلبی لمابی پر از آب آلوده. خوب، یارو رفته است، خودش می داند. بی آنکه از تالار کافه بگذر د بیرون رفته است، می دانسته است که در این ساعت هنوز قهوهٔ گرم موجود نیست و رویهم رفته لازم هم نبوده است که اطلاع بدهد. ارباب شانه هایش را بالا می انداز دو می رود؛ آدم هائی را که زود تر از موقع بیدار می شوند دوست ندارد.

در پائین،مردکی رامی بیند که ایستاده منتظر است: یک آدم معمولی، رویهم رفته قزمیت، که از مشتری های کافه نیست. ارباب به پشت نوشگاه می رود، یک چراغ اضافی روشن می کند و با تر شروئی نگاهش را به مشتری می دوزد: آماده است تا یکهو آب پاکی روی دست او بریز د و بگوید که برای قهوه هنوز زود است.

\_مىخواستم آقاي «والاس» را ببينم.

ارباب معهذا یک ثانیه معطل میماند و میگوید:

ــرفته است.

مرد باکمی حیرت میپرسد:

ــکی؟

ـــامروز صبح.

\_امروز صبح چه ساعتی؟

نگاهی مضطرب به ساعتش و سپس به ساعت دیواری.

ارباب میگوید:

\_نمىدانم.

\_وقتى بيرون مىرفت نديديدش؟

\_اگر دیده بودمش میدانستم چه ساعتی.

انحنای بورو وارفتهٔ لبهای مردک این پیروزی آسان یافته رانمایان می کند. مردک چند

ثانیهای به فکر فرو میرود و باز میگوید:

\_ پس لابد نمی دانید کی بر می گردد؟

ارباب حتى جواب نمىدهد. از پايگاه تازهاي حمله ميكند:

\_ چې ميل ميکنيد؟

مردک میگوید:

\_ یک قهوهٔ بی شیر.

ارباب میگوید:

\_اين ساعت هنوز قهوه حاضر نيست.

چه قربانی خوب و راحتی، مسلماً: یک چهرهٔ ریزهٔ عنکبوت وار مغموم که مدام در حال به هم چسباندن تکههای چروکیدهٔ ذهن خویش است. وانگهی از کجا می داند که این والاس دیشب وارد این کافهٔ گمنام کوچهٔ «مساحان» شده است؟ این که رسمش نیست.

ارباب که اینک همهٔ ورق هایش رابازی کرده است، دیگر به مرد تازه وارداعتنائی ندارد. باقیافه ای دور از ماجرا بطری هایش را پاک می کندو چون طرف چیزی نمی خورددو چراغ را پیاپی خاموش می کند. اکنون دیگر هوا نسبتاً روشن شده است.

مردچند کلمهٔ نامفهوم تته پته کرده و رفته است. ارباب خود رامیان آت و آشغال هایش باز می بابد: لکه های روی مرمر، روغن جلای صندلی ها که چرک و کثافت جابه جا آن را چسبنده کرده است، نوشتهٔ مصدوم و ناقص روی شیشه، اما او دستخوش اشباح سمج تری است، لکه هائی سیاه تر از لکه های شراب پیش چشمش را تار می کند. می خواهد با یک حرکت دست آنها را براند، اما بیهوده است، هر قدمی که بر می دارد پایش به آنها می گیرد ... حرکت یک باز و، موسیقی کلمات گم شده، پولین، پولین شیرین.

پولین شیرین که سال ها پیش غفلتاً به طور عجیبی مرد. به طور عجیب؟ ارباب به سوی آئینه خم می شود. کجایش عجیب است؟ انقباضی بدشکل تدریجاً چهرهاش را بی قواره میکند. مرگ مگر همیشه عجیب نیست؟ شکلش بارز تر می شود، به صورت نقابی بر

چهرهاش میخشکد و لحظهای خود را در آئینه تماشا میکند. سپس یک چشم بسته میشود، دهان درهم کشیده میشود، گوشهای از چهره منقبض میشود، عفریتی کریه تر پدیدار میشود، همان دم ناپدید میشود و جای خود را به تصویری آرام تر و تقریباً خندان میدهد. چشمهای پولین.

عجیب؟کجایش عجیب است؟ مگر این از هر چیزی طبیعی تر نیست؟ این «دو پن» را ملاحظه کنید، چقدر عجیب تر بود که نمر ده باشد. آرام آرام ارباب به خنده می افتد، نوعی خندهٔ خاموش، بی نشاط، مانند خندهٔ آدمهائی که در خواب راه می روند. در پیرامون او، اشباح آشنا از او تقلید می کنند: همه زهر خند می زنند. حتی از حد می گذرانند، شورش را در می آورند، به قهقهه می افتند، همدیگر را سقلمه می زنند، محکم به پشت گرده هم می کوبند. حالا چطور آنها را ساکت کند؟ اکثریت با آنهاست. و اینجا خانهٔ آنهاست ... ارباب، بی حرکت در برابر آئینه، به خندیدن خود می نگرد، با همهٔ نیرویش می کوشد تا رباب، بی حرکت در برابر آئینه، به خندیدن خود می نگرد، با همهٔ نیرویش می کوشد تا دیگران رانبیند که از این سر به آن سراطاق در هم می لولند، فوج قهقهه، انبوه عنان گسیختهٔ دل ریسه، تفالهٔ پنجاه سال زندگی هضم نشده. هیاهوی آنان از حد طاقت گذشته است، کنسر تی وحشتنا ک از عرعر و زوزه، و ناگهان، در میان سکوتی که غفلتاً همه جا را می گیرد، خندهٔ بلورین زنی جوان.

ـ گور تان را گم کنید!

ارباب واپس چرخیده است، به صدای نعرهٔ خود از کابوس پریده است. آنجا نه پولین هست و نه دیگران. نگاهی خسته به گرد اطاق میافکند که آرام و بیخیال منتظر کسانی است که باید بیایند، صندلی هائی که قاتلان و مقتولان روی آنها خواهند نشست و میزهائی که روی آنها مراسم تناول قربانی را برگذار خواهند کرد.

ترجمة ابوالحسن نجفي

۲ ساحل شنزار آلن رب ــگریه

سه بچه در طول یک ساحل شنزار راه می روند. پهلو به پهلو، دست همدیگر راگرفته اند و پیش می روند. تقریباً همقدند و نیز احتمالاً همسال: دوازده ساله. با اینهمه بچهٔ وسطی کمی کوتاهتر از دوتای دیگر است.

به جز این سه بچه، سرتاسر ساحل طولانی خالی است. نوار ماسهای است نسبتاً پهن و یکدست، عاری از صخرههای پراکنده و نیز حفرههای آب و با شیب کمی از دیوارهٔ سنگی که ظاهراً شکافی در آن نیست، تا دریا کشیده شده است. آسمان بسیار صاف است. خورشید ماسهٔ زرد را با نوری تند و عمودی روشن میکند. ابری در آسمان نیست. باد هم نیست. آب آبیرنگ و آرام است. بی کوچکترین تموجی که از یهنهٔ دریا بیاید. با آنکه ساحل رو به دریا، تا افق باز است.

اما به فواصل منظم، موجی ناگهانی و پیوسته همان موج، که در چند متری ساحل ایجاد شده است، ناگهان متورم میشود و بی درنگ، همیشه در خط معینی از هم می باشد. در آن لحظه اصلاً احساس نمی شود که آب پیش می آید و پس می رود، برعکس، چنان است که گوئی همهٔ این حرکت، سر جا اتفاق می افتد، تورم آب نخست فرورفتگی کوچکی در سمت ساحل ایجاد می کند و موج با صدای ریگهای غلتان، کمی پس می رود؛ بعد می ترکد و شیری رنگ، در شیب ساحل پخش می شود، اما تنها برای اینکه زمین از دست رفته را بازپس گیرد. کمتر پیش می آید که موج قویتری، اینور و آنور، چند وجب بیشتر از ماسه را خیس کند.

و دوباره همه چیز از حرکت می افتد، دریا مسطح و آبی، دقیقاً در همان نقطه ای از ماسهٔ زرد ساحل توقف کرده است که سه بچه، پهلو به پهلوی هم راه می روند.

بچهها بورند، تقریباً به رنگ ماسه. پوستشان کمی تیره تر و موها کمی روشتر. هرسه به یک نحو لباس پوشیدهاند: شلوار کو تاه و پیراهن آستین کو تاه و هر دو از پارچهٔ زمخت به رنگ آبی رنگ و رو رفته. پهلو به پهلو راه میروند، دست در دست، به خط مستقیم، به موازات دریا و به موازات دیوارهٔ سنگی، تقریباً به یک فاصله ازهر دو، با اینهمه کمی نزدیکتر به آب. خورشید در سمتال أس سایه ای پیش یای آنها نمی اندازد.

پیش روی آنها، ماسه صاف و بیجای پاست. زرد و هموار از صخره تا آب.

بچهها به خط مستقیم پیش می روند، با سرعتی منظم، بدون کو چکترین انحرافی، آرام و دست در دست هم. پشت سرشان، بر ماسه که کمی مرطوب است، سه خط جای پاکه پاهای برهنهٔ آنها برجا گذاشته است، سه توالی مرتب جای پاهای شبیه به هم و با فواصل مشابه، گود و بی نقص.

بچهها، مستقیم، پیش روی خود را نگاه میکنند. نه نگاهی به صخره بلند در سمت چپشان میاندازند و نه در سمت دیگر به سوی دریا که امواج کوچک آن مرتباً از هم میشکافند. به دلائلی برنمیگردند که پشت سرشان، فاصلهٔ طی شده را نگاه کنند. راه خود رایا قدمهای مساوی و سریع ادامه می دهند.

پیش روی آنها، دستهای از مرغان دریائی، ساحل را درست در مرز امواج، طی میکنند. آنها موازی با بچهها، در همان جهت آنها، صد متری جلوتر از آنها پیش می روند. اما چون پرنده ها سرعت شان کمتر است بچه هابه آنها نزدیک می شوند و هنگامی که دریا به تدریج جای پنجه های ستاره گون را محو می کند، نقش پای بچهها، به وضوح در ماسهٔ مرطوب باقی می ماند و سه ردیف جای پا دراز تر می شود. گودی این جا پاهه ثابت است: قریب دو سانتیمتر. آنها نه بر اثر فروریختن کناره ها تغییر شکل می دهند و نه بر اثر فشار بیشتر یا شنه ها یا ینجه ها. چنانکه

كوئر أنها را يا منكنه، در طبقهٔ سطحي نرم زمين ايجاد كردهاند.

بدینسان خطوط سه گانهٔ آنها کشیده تر می شود و دور تر می رود و در عین حال گوئی باریک تر و کند تر می شود و به صورت خط واحدی در می آید که شنزار را از طول دو قسمت می کند، و در انتها به حرکت مکانیکی منجر می شود که گوئی در جا انجام می گیرد: پائین و بالا رفتن متناوب شش پای برهنه. با اینهمه هرقدر که پاهای برهنه دور می شوند، به پرنده ها نزدیک تر می شوند. نه تنها به سرعت پیش می روند، بلکه فاصلهٔ نسبی که دو گروه را از هم جدا می کند، در مقام مقایسه با راهی که طی شده است با سرعت بیشتری کاهش می یابد. بزودی چند قدمی بیشتر بین آنها فاصله نمی ماند.

اما وقتی که سرانجام بچهها دارند به پرندهها می رسند، آنها ناگهان بال می زنند و پرواز می گیرند. اول یکی، سپس دو و سرانجام هر ده تا... این دستهٔ سفید و خاکستری، بر فراز دریا خط منحنی ترسیم می کنند، تا بر شنزار ساحل فرود آیند. اما همیشه در حاشیهٔ دریا و با فاصلهای مساوی از امواج راه پیمائی می کنند. حرکات آب را از این فاصله نمی توان دید. اگر این سکون ظاهری نتیجهٔ تغییرات دائمی امواج نباشد پس بر اثر تغییر رنگهای دستهٔ پرندگان دریائی، در لحظهای است که کفهای درخشنده زیر خورشید برق می زند!

سه کودک، بازو به بازوی هم دادهاند و با قدمهای مساوی راه می روند. نه به خطوط مداومی که جای پایشان در شن زار شیار کرده است توجهی می کنند و نه به امواج کوچک سمت راستشان و پرندگانی که گاهی در جلو آنها، پرواز می کردند اعتنائی دارند. چهرههای آفتاب سوخته شان تیره تر از موهای بور آنهاست. با این همه، هر سه شبیه یکدیگرند: جدی، متفکر و شاید دژم. دو تای آنها پسر و سومی دختر است. فقط موهای دخترک کمی بلند تر و کمی حلقه حلقه تر است و دست و پایش کمی ظریف تر. اما لباسشان عین هم است، شلوار کوتاه و پیراهن آستین کوتاه، هر دو از قماش و بیراهن آبی رنگ باخته.

دختر در انتهای راست، سمت دریا قراردارد. سَمت چپ او یکی از دو پسر که کمی کو تاهتر است راه میرود. پسر دیگر که نزدیکتر است همقد دختر است.

پیش روی آنها ماسهٔ زرد ویکنواخت، تا چشم کار میکند گسترده است. سمت چپ آنها دیوارهٔ سنگی قهوهای رنگ، تقریباً عمودی، سر برافراشته است که هیچ راه عبوری در آن نیست. در سمت راست آنها، سطح صاف آب،ساکن و آبی رنگ، از افق کشیده شده و به حاشیهای لحظهای ختم می شود که ناگهان می ترکد و به صورت کفی سفید پخش می شود.

سپس، ده ثانیهٔ دیگر، موج که متورم می شود، با صدای غلتیدن سنگریزهها، دوباره همان فرورفتگی را در ساحل ایجاد می کند.

موج کو چک در هم می شکند، کف شیری رنگ دوباره از شیب بالا می آید و چند دسیمتر زمین از کف رفته را باز می گیرد. در اثنای سکو تی که به دنبال می آید ضربات ناقوس بسیار دوردست، در هوای آرام طنین می اندازد.

پسر کوچکتر که در وسط راه میرود میگوید:

\_زنگ بود.

اما صدای شنهائی که دریا می مکد، صدای بسیار ضعیف زنگ را می پوشاند. و باید تا پایان دوره صبر کرد تا دوباره چند صدائی که بر اثر مسافت تغییر شکل داده است تشخیص داده شود. پسر بزرگتر می گوید:

\_زنگ اول است.

موج کوچک در سمت راست آنها در هم میشکند.

وقتی که آرامش برقرار میشود، دیگر چیزی نمی شنوند. سه بچهٔ موطلائی با همان آهنگ منظم سابق راه می روند و هر سه دست هم راگرفته اند. پیش روی آنها پرندگان که فقط در چند قدمی شان بودند، با سرایت حالتی ناگهانی بال می زنند و پرواز می کنند.

همان دایره را برفراز آب می زنند و بازمی آیند و روی ماسه می نشینند و راه رفتن شان را باز در همان جهت، درست لب موجها، تقریباً در صد متری بچه ها از سر می گیرند. بچهٔ کو چکتر می گوید:

ــ شاید زنگ اول نبود، اگر قبلی را نشنیده باشیم...

پهلودستياش جواب ميدهد:

ـ باید آن را هم مثل همین می شنیدیم.

اما به این منظور رفتارشان را تغییر نمی دهند. و همان جاپاها، پشت سر آنها، به تدریج، زیر شش پای برهنه شان ایجاد می شود.

دخترک م*ی*گوید:

کمی پیش، اینهمه نزدیک نبودیم.

لحظه ای بعد پسر بزرگتر، همان که سمت صخره قرار دارد می گوید:

ــ هنوز دوريم.

و بعد هر سه در میان سکوت راه میروند. بدینسان خاموش می مانند تا اینکه صدای زنگ، باز هم همانقدر نامشخص،

بدینسان خاموش میمانند تا اینکه صدای زنک، باز هم همانقدر نامشخص. دوباره در هوای اَرام طنین میاندازد. اَنگاه پسر بزرگتر میگوید:

ــزنگ بو د.

دیگران جواب نمیدهند.

پرندهها که چیزی نمانده است بچهها به آنها برسند، بال میزنند و پرواز میکنند، اول یکی، بعد دو، بعد ده...

و بعد همهٔ دسته دوباره روی ماسه نشسته است و در طول ساحل قریب صد متر جلوتر از بچهها پیش می رود.

دریا به تدریج آثار ستاره گون پنجه های آنها را پاک می کند. برعکس، بچه ها که نزدیکتر به صخره، دست هم را گرفته اند و در کنار هم راه می روند، پشت سرشان جا پاهای عمیقی باقی می گذارند که خط سه گانهٔ آنها بطور موازی، در ساحل از خلال شنزار بسیار طولانی کشیده می شود.

در سمت راست، جانب آب ساكن و صاف، همان موج كوچك، باز هم در همان نقطه در هم مي شكند. \*

بنیمهٔ آخر ترجمهای را که قبلاً در این صفحه چاپ شده بود متأسفانه دوست مرحومم
 آقای ایرج قریب خودشان نوشته بودند که مرحوم محمدعلی رفیعی ضمن مقالهٔ آزارندهای در مجلهٔ معیار مرا آگاه ساختند. ناچار در این چاپ آن ترجمه را بکل کنار گذاشتم و ترجمهای را که در اینجا آمده است خودم با کمال دقت از متن اصلی برگرداندم.

٣

فصلی از رمانِ اولیس Ulysses از: جیمز جویس James Joyce از: جیمز جویس ترجمهٔ منوچهر بدیمی

### اشاره

«تکگوئی درونی» و «سیلان خودآگاهی» [یا «سیلان ذهن»] در دو بخش سوّم و هجدهم ادلیس به بارزترین صورت تجلی میکند. بخش سوم تکگوئی درونی «استیون ددالوس» استکه ترجمهٔ بخشی از آن در اینجا آمده است.

پس از ترجمهٔ متن، یادداشتهای مربوط به متن آمده است. در ابتدای این یادداشتها زمان و مکان رویدادهای بخش سوم ذکر شده است. بنابر آنچه جویس خود نوشته است، هر بخش از اولیس به یکی از اعضای بدن، هنر یا علم یا فن و یکی از رنگ ها مربوط می شود و نماد و شیوهٔ بیانی دارد و هر کدام از آدمهای آن بخش در اودیسهٔ هُمر نظیرهای دارند و از این رو در ابتدای یادداشتها آن نکات در زیر عنوان خود («عضو بدن»، «هنر، علم یا فن»، «رنگ»، «نماد»، «شیوهٔ بیان»، «نظیرهها») آمده است. سپس خلاصهای از سرود اودیسهٔ هُمرکه به نحوی با بخش سوم ارتباط دارد نقل شده است و پس سرود اودیسهٔ هُمرکه به نحوی با بخش با عقاید و آراء و آداب مسیحیت آمده است.

در هر شمارهٔ یادداشت، عددی که سمت راستِ ممیز است شمارهٔ صفحه و عددی که سمت چپ آن است شمارهٔ سطر ترجمهٔ فارسی است. ـ م. وجه محتوم مبصرات: دست کم این هست اگر بیشتر نباشد، اندیشیدن از راه چشمانم. به اینجا آمده ام تانشانه های همهٔ چیز ها را بخوانم، ماهی اشپل ها و جل و زغهای دریار امد دریا را که نزدیک می شود، آن پوتین کپک زده را. مف سبز رنگ، نقرهٔ آبی، و زنگ زدگی: نشانه های رنگین. حدود شفافیت. اما این را هم علاوه می کند که: در اجسام. از این رو ابتدا از جسم بودن آنها آگاه شد و سپس از رنگین بودن آنها. چگونه؟ با کوبیدن مغز خود به آنها، حتماً. آرام برو. طاس بود و میلیونر، اسام maestro di استاد آنان که می دانند ] حدود شفافیت در آنها. چرا در آنها؟ شفاف، ناشفاف. اگر بتوانی پنج انگشت را در آن فرو کنی دروازه است و الا در است. شفاف، ناشفاف. اگر بتوانی پنج انگشت را در آن فرو کنی دروازه است و الا در است.

استیون چشمانش را بست تا صدای قرچ قروچ له شدن جل و زغ ها و صدف ها را زیر پوتینهای خود بشنود. هر جور هست از میان آن قدم می زنی. می زنم، هر بار یک شلنگ. از میان گاههای بسیار کوتاهِ جای به جای بسیار کوتاهٔ گاه. پنج، شش: یک شلنگ. از میان گاههای بسیار کوتاهٔ جای به جای بسیار کوتاهٔ گاه. پنج، شش: Nacheinander یکی پس از دیگری ] درست همین. و این همان وجه محتوم می مسیح! مبادا روی صخرهای سکندری بخورم که بر مقر او مشرف است، مبادا به طرزی محتوم ازمیان آن شمشیر زبان گنجشک من به پهلویم آویزان است. ته آن را به زمین بزن: این طور می کنند. دو پایم در پوتینهای او در انتهای ساقهای اوست، Nebeneinander [در کنار همدیگر]. از صدایش معلوم است که محکم است: آن را با چکش «لوس دومیورگوس» ساختهاند. آیا بر ساحل سندی مونت به سوی ابدیت گام بر میدارم؟ غژ، غوژ، قرچ، قروچ. سکههای دریای وحشی. آقا مدیر دیزی همشو خوب می شناسه.

آیا به سندیمونت نخواهی آمد، مادلن مادیان؟ وزن آغاز می شود، می بینی. من می شنوم. وزن سه تایی تتن تن با یک سبب آخر محذوف، وزن سرود. نه، وزن بورتمه: دلن مادیان.

حالا چشمانت را باز كن. باز خواهم كرد. صبر كن. آيا همه چيز محو شده است؟ مبادا چشمانم را باز كنم و تا ابد در ناشفافى سياه باشم! Basta [ بس است ]. خواهم ديد كه مى توانم ببينم يا نه.

حالا بنگر. همهٔ روزگاران بی وجود تو: و همیشه خواهد بود، عالمی بی پایان. از پلههای کوی لی هی با احتیاط پایین آمدند. Frauenzimmer [ پتیاره خانم ] : و با بی حالی از سراشیبی ساحل پایین رفتند، پاهای پهنشان در شن پر لای و لجن فرو می رفت. مانند من، مانند الجی، روان به سوی مادر قادر ما. شمارهٔ یک کیف قابلگیش را به کندی تکان می داد، چتر بزرگ آن یکی در شن ساحل فرو می رفت. از آزادمحله شان آمده اند تا روز را در بیرون بگذرانند. بانو فلورانس مک کیب، بیوهٔ بازماندهٔ مرحوم مأسوف علیه پاتک مک کیب، ساکن خیابان براید. یکی از خواهران آن کیف چه دارد؟ جنینی سقط شده با بند نافی آویزان، پوشیده در پارچه ای قرمز رنگ. بندهایی که حلقه به گذشته می پیوندد، کابلی درهم پیچیده همه از ماگرشت تن. این است حکمت کار راهبان عارف. آیا مانند خدایان خواهید بود؟ چشم بدوزید به اومفالوس [ناف]. الو!کینچ هستم. شهر عدن را به من بدهید. الف، چشم بدوزید به اومفالوس [ناف]. الو!کینچ هستم. شهر عدن را به من بدهید. الف،

همسر و مونس آدم کادمون: حوا، حوای برهنه او ناف نداشت. چشم بدوزید. شکمی بی نقص، برآمده و گنده، سپری از پوست کشیده شده، نه، تودهٔ سپیدی از ۲۰ گندم، درخشان و جاویدان، از ازل تا به ابد پابرجا، زهدان گناه.

من نیز در تاریکی گناه به زهدان شدم، ساخته شدم زاده نشدم. به دست آنان، مردی با صدای من و با چشمان من و شبح زنی با خاکستر بر نفسش. به یکدیگر چسبیدند و جدا شدند، خواستهٔ آن راکه میخواست جفتگیری کند بر آوردند، «او» از روز ازل وجود مرا اراده کرده بود و اکنون دیگر هرگز نمی تواند اراده کند که وجود ۲۵ نیافته باشم. یک Lex eterna (قانون ابدی) کنار او ایستاده است. پس آیا این همان ذات الوهی است که «پدر» و «پسر» در آن همذات هستند؟ کجاست آریوس نازنین

بینوا تا دست و پنجه نرم کند؟ سراسر عمرش را به جنگ بر سر همفرانیایشرب الیهوداتی گذراند. ای بدعتگذار بد طالع! در مستراحی یونانی آخرین کلام خود را با آخرین نفس بر آورد: مرک بی درد. با تاجی جواهرنشان عصا بر کف مستقر بر تخت خود، محروم از مسندی مطلوب، با آن ردایش که نیمهٔ بالای آن شق ورق بود و پشت ه آن ۱۰ قلمیده.

هواگرد او میچرخید، هوای گزنده و پرسوز. موجها در راهند. اسبان آبی سپید . یال نشخوارکنان، افسارشان از باد رخشان، باد یایان منعنعان.

نباید نامهاش را برای روزنامه ها فراموش کنم. و پس از آن؟ کافهٔ شیپ، دوازده و نیم. راستی، مثل یک جوان جاهل آن پول را راحت خرجش کن. بله، باید این کار را

قدمهایش راکند کرد. رسیدم این جا. بروم سراغ زن دایی سارا یا نه؟ صدای پدر همذات من. این اواخر برادر هنرمندت استیون را دیدهای؟ نه؟ حتم داری که با عمهاش سالی در کوی استراسبورگ نیست؟ نتوانست یک خرده بلندتر از این پرواز کند؟ ووووبه ما بگو استیون، عمو سای چطور است؟ آخ،ای خدای گریان، من با چه آدمهایی وصلت کردهام! آن دو تا پسری که توی انبار علف بودند. آن دفتر دار مست کوچولو و برادر شیپورزنش. کرجی بانهای محترم مکرم! و آن والتر لوچ هم به

يدرش حضرت آقاگويان، كمتر هم نه! بله، حضرت آقا. خير، حضرت آقا. عيسى

زنگ خس خسی کلبهشان راکه همهٔ پردههای آن راکشیدهاند میزنم: و صبر ۲۰ میکنم. خیال میکنند من یکی از طلبکارها هستم و از گوشهٔ امنی براندازم میکنند.

\_استيون است، حضرت آقا.

بگریست: چه جای تعجّب، به مسیح قسم!

ـ بگذار بیاید تو. بگذار استیون بیاید تو.

چفت در کشیده میشود و والتر به من خوشامد میگوید.

\_ما خیال کر دیم شماکس دیگری هستید.

خان دایی ریچی در تختخواب بزرگ خود، از میان بالشها و پتوها و از فراز پشتهٔ زانوانش ساعدستبرش را دراز میکند. با سینهاش تمیز. نیمهٔ بالای تنش راشسته

ست.

ـ سلام، پسرخواهر. بنشين و قدمي بزن.

تختهٔ زیردستی خود را کنار میگذارد، تختهای که صورتحسابهای خود را روی آن مینویسد تا به نظر آقا خره و آقا شاپلند تاندی برسد و موافقت نامهها و صورتمجلسهای تحقیق و یک احضاریهٔ Duces Tecum [همراه بیاورید] را در ه آن بایگانی میکند. قابی از چوب کهنهٔ بلوط بالای سر طاسش: شعر «مرثیه» وایلد. و زوز سوت گمراه کنندهاش والتر را باز می گرداند؛

ـ بله، حضرت آقا.

ـ به مادر بگو ویسکی برای ریچی و استیون. مادر کجاست؟

\_کریسی را برده است حمام، حضرت آقا.

همبالين كوچولوي بابا. قرة العين.

ـ خير، خان دايي ريچي.

ــ به من بگو ریچی. لعنت به آن آب سودای تو. آدم را سست میکند. ویسکی!

ـــدايي ريچي، واقعاً ...

ـ بنشين والا به سر شيطون قسم له و لوردهات ميكنم.

والتر بیهوده با نگاهش دنبال یک صندلی میگردد.

ــچيزى نداردكه رويش بنشيند، حضرت آقا.

۔ الاغ، جایی ندارد که آن را رویش بگذارد. برو آن مبل «چیپن دیل» ما را بیاور. یک لقمه چیزی می خوری؟ ما در اینجا آن دم و دستگاههای لا کردار شما را نداریم. یک تکه گوشت خوک سرخ کرده با یک خرده ماهی؟ بی تعارف؟ چه بهتر. ۲۰ توی این خانه غیر از قرص کمردرد هیچ چیز پیدا نمی شود.

· All'erta! [به گوش باشید!]

چند نغمه از aria di sortita [سرود ورود] فراندورا با سوت می زند. استیون، این عالی ترین تکهٔ تمام اپراست. گوش کن.

سوت آهنگینش با تحریرهای زیبا همراه با هجوم فوت بلند میشود و با هه مشت هایش روی زانوهای پوشیده در پتویش ضرب میگیرد.

این باد لطیف تر است.

۱۵

آشیانه های متلاشی، آشیانهٔ من، او، همه. تو به پاپتی های مدرسهٔ کلانگوزگفتی که یک دایی قاضی داری و یک دایی تیمسار. از آنان درآی استیون. در اینها زیبایی پیدا نمی شود. نه در آن سوک را کد کتابخانهٔ مارش هم که تو در آن پیشگویی های رنگ باختهٔ یوآکیم عباس رامیخواندی. آن پیشگویی ها برای کیست؟ برای آن رجالهٔ صد سر صحن کلیسا. یک تن بیزار از جنس خود از میان آنان به جنگل جنون گریخت، یالش در ماه کف کنان و مردُمٔکانش ستارگان. هویهنم، با منخرین جنون گریخت، یالش در ماه کف کنان و مردُمٔکانش ستارگان. هویهنم، با منخرین اسب. صورتهای بیضی اسب مانند، تمپل، باک ملیگان، فاکسی کمپیل، دراز چانه، عباس، پدرروحانی، رئیس خشمگین کلیسا، کدام بی حرمتی مغزشان را آتش زد؟ پف!

ا Desende, calve, ut ne amplius decatveris. ای کچل، مبادا که به غایت کچل شوی اتاج گلی از موی جوگندمی برگرد سر ملعونش، او را مرا ببین خزنده به سوی پایین تا رسیدن به محراب (!descende [فرود آی])، ظرف نان متبرک را در چنگ گرفته، اژدها چشم. فرود آی، کچل خان! دستهٔ هماوازان، دور شاخهای قربانگاه راگرفته، خرناسههای لاتینی کشیش نمایان را که سر تراشیده و روغن زده و قربانگاه را گرفته، خرناسههای لاتینی کشیش نمایان دا که سر تراشیده و مخورند، با تحده و چاق از چربی مغز گندم در قباهای سفید خود به فربهی تکان میخورند، با تهدید و یژواک بر می گردانند.

و شاید در همان لحظه کشیشی در همان نزدیکی نان متبرک را بر سر دست بلند میکند. درینگ درینگ! و دو خیابان آن سوتر کشیش دیگری آن را در ظرف نان قفل میکند. درینگ درینگ! و دو خیابان آن سوتر کشیش دیگری آن را در ظرف نان میضه میکند. درینگ درینگ! پایین، بالا، جلو، عقب. دان اوکام دربارهاش فکر کرد، چه حکیم شکست ناپذیری. در بامداد مه آلود یکی از روزهای انگلیس، آن اقنوم ناقلا مخش را غلغلک داد. نانش را پایین آورد و زانو زد و همزاد با زنگ دومش زنگ اولش را در صحن کلیسا شنید (مال خودش را بالا میبرد) و از جا برخاست و (اکنون من بالا میبرم) صدای دو زنگشان را میشنود (زانو میزند) برخاست و درنگ ادغام شده را.

پسرعمه استیون، شما هرگز قدیس نخواهید شد. جزیرهٔ قدیسان. شما سخت مقدس بودید، مگر نه؟ از مریم مطهر به دعا می خواستید که بینی قرمز نداشته باشید. در خیابان سرپنتاین از شیطان به دعا میخواستید که آن بیوهٔ چاق و چلهٔ جلویی لباسش را از کف خیابان خیس باز هم قدری بیشتر بالا بکشد. !O, si certo [آه، البته!] برو روحت را برای آن بفروش، حتماً، برای آن کهنه پارههای رنگ شدهای که دور لکاتهای به هم سنجاق شدهاند. بیش از این به من بگو، باز هم بیشتر! در طبقهٔ بالای تراموای هاوث در زیر باران یکه و تنها فریادزنان: زنان برهنه! زنان برهنه! هان؟ هاین را دیگر چه میگویی؟

چی را دیگر چه میگویم؟ مگر برای همین درست نشدهاند؟

هر شب ازهفت کتاب دو صفحه خواندن، هان؟ جوان بودم. در آینه به خودت تعظیم کردی. جداً جلو آمدی تا به ابراز احساسات یاسخ گویی، قیافهای زننده. هي پيپ هورا براي ابله مرده شور برده! هورا! هيچ کس نديد. به هيچ کس نگو. ١٠ می خواستی کتابهایی بنویسی که عنوانشان فقط یک حرف باشد. «ف» اش را خواندهای؟ هان بله، اما «ک» را بیشتر می پسندم. بله، آقا «و» عالی است. هان، بله، «و». بادت می آید که «تجلیات» خود را روی برگه های بیضی شکل سیز رنگی نوشته بو دی، در عین ژرفای ژرف، تا پس از مرگت آنها را برای همهٔ کتابخانههای بزرگ جهان، از جمله کتابخانهٔ اسکندریه، بفرستند؟ پس از چند هزار سال، پس از مه یک «ماهامان وانترا» کسی پیدا می شد که آنها را پخواند، مانند پیکو دلامیراندولا. بله، خیلی شبیه به نهنگ. وقتی آدم این اوراق عجیب را از آدمی که مدتها پیش در گذشته میخواند آدم احساس میکندکه آدم با آدمی همدم شده است که دمی. . . . . . زیر پایش دیگرشن ریز نبود. بار دیگر یوتین هایش لگد می کرد بلوط مرطوب یر ترق و تروق را، صدفهای دسته چاقویی را، ریگهای پر خشخش و آنچه راکه ۳۰ بر ریگهای بی شمار کوبیده می شود، تختههای موریانه خورده را، ناوگان از دست رفته را. تخته شنهای آب دیدهٔ جسبناک بیش یایش بودند تا آب یاشنههای لگدکویش را بمکند و بوی فاضلاب از آنها بلند می شد، دسته ای جلبک دریایی در میان آتش شبتاب دریا زیر بشته ای خاکستر آدمی می سوخت. با احتیاط از کنار آنها رد شد. یک شیشه آبجو تانیمه در خمیر شن فرو رفته و سیخ ایستاده بود. قراول بود: ۲۵ جزيرهٔ تشنگي مهيب. حلقه هاي شكسته دور بشكه ها بر لبهٔ دريا؛ بر روي زمين انبوه درهم برهم و تیرهٔ تورهای خدعه آمیز؛ و از آن دورتر درهای پشت خانهها خط خطی شده باگچ و بر ساحل بالاتر یک بند رخت خشک کنی با دو پیراهن مصلوب. رینگزند:کلبهها سکانداران سیاه سوخته و ناخدایان. صدفهای انسان.

ایستاد. از راه خانهٔ زن دایی سارا رد شدهام. مگر نمیخواهم به آنجا بروم؟ مثل این که نه. کسی آن جاها نیست. به سمت شمال شرق پیچید و از روی شنهای ه سفت تر به سوی کمو تر خان رفت.

Qui vous a mis dans cette fichue position [کی تو را تو این مخمصه انداخته است؟] \_ C'est le pigeon, Joseph. . [ همان کفتره، یوسف.]

پاتریس به مرخصی آمده بود، با من در کافهٔ ماک ماهون شیر لیس می زد. پسر غاز وحشی. کوین ایگان پاریسی. پدر من پرنده است، lait chaud [شیرگرم] میرن را با زبان پشت گلی جوان لیس زد، صورت چاق لیسه. لیس، لیسه امیدوار است [ gros lot جایزه بزرگ بخت آزمایی ] را ببرد. با خواندن آثار میشله دربارهٔ فطرت زنان مطالعه می کرد. اما باید کتاب La Vie de Jesus [ زندگی مسیح ] اثر آقای لئوتا کسیل را برای من بفرستد. به دوستش امانت داده بود.

\_C'est tordant, vous savez. Moi, je suis socialiste Je ne crois pas en l'existence de Dieu. Faut pas le dire a mon père

[ راستی خنده دار است. من سوسیالیست هستم. به وجود خدا اعتقاد ندارم. این را نباید به پدرمگفت ]

?croit ال\_[\_او اعتقاد دارد؟]

[ پدرم، بله ] \_ Mon père, oui.

Schluss . [بس] . مي ليسد.

۱۵

کلاه کارتیه لاتنیام. خداوندا، ما فقط باید قهرمان نمایش را لباس بپوشانیم. من دستکش آلبالویی میخواهم. تو محصل بودی، مگر نه؟ چه تحصیلی میکردی، گوش شیطان کر؟ فشینطا، ف. ش. ط، بعله: فیزیک، شیمی، طبیعی. آها. آن یک ذره mou en civet [قلیه شش ] خود را میخوردی، در دیگهای گوشت مصر، شانه به شانه سورچیهای آروغ زن. به طبیعی ترین لحن فقط بگو: وقتی در پاریس بودم، عادت داشتم به 'Mich [بول میش (بولوار سن میشل)] آری، عادت داشتی بلیتهای باطل شده توی جیبت بگذاری تا اگر احیاناً به اتهام قتل دستگیرت

کردند بتوانی ثابت کنی در جایی غیر از مجل وقوع قتل بوده ای. عدالت. در شامگاه هفدهم فوریه ۱۹۰۴ زندانی را دو شاهد دیده اند. کس دیگری این کار را کرده است: من دیگر. کلاه، کراوات، پالتو، بینی. Lui, c'est moi [او، من هستم] مثل این که خوش گذرانده ای.

قدم زدن مغرورانه. میخواستی مثل چه کسی قدم بزنی؟ یادم رفته است: مال از کف داده. با آن حوالهٔ هشت شیلینگی مادر، دربان پستخانه در پر سر و صدای یستخانه را قایم به رویت بست. دندان در دی از گرسنگی. Encore deux minutes] هنوز هم دو دقیقه مانده ] ساعت را نگاه کنید. باید بگیرم. Fermé [ تعطیل ] . سگ مز دور! با یک تقهٔ دیگر بدنش را تکه تکه و خونین و مالین کن تا تکه های بدن مر د و همهٔ دکمه های برنجیش روی دیوارها پخش شود. تکه هایی که تق تق تق برجای ۱۰ خود مي افتند. صدمه نديديد؟ آه، هيچ اشكالي ندارد. دست بدهيم. مي فهمي منظورم چیست؟ می فهمی؟ اوه، هیچ اشکالی ندارد. دستی و دستی. اوه، هیچ اشکالی که هیچ. می خواستی معجزه کنی، چی؟ مبلغ مذهبی در اروپا آن هم پس از کولومبانوس آتشین مزاج. فیاکر و اسکاتوس در بهشت روی سه پایههای زهوار در رفتهشان نشستهاند و یر لکه از لیوانهای آبجو با خندههای بلند لاتینی: Euge! Euge! ه [هه هه! هه هه!]. چمدانت راکه کشان کشان می بردی وانمو د می کردی که انگلیسی را شكسته بسته حرف مي زني، مز د حمال سه بني، و تو آن را روي اسكلهٔ ليزنيو هيون می کشیدی. [ ?Comment چطور؟ ] چه یو تین های گرانبهایی آوردی؛ لو تو تو Le ا [Tutu] ، پنج شماره از Pantalon Blanc et Culotte Rouge [شلوار سفيد و تنيان قرمز ] همه یاره یاره؛ یک تلگراف فرانسوی آبی رنگ، جای کنجکاوی داشت: \_نادر در احتضار بیا پدر.

عمهام خيال ميكند تو مادرت راكشتهاي. براي همين استكه نميخواهد.

و این یکی به سلامتی عمهٔ ملیگان و به تو اکنون میگویم که چرا این سان، او همیشه آ بروداری میکرد در بر ابر خانوادهٔ هنگان.

# بادداشتها

**زمان:** ساعت یازده صبح روز پنجشنبه شانزدهم ژوئن ۱۹۰۴

مکان: ساحل شنی سندی مونت در جنوب دهانهٔ رودخانهٔ لیفی و موجشکن کیوترخان.

عضو بدن: هیچ

هنر، علم يا فن: فقة اللغه (واژه شناسي) ونگ: سنز

> نماد: جزر و مد شیوهٔ بیان: تکگوئی (مرد)

نظیره ها: پروتئوس (خدای دریا) نمایندهٔ طبیعت و مادهٔ اولی است که در فضا رسوخ ناپذیر و در زمان برگشت ناپذیر است؛ «کوین ایگان» به منلاس شبیه شده است و دیدار تلماک از دربار منلاس مشابه دیدار استیون از «قصر» کوین ایگان در پاریس است ]؛ مرد صدف جمع کن شبیه «مگاپنتوس» پسر منلاس است [ مگاپنتوس در پای

دیوارهای تروا از کنیری زاده شد، هنگامی که تلماک به قصر منلاس میرسد مراسم عروسی مگاپنتوس برپاست. ]

اودیسه: عنوان هو مری بخش ۳، «پر و تئوس» است. پر و تئوس یکی از خدایان دریا است و مرتبهٔ او بلافاصله پس از یوزئیدون قرار می گیر د. در سرود چهارم او دیسه، منلاس در داستان بازگشت خو د از جنگ که آن را برای تلماک حکایت می کند می گوید که در راه بازگشت باد ناموافق او را به جزیرهٔ پر صخرهٔ فاروس در غرب دلتای نیل در مصر می انداز د زیرا قربانی هایی را که در آئین آنان بوده است برای ایشان نکر ده بوده است. دختر پر و تئوس «توانا پیر مرد دریا» را دل بر او می سوز دو می گوید که پدرش بیشگوئی توانا است که «اگر بتوانی برای او کمینی بگشایی و او را دستگیر کنی، شاید راه تو را، درازی راه را، بازگشت را و اینکه چگونه در دریای برماهی کشتیرانی خواهی کر دیه تو بگوید.» منلاس برای آنکه بتواند پر و تئوس را به سخن آور د ناگزیر می شو داو را در میان بازوهای خود بگیرد اگرچه یروتئوس «نخست شیری شدکه یال بلند داشت، سیس اژدهایی، پلنگی، خوک بزرگی؛» و حتی به آب و آتش بدل شد ولی سرانجام پر و تئوس به پرسشهای او پاسخ میگوید و راه شکستن طلسمی راکه باعث گرفتاری او در جزیرهٔ فاروس شده است به او نشان می دهد و داستان مرگ آژاکس و آگاممنون را برای او تعریف می کند و نیز می گوید که اولیس را « کالییسو » در جزیر هٔ خو د به بند کشیده است. در این بخش «پروتئوس» تمثیلی از طبیعت است که اگر محکم آن رانگاه دارند، یعنی از راه علم با آن روبرو شوند، به پرسشها پاسخ میدهد. قرینهٔ عرفانی این نظریه، رأی ياكوب بومه استكه ميگويد خداوند نشانهٔ خود را بر همهٔ چيزها نهاده است؛ استيون با خود میگوید: «به اینجا آمدهام تا نشانههای همه چیزها را بخوانم.»

مسیحیت \_ بخش ۳ اولیس نشانههایی از «وسوسهٔ مسیح» دارد که در باب چهارم (بندهای ۱\_۱۱) انجیل لوقا تفصیل آن آمده (بندهای ۱\_۱۱) انجیل لوقا تفصیل آن آمده است. عیسی پیش از آنکه به پیغمبری مبعوث گردد «به دست روح به بیابان برده شد تا ابلیس او را تجربه نماید»، چهل شبانه روز در بیابان روزه داشت تا ابلیس بر او ظاهر گشت و چندین سخن محض امتحان به او گفت و سرانجام او را «به کوهی بسیار بلند برد و همهٔ ممالک جهان و جلال آنها را بدونشان داده به وی گفت اگر افتاده مرا سجده کنی همانا این همه را به تو بخشم. آنگاه عیسی وی راگفت دور شو ای شیطان زیرا مکتوب

است که خداوند خدای خود را سجده کن و او را فقط عبادت نما » در بخش ۲ اولیس دیدیم که استیون با وسوسهٔ پول درگیر بود و ناچار بود ابتدا آن را از دل خود دور کند؛ اکنون وسوسهٔ قدرت سیاسی در دل او راه یافته است؛ به عبارت روشن تر، دستیابی به قدرت از راه خشونت ذهن او را مشغول داشته است. در بخش ۲ استیون با خود می اندیشد: «من صدای ویران شدن همهٔ فضا را می شنوم، شیشه های شکسته و بنای فرو ریخته و زمان، این آخرین شرارهٔ تیره گون. »که تصویری است از ثمرهٔ بمباندازی فنیان ها. در بخش ۳ این اندیشه پرورانده می شود و حتی استیون در عالم خیال به فکر آدمکشی می افتد، کشتن دربان پستخانه که در را به روی او بسته است: «با یک تقهٔ دیگر بدنش را تکه تکه و خونین و مالین کن تا تکه های بدن مرد و همهٔ دکمه های برنجیش روی دیوارها پخش شود. » شیطان نیز به صورت کوین ایگان ظاهر می شود؛ استیون کوین دیوارها پخش شود. » شیطان نیز به صورت کوین ایگان ظاهر می شود؛ استیون کوین ایگان را دو سال پیش در پاریس دیده است؛ حتی سیگار ایگان شبیه بمب است: «ربایان بخش ۱۵ [سیرسه] بار دیگر به میان می آید و این بار به راستی کار، کار شیطان در پایان بخش ۱۵ [سیرسه] بار دیگر به میان می آید و این بار به راستی کار، کار شیطان است.

٢/١١٣٤ وجه محتوم مبصرات \_ اين

عبارت اشاره به نظریهٔ ارسطو دربارهٔ بینایی است.
شارحان اولیس (گیفورد و تورنتون) دربارهٔ مأخذ
این عبارت اختلاف نظر دارند. تورنتون می نویسد
که هرچند نتوانسته است مأخذ دقیق عبارت را
پیداکند اما این عبارت و عبارتهای بعدی مربوط
به بینایی و شنوایی اشاراتی به مطالب دفترهای
دوم و سوم رسالهٔ «دربارهٔ نفس» ارسطو است. اما.
مطالب این دو دفتر دربارهٔ «وجه محتوم» چیزی
ندارد. گیفورد معتقد است که برای دریافت معنای
«وجه محتوم مبصرات» باید به رسالهٔ «دربارهٔ
حس و محسوس» اثر ارسطو مراجعه کرد. گیفورد

و شنیدن و چشیدن از سوی دیگر فرق میگذارد. در هنگام دیدن، مادهٔ چیزی که دیده می شود در شکل یا رنگ تصویری که به چشم می آید وجود ندارد و چشم نمی تواند هیچ تغییری در رنگ یا شکل آن بدهد و از این لحاظ آنچه مبصر است تغییرناپذیر «محتوم» دارد. اما، به عقیدهٔ ارسطو، در هنگام شنیدن و چشیدن، صوت و مزه مخلوطی از ماده و صورت است. در هنگام شنیدن گوش خود در مادهٔ چیزی که می شنود مشارکت می کند رو می تواند آن را تغییر دهد) اما چشم نمی تواند چنین کند. پس آنچه مسموع است (به گوش می رسد) و جه تغییرناپذیر محتوم ندارد. این

تفسير گيفورد: هرچند ممكن است يا نظرية ارسطو در رسالهٔ «دربارهٔ حس و محسوس» وفق داشته باشد اما ارسطو در رسالهٔ «دربارهٔ نفس» می گوید: و «به طور کلی، دربارهٔ هر حسی، این نکته را باید دریافت که احساس پذیرندهٔ صور

حسى بدون ماده آنها است،» («دربارهٔ نفس» اثر ارسطو، انتشارت حكمت، چاپ دوم، پائيز ١٣۶۶، ص ۱۷۰) و استیون نیز در بند بعدی همین فصل از

«وجه محتوم مسموعات» سخن میگوید و از این لحاظ بین جیزهای مبصر و مسموع فرقی

نمیگذارد و ظاهراً هر دو را «محتوم» می داند. بنابراین احتمال میرود استیون فقط با به یاد آوردن رسالة «دربارهٔ نفس» ارسطو این

عبارتها را در ذهن خود میگوید نه رسالهٔ «دربارهٔ حس و محسوس». «تیندال» می نویسد: «واقعیتی که ظاهر می شود مرکب است از صور

مرئى و مسموع كه محتوم اما موقت هستند. صورت مرثى، كه به چشم مىرسد، مكان يا nebeneinander [چیزهایی در کنار

یکدیگر] است. صورت مسموع، که به گوش می رسد، زمان یا nacheinander [ چیزی پس از چیز دیگر] است.» و در حاشیه با اشاره به «تعارض بین گوش و چشم» که در رمان بعدی

جویس یعنی «شب زندهداری فینگنها» ادامه می یابد، خواننده را متوجه می سازد که در نخستین سطرهای این قسمت نوعی مقایسه بین شنیدن و

دیدن صورت گرفته است. یکی دیگر از شارحان

«اولیس» (ج. میچل مورس در کتاب «هارت ـ

هیمن») معتقد است که این عبارت هرچند که در نظر اول چنین مینمایدکه معنای دقیقی دارد اما

در واقع جنين نيست بلكه مي توان گفت نظرية شناخت افلاطون و بارکلی نیز در این عبارت خلاصه شده است.

٣/١١٣۴ همه چيزها را بخوانم ــ ياكوب بومه (١٥٧٥\_١٥٢٠) عارف آلماني گفته است که خداوند نشان خود را بر همهٔ چیزها نهاده است تا انسان آن را با چشم دل بخواند، به عبارت دیگر هر چیزی در این جهان آیتی از آیات الهی

۵/۱۱۳۴ نشانههای رنگین ــ جورح بارکلی (۱۶۸۵-۱۷۵۳) فیلسوف ایرلندی در «رساله در تمهید رأی تازه دربارهٔ دیدن» می گوید که ما اشیاء را نمی بینیم بلکه فقط نشانههای رنگینی می بینیم و سیس آنها را به جای خود شیء ميانگاريم.

۵/۱۱۳۴ محدود شفافیت. اما این را هم علاوه میکند که: در اجسام ــ ارسطو در رسالهٔ «دربارهٔ حس و محسوس» میگوید که شفافیت از صفات مختص هوا یا آب یا جیزهای دیگری که شفاف خوانده میشوند نیست بلکه نوعی «قوه» است که در اجسام (هوا، آب یا چیزهای شفاف دیگر) وجود دارد. شفافیت به خودی خود نامتمین است ولی واضع است که وقتی در اجسام متعین باشد باید حدی (در آن جسم) داشته باشد. این حد همان رنگ است. رنگ هر جسم جامدی حد یا سطح خود آن جسم نیست بلکه حد شفافیتی است که در آن است. رنگ یا حد خارجی جسم است یا خود آن همان حد را در جسم تشكيل مىدهد (با استفاده از ترجمهٔ فارسی رسالهٔ «دربارهٔ نفس»، یانویس

ص. ۱۲۷).

بارکلی منکر وجود ماده بود. ساموئل جانسون بارکلی منکر وجود ماده بود. ساموئل جانسون (۱۷۰۹–۱۷۸۴) لغوی، نویسنده و منتقد انگلیسی، روزی برای رد نظریهٔ بارکلی پای خود را محکم به سنگی کوفت و گفت: «این جور آن را رد میکنم.» استیون با خود میگوید همان گونه که ساموئل جانسون با کوفتن پای خود به سنگ وجود ماده را ثابت میکند ارسطو نیز باکوفتن مغز خود به اجسام (با تفکر دربارهٔ آنها) از وجود آنها

۷/۱۱۳۴ طاس بود و میلیونر در قرن وسطی ارسطو را این گونه وصف می کردند.
۷/۱۱۳۴ [استاد آنان که می دانند] داننه شاعر ایتالیائی در کتاب «دوزخ» ارسطو را با این جمله وصف کرده است.

آن فرو کنی دروازه است والا در است. ــ آن فرو کنی دروازه است والا در است. ــ تقلید طنزآمیزی است از طرز تعریف واژه ها در «قاموس زبان انگلیسی» اثر ساموئل جانسون که در ذیل مدخل «در» نوشته است: «در برای خانه به کار می رود و دروازه برای شهرها و ساختمانهای عمومی مگر در هنگام به کار بردن اختیارات شاعری.»

المجاب بسیار کو تاه گاههای بسیار کو تاه جای به جای بسیار کو تاه گاه این عبارت در نظر اول به شطحیات بیشتر میماند تا حتی به «جریان سیال ذهن» غالب شارحان هیچ اشارهای به آن نکردهاند. یکی از آنان (میچل مورس) مینویسدکه این عبارت اگر هم معنایی داشته بر

من مخفى است اما از لحاظ درهم يبجيده بودن و قرینه داشتن و به خود بازگشتن به علامت مر نهادت (co) شبه است. استبون اکنون زمانی را که برای برداشتن هر گام صرف میکند با اندازه گیری مکان (فاصله مکانی دوگام) و مکانی راکه طی می کند با اندازه گیری زمان (فاصله زمان دو گام) تعیین میکند. اما بعید نیست که این عبارت اشارهای باشد به پیوستگی اندازه گیری زمان و مکان با یکدیگر که یکی از تبعات نظریهٔ نسبت است. این پیوستگی را با مفهوم جاگاه نمایش میدهند که در ابتدا به آن «بعد چهارم» می گفتند.البته اینشتین نظریهٔ نسبیت را در سال ۱۹۰۵ (یک سال پس از سال وقایع «اولیس») متشر کرد اما با توجه به اینکه جویس نوشتن اولیس را در ۱۹۱۴ آغاز کرده است اشاره به آن در «اولیس» بعید نیست هرچند که در ۱۹۰۴ نظریهٔ نسبیت انتشار نیافته بود (از این گونه اشارهها به اموری که بعد از سال ۱۹۰۴ رخ داده است در چند مورد دیگر نیز در اولیس دیده مى شود). از طرف ديگر مى توان گفت كه نطفهٔ مفهوم «جاگاه» قبل از انتشار نظر یه نسبیت نیز به صورت غیرعلمی در اذهان و افواه وجود داشته است.

ایکی پس از در گنار همدیگر] ... زمان مفهومی است که از توالی امور حاصل می شود یعنی از اینکه امور «یکی پس از دیگری» حادث می گردند. مکان مفهومی است که از همجواری اشیاء حاصل می شود یعنی از اینکه اشیاء «در کنار همدیگر» باشند. این دو مفهوم همراه با مفهوم

«جسم» و ماده و نظریههای شناخت همه به ذهن استیون می آیند. در عین حال دو واژهٔ آلمانی که معادل فارسی آنها در کروشه آمده است در یکی از کتابهای گوتهولد افرائیم لسینگ (۱۷۲۹) نمایشنامه نویس و منتقد آلمانی آمده است. لسینگ در نظریهٔ هنری خود آورده است که فرق شعر از یکسو و نقاشی و مجسمه سازی از سوی دیگر در این است که شعر به امور و موضوعهایی می پردازد که «یکی پس از دیگری» (در زمان) می آیند و نقاشی و مجسمه سازی به چیزهایی می پردازد که «در کنار همدیگر» (در مکان) قرار دارند. لسینگ به تفاوت ارتسامات سمعی با ارتسامات بصری (فرق آثار شنیدن با آثار دیدن) نیز اشاراتی کرده است.

انتهای ساقهای اوست بستون کفشها و در انتهای ساقهای اوست بستون کفشها و شوس باکرده است. شلواری راکه ملیگان دور انداخته به پاکرده است. دومیورگوس» به «لوس» یکی از نمادهایی است که ویلیام بلیک در «کتاب لوس» به کار برده است و مظهر تخیل خلاق است. «دومیورگوس» نامی است که افلاطون در رسالهٔ «تیمائوس» خدای جهان آفرین را بدان نامیده است... افلاطون مانع متعال را غیر از خدایان فرودست می داند. خدایان دیگر را آفریده و مأمور خلق موجودات خدایان دیگر را آفریده و مأمور خلق موجودات فالینیر ساخته است» (از فرهنگ فلسفی لالاند نقل شده در ترجمهٔ فارسی رسالهٔ «دربارهٔ نفس» پانویس ص ۲۴). اما شارحان دیگر معتقدند که

دومیورگوس در فلسفهٔ افلاطونی و نوافلاطونی و گنوستیک صانع عالم مادی است. جویس دربارهٔ بلیک گفته است: « در نظر او هر فضایی که از گلبول قرمز خون انسان بزرگ تر باشد تخیلی است

فضایی بزرگ تر از گلبول قرمز خون بشر / خیالی است و با جکش لوس خلق گشته است.»

و چکش لوس آن را ساخته است»، زیرا ملک

خود در شعر «میلتون» میگوید: «زیراکه هر

۲۱/۱۱۳۴ آیا بر ساحل سندی مونت به سوی ابدیت گام بر میدارم؟ ــ باز هم «سخن از سخن شکافت». بلیک در جای دیگری از همان شعر «میلتون» از «گام برداشتن به سوی اندیت» سخن مرگوید.

۲۲/۱۱۳۴ سکه های دریای وحشی به استیون صدای پا و عصای خود را بر روی صدفهای دریا می شنود.

به مادیان میگویند «مر» (با کسر «میم») و احتمال میرود استیون با بازی با این واژه قصد اشاره به مادنن لومر (۱۹۲۵–۱۹۲۸) نقاش فرانسوی را داشته یا به فیلیپ ژوزف هانری لومر (۱۹۷۵–۱۹۷۸) نقاش روز قیامت را در کلیسای مادنن پاریس کنده کاری کرده است. اگر این نکته صحیح باشد، می توان گفت که استیون که تازه از جلو کلیسای حضرت مریم در کوی «لیهی» گذشته است از روی تداعی معانی هانری لومر را در ذهن خود فرامیخواند تا به سندی مونت بیاید و در آن کلیسا نیز همان کار را بکند.

11/11۳۵ \_ آزاد محله \_محلهای در مرکز

دبلین، جنوب رودخانهٔ لیفی که در سال ۱۹۰۴ از محله های فقیرنشین بود. این محله را از آن رو آزاد محله میگفتند که در ابتدا در اراضی اوقافی خارج از محدودهٔ قانونی شهر برپا شده و از پرداخت مالیات و عوارض معاف بود و همین امر باعث شد که در قرن هجدهم کارگاههایی در آن برپا شود ولی به علت جمع شدن «بچههای آزاده» (کارگران مهاجر پروتستان) بی نظمی و شرارت در آن فراوان بود.

15/11۳۵\_این است حکمت کار راهبان عارف ۱۶/۱۱۳۵ در عارفان که در حالت راهبان و عارفان که در حال مراقبه می نشینند و سر به زیر می اندازند و چشم به ناف خود می دوزند.

18/۱۱۳۵ آیا مانند خدایان خواهی بود؟ داشاره به بند ۵ باب سیم سفر پیدایش در عهد عتیق که مار به حوا می گوید: «... خدا می داند در روزی که از آن [میوهٔ درخت وسط باغ] بخورید چشمان شما باز شود و مانند خدا عارف نیک و بد خواهید بود.»

۱۷/۱۱۳۵ شهر عدن ساشاره به باغ عدن: «و خداوند خدا باغی در عدن به طرف مشرق غرس نمود و آن آدم راکه سرشته بود در آنجا گذاشت.» (عهد عتیق، سفر پیدایش، باب دوم، بند ۸).

رمزی آفرینش از عدم (صفر) است.

مسلک «کابال» (از ریشهٔ عبری «قباله»)، از دیشهٔ عبری «قباله»)، از دسته های صوفی و باطنی یهودی و مسیحی، معتقدند که آدم خاکی را، آدم کادمون که آدم آسمانی است و دربرگیرندهٔ عقولی است که از ذات باری نشأت گرفته، ساخته است. این آدم کادمون تقریباً معادل دومیورگوس است و به نظر می رسد که پیروان «کابال» معتقدند که آدم آسمانی یا آدمی که در بهشت بود انسان کاملی بود که هبوط نکرد بلکه آدم خاکی را (که هبوط کرد) ساخت. اما در ذهن استیون این دو «آدم» با یکدیگر عجین می شود و از این رو به «همسر و مونس آدم کادمون» اشاره می کند، در حالی که حوا، حتی در مسلک کابال، همسر آدم خاکی است.

19/11۳۵ حوا، حوای برهنه. او ناف نداشت مه پیروان «کابال» معتقدند که حوا چون از زنی زاده نشده ناف نداشته است.

۲۰/۱۱۳۵ تودهٔ سپیدی از گندم به اشاره به بند ۲ از باب هفتم کتاب غزل غزلهای سلیمان در «عهد عتیق»: «ناف تو مثل کاسهٔ مدور است که شراب ممزوج در آن کم نباشد و بر [شکم] تو تودهٔ گندم است که سوسنها آن را احاطه کر ده باشند».

۲۱/۱۱۳۵ درخشان و جاویدان، از از تا ابد پابرجا ـ تامس تراهرن (۱۶۳۷ ۱۶۷۰) نویسنده و شاعر انگلیسی در آغاز وصف خیالهای کودکانه دربارهٔ بهشت نوشته است: «دانهٔ گندم درخشان و جاویدان بود

که هرگز نباید درو شود و نه هرگز افشانده گردد. چنان دانستم که از ازل تا به ابد پابرجا بود.» (قرنهای تأمل، قرن ۳، بخش ۳) عبارت «از ازل تا به ابد» نیز در چند جای مزامیر داوود در عهد عتیق آمده است.

«اعتقادنامه نیقیه» آمده است که عیسی، برخلاف دیگران، «از گوهری همذات با پدر زاده شد، ساخته نشد.» آنچه به ذهن استیون می آید آن است که پیوند و شباهتش با پدرش، گذشته از شباهت چشم و صدا، چنان ناچیز است که می توان گفت از گرهر او نیست، از او زاده نشده بلکه ساخته شده است.

۲۶/۱۱۳۵ قانون ابدی ـ توماس آکویناس قدیس در مهم ترین کتاب خود «سوماتئولوگیکا» [مدخل الاهیات] فصلی با عنوان «قانون ابدی» دارد و در همین فصل میگوید «قانون خدا از او جدا نیست».

آریوس نازنین بینوا تا دست و پنجه نرم کند؟ ــ چنان که در یکی از یادداشتهای پیشین آمده است آریوس معتقد به همذات بودن «پدر» و «پسر» نبود بلکه مرتبهٔ ذات خداوند را برتر از ذات مسیح میدانست و مرتبهٔ ذات مسیح را برتر از ذات روح القدس. نخستین شورای نیقیه آریوس را به سبب همین عقیده بدعتگذار شمرد استیون در ذهن وجود خود را از وجود پدر و مادر خود مستقل میداند. در عالم آدمیان پدر و مادر با هم جفت میشوند اما پسر را ارادهٔ پدری که خداوند اوست به وجود آورده است. پس ضامن خداوند اوست. پس ضامن

رابطهٔ پسر با پدر «قانون ابدی» است. اگر غرض از همذاتی پدر و پسر همین باشد پس کجاست آریوس تا بیاید و محک تجربه را (تجربه در استدلال و بحث را) به کار گیرد و به این استدلال است در نمایشنامهٔ هملت که در ترجمهٔ فارسی به صورت «برای تجربه» آمده است. هملت پس از میتن پولونیوس صدراعظم با تمسخر به مادرش میگوید: «مانند آن بوزینهٔ معروف، برای تجربه، به فضولی داخل زنبیل بشوید و بیفتید و گردن خود را بشکنید (بوزینه ای روی پشت بامی در قفس پرندگان را باز کرده و ایشان را پرواز داده است و خود نیز خواسته است به تقلید ایشان پرواز داده کند که از پشت بام فرو افتاده است]» (نمایشنامهٔ هملت، پردهٔ سوم؛ صحنهٔ چهارم).

این ترکیب غریب را استیون در ذهن خود ساخته است و اشاره دارد به: «همذاتی» «پدر» و «پسر» و «روح القدس» که اکثر مسیحیان به آن اعتقاد دارند؛ «فراذاتی» که آریوس به آن معتقد بود یعنی این اعتقاد که ذات خداوندی فراتر از ذات مسیح و ذات مسیح فراتر از روح القدس است؛ «نیایش» که اشاره به سپاسگراری حضرت مریم از خداوند است به شرحی که در انجبل لوقا، باب اول، بندهای ۶۶ تا ۵۵ آمده است؛ «شرب الیهود که هم اشاره به بحث و جدل و قیل و قالی است که بر سرمنشأ مسیحیت و عقاید آریوس به پاکردهاند و هم اشاره به اینکه عیسی از یک یهودی زاده شد و یهودیان او را منکر شدند («آتی» جزئی است از کلمه «ذاتی»).

مستراحی یونانی... نفس برآورد ... آریوس مستراحی یونانی... نفس برآورد ... آریوس در ۲۲۴ پس از میلاد به قسطنطنیه سفر کرد تا به امیراتور روم ابراز وفاداری کند. امپراتور به اسقف قسطنطنیه فرمان داد تا عشاء ربانی روز یکشنبه را در حضور آریوس برپا دارد. اگر این مراسم برپا میشد نشانهٔ آن بود که آریوس دیگر مطرود و مرتد محسوب نمیشود. اما پیش از این مراسم آریوس در مستراح عمومی مرد. مخالفانش مرگ او را در چنین محلی دلیل دیگری بر ارتداد او می دانند.

۳/۱۱۳۶ هوای گزنده و پرسوز ــ در ابتدای صحنهٔ چهارم پردهٔ اول نمایشنامهٔ هملت، هوراشیو به هملت میگوید: «هوای گزنده و پر سوزی است». (در ترجمهٔ فارسی: بلی، راستی هوای پرسوزی است.)

نشخوار می کنند، افسارشان از باد رخشان، باد پایان منعنعان ـ در افسانههای ایرلند منعنعان ندای دریاها است همان گونه که در افسانههای یونان پروتئوس خدای دریاها است (رب النوع یونانی قسمت ۳ «اولیس»، پروتئوس است). منعنمان هم مانند پروتئوس می تواند به هر شکلی درآید. مراد از «اسبان آبی سپید یال» موجهای دریاست. هنوز هم در بریتانیا به کف سفیدی که روی موج را می گیرد «اسبهای سفید» می گویند.

۱۴-۱۳/۱۳۶ نتوانست یک خرده بلند تر از این پرواز کند ـــ اشاره به افسانهٔ ددالوس و ایکاروس در افسانههای یونان. مرگ

ایکاروس بدان سبب بود که آن قدر بلند پرواز کرد که خورشید موم بالهایی را که پدرش ددالوس درست کرده بود آبکرد و بالها افتاد و او نیز سقوطکرد.

محترم
مکرم! ... این عبارت چندین بار در یکی از
ترانههای پردهٔ اول اپرای «کرجی بانان» اثر
گیلبرت و سولیوان تکرار می شود. مناسبت این
جمله در اینجا معلوم نیست. یکی از شارحان
(تورنتون) می نویسد احتمال می رود استیون با یاد
کردن دایی شیپورزنش (البته از زبان پدر استیون)
به یاد اپرای کرجی بانان افتاده باشد زیرا در آن
ایرا چندین بار به یک شیپورزن اشاره می شود.

سی بگریست به کتاب مقدس که در انجیل یوحنا، کو تاه ترین جملهٔ کتاب مقدس که در انجیل یوحنا، باب یازدهم، بند ۳۵ آمده است. این گریستن در وقتی است که مرتا و مریم عیسی را بر سر قبر برادرشان ایلهازر می برند.

۲۰/۱۱۳۶ سگوشهٔ امنی سدر صحنهٔ پنجم پردهٔ اول نمایشنامهٔ مکبث، «بانکو» در هنگام ورود به قصر مکبث به پرستویی اشاره میکند و میگوید «هیچ برآمدگی و کتیبهای و تکیه گاهی و هیچ گوشهٔ امنی نیست مگر آنکه این پرنده آن را بستر معلق و گهوارهٔ زاد و ولد خود کرده باشد.»

جمله نمونهٔ بارز چیزی است که به آن «تناقض ایرلندی» میگویند. نشستن و قدم زدن در ظاهر با یکدیگر جور در نمی آید اما اگر «قدم زدن» را به معنی «تفرج کردن» بگیریم آن قدرها متناقض نست.

۳/۱۱۳۷ مایلند تاندی به این اسم ترکیبی است از نام انقلابی ایرلند ناپرتاندی ترکیبی است از نام انقلابی ایرلند ناپرتاندی قهرمان رمان معروف لارنس استرن نویسنده ایرلندی (۱۷۶۸\_۱۷۶۸).

۵/۱۱۳۷\_ [همراه بیاورید] \_ عبارت لاتینی متن را در مواقعی در احضاریههای دادگاه مینویسند که لازم است شخص احضار شده با سند، مدرک یا شاهدی در دادگاه حاضر شود.

۱۱۳۷/عـ شعر «مرثیه» وایلد ــ شعری

است که وایلد در رثای خواهرش سروده است.

۱۸/۱۱۳۷ مبل «چیپن دیل» –
مشهور ترین مبلساز و قفسهساز انگلیسی در قرن
هجدهم توماس چیپن دیل بوده است. مبل چیپن
دیل در سال ۱۹۰۴ بسیار گران و تقریباً جزء
اشیای عتیقه بود. دایی ریچی در ذهن استیون به
پسرش طعنه می زند.

[به گوش باشید]... [سرود ورود] فراندو — واژههای [به گوش باشید] نخستین واژههای یکی ازاپراهای جوزپه وردی (۱۹۰۱-۱۸۱۳) آهنگساز ایتالیایی است که آغاز سرود ورود «فراندو» است. فراندو در این سرود سابقهٔ دشمنیها و کینه توزیهای خانوادهای را که اپرا دربارهٔ آن است به آواز میخواند.

۲/۱۱۳۸ از آنان درآی احتمال دارد اشاره ای باشد به گفتهٔ عیسی خطاب به روح پلیدکه در تن مصروعی خانه کرده بود (عهد جدید انجیل مرقس باب اول، بند ۲۵ و باب نهم، بند ۲۵).

سرا ۱۳۸ سرک راکد کتابخانهٔ مارش ساره به کتابخانه ای است که نارسیسوس مارش اسقف دبلین در سال ۱۷۰۷ در صحن کلیسای سنت پاتریک دبلین بنیان گذاشت. کتابهای آن بیشتر درباره الاهیات و طب و تاریخ باستان و ادبیات عبری و سریانی و یونانی و لاتین و فرانسه است. تا سال ۱۹۰۷ هم داخل ساختمان آن به همان صورت نخستین باقی مانده بود و غرفههای قفس مانندی داشت که در آنها خوانندگان کتابها را مخصوصاً در موقع خواندن کتابهای گرانبها محبوس میکردند و در آنها را قفل میکردند و بعضی از کتابها و دستنوشتهها را با زنجیر به میلهها بسته به دند.

یواکیم عباس \_ یواکیم عباس (احتمالاً یواکیم عباس \_ یواکیم عباس (احتمالاً ۱۲۰۲ـ۱۲۵) عارف الهی ایتالیایی که تاریخ بشر را به سه دوره تقسیم میکرد: دورهٔ اول از ابتدای خلقت بشر تا تولد عیسی که آن را دورهٔ «پدر» مینامید، دورهٔ دوم از تولد عیسی تا سال ۱۲۶۰که آن را دورهٔ «پسر» مینامید و دورهٔ سوم از ۱۲۶۰که به بعد که آن را دورهٔ «روح القدس» مینامید. پیشگریی میکرد که انجیل جدیدی جای «عهد جدید» و «عهد عتیق» را خواهدگرفت.

خود از میان آنان به جنگل جنون گریخت خود از میان آنان به جنگل جنون گریخت به جانتن سویفت (۱۷۴۵\_۱۷۶۸) نویسندهٔ ایرلندی از سال ۱۷۱۳ رئیس کلیسای سنت پاتریک دبلین بود و در اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم گمان می بردند که در پایان عمر بر اثر جنون از مردم کناره می گرفته است. اما

پارهای معتقدند که در پایان عمر فقط دچارگوش درد وکری و سرگیجه و سرانجام نسیان پیری بوده است نه حنه ن.

۳۶/۱۱۳۸ هویهنم سد در فصل چهارم سفرنامهٔ گالیور اثر سویفت از کشور هویهنمها حکایت شده است که به شکل اسب هستند ولی از نممت عقل برخوردارند و بر وحشیانی آدمی شکل به نام یاهو فرمان می رانند.

۷/۱۱۳۸ تمپل داشاره به سر ویلیام تمپل (۱۳۸ - ۱۶۲۹) یکی از اشراف و سیاستمداران انگلیس که جانتن سویفت مدتی منشی او بود.

۷/۱۱۳۸ فاکسی کمپیل، چانه دراز به «فاکسی» (به معنای روبهک) و «چانه دراز» دو لقبی است که شاگردان مدرسهٔ «یِلْودِز»که جویس در آن درس میخواند به پدر ریچارد کمپبل یسوعی داده بودند و جویس در «چهرهٔ مرد هنرمند در جوانی» به او اشاره کرده است.

۸/۱۱۳۸ رئیس خشمگین کلیسا \_اشاره به جانتن سویفت.

هبادا که به غایت کچل شوی] در عهد عبد عبد ایک کچل، عبیق، کتاب دوم پادشاهان، باب دوم، بندهای ۲۳ عبیق، کتاب دوم، بندهای ۲۳ عبر آمد و چون او به راه بر می آمد اطفال کوچک از بر آمد و چون او به راه بر می آمد اطفال کوچک از کچل بر آی، و او به عقب برگشته کچل بر آی، و او به عقب برگشته ایشان را دید و ایشان را به اسم یهوه لعنت کرد و ایشان را به اسم یهوه لعنت کرد و ایشان بدرید.» یواکیم عباس یکی از نوشتههای ایشان بدرید.» یواکیم عباس یکی از نوشتههای خود را با این جمله آغاز میکند که: «بر آی ای

کچل، مباداکه به غایت کچل شوی.» آنچه در ذهن استون می گذرد هجو به این جمله است.

۱/۱۱۳۸ می برگرد سر ملعونش می اشاره به یواکیم عباس است. هرچندکلیسا یواکیم عباس را لعن و طرد نکرده است اما در معرض تکفیر بوده است.

مهد عتیق چندین بار به شاخهای قربانگاه در عهد عتیق چندین بار به شاخهای مذبع یا قربانگاه اشاره شده است، از جمله: «و از خون گوساله گرفته بر شاخهای مذبع به انگشت خود بگذار و باقی خون را بر بنیان مذبع بریز» (سفر خروج. باب ۲۹، بند ۱۲). و «ذبیحه را به ریسمانها بر شاخهای قربانگاه ببندید» (کتاب مزامیر، مزمور صد و هیجدهم، بند ۷۷).

الما ۱۳۸ مربی هغز گندم در ترجمه فارسی «عهد عتیق» با لفظ «پیه کرد (گرد؟) های گندم» آمده است: «و شهد را از صخره به او [یمقوب] داد تا مکید و روغن را از سنگ خارا. کرهٔ گاوان و شیر گوسفندان را با پیه بزها و قویهها را از جنس باشان و بزها و پیه کردهای گندم را و شراب از عصیر انگور نوشیدی.» (سفر تثنیه، باب شراب از عصیر انگور نوشیدی.» (سفر تثنیه، باب گندم» هم روشن نیست اما شاید آنجاکه «شهد از گندم» و «روغن از سنگ خارا» به دست آید «چربی مغز گندم» هم پیدا بشود!

۲۰/۱۱۳۸ اوکام دربارهاش فکر کرد، چه حکیم شکست ناپذیری، در بامداد مه آلود یکی از روزهای انگلیس، آن اقتوم ناقلا مخش را غلغلک داد ـ ویلیام اوکام (۱۲۸۵ ۱۳۴۹ ۱۳۶۸

میلادی) فیلسوف و متأله انگلیسی که نظریهٔ او دربارهٔ روش ساده و دقیق و پرهیز از مفاهیم زیادی با عنوان «استره اوکام» مشهور است. (دان یعنی «آقا»). یکی از معضلات آیین مسیح برای اوکام و سایر حکمای مدرسی آن بودکه اگر «نان متبرک»که در مراسم عشای ربانی تناول میشود به بدن عیسی بدل می گردد پس باید گفت که بدن عیسی در یک آن در همهٔ کلیساهایی که این مراسم در آن بریا میگردد حضور ٔ دارد. اوکام استدلال می کرد که نان «متبرک» نه از روی قواعد «عقلی» بلکه به دلایل «ایمانی» بدن عیسی به شمار می آید و از این رو واقعاً در آن واحد در چندین جا حضور ندارد. اوکام به «عالم بی همتا و شكستنايذير» معروف بوده است. «اقنوم» به معنای اتحاد خداوند و انسان در وجو د عیسی است و این وجود، به دلایل ایمانی، در همهٔ نانهای متبرک حضور دارد هرچند که در آنها «تقسیم» نمی شود. «در بامداد مه آلود» نیز در شعر کو دکانه ای آمده است: «در بامداد مه آلود نمناکی اکه هوا ابری بود / دست بر قضا پیرمردی را دیدم /که از سر تا پا چرم پوشیده بود / شروع کرد با من سلام و تعارف / و من شروع کردم به یوزخند زدن / جطوری و چطوری / و باز هم چطوري.»

۲۶/۱۱۳۸ پسرعمه استیون شما هرگز قدیس نخواهید شد \_ تصرفی است در گفته جان درایدن (۱۶۳۱-۱۷۰۰) خطاب به سویفت: «پسر عمه سویفت، شما هرگز شاعر نخواهید شد». (معمولاً لفظ معادل «پسر عمه» را در این جمله به «پسرعمو» بر میگردانند. اما از روی نام

خانوادگی بایدگفت منظور «پسرعمه» است زیرا اگر درایدن و سویفت پسرعمو بودند نام خانوادگی آنان یکی بود. ضمناً استیون هنوز در فکر پسردایی خود است که او را «پسرعمه» خطاب میکند. با این همه انتخاب واژهٔ «پسرعمو» یا «پسرعمه» در این جمله بستگی به تحقیق بیشتر در باب نسبت درایدن و سویفت دارد. مترجم عربی «اولیس» نه «پسرعمه» نوشته و نه «پسرعمو» بلکه معادل «خواهرزاده» را به کار درده است که دلل در آن نست).

۲۶/۱۱۳۸ جزیرهٔ قدیسان سه عنوان جزیرهٔ ایرلند در قرون وسطی. پس از سقوط روم روحانیان و مبلغان ایرلند در ترویج مسیحیت در ارو با تأثیر اساسی داشتند.

«قهرمان استیون» اثر جویس، استیون «تجلّی» را «قهرمان استیون» اثر جویس، استیون «تجلّی» را یک «ظهور ناگهانی معنوی» میخواند که با آن «روح» یا «چیستی» هر چیز «از حجاب ظاهری آن در برابر ما بیرون میجهد» و، به عبارت دیگر، قوهٔ استعاری هرچیز (یا هر لحظه، اشاره یا عبارت و غیره) به فعل در می آید.

۱۵/۱۱۳۹ کتابخانهٔ اسکندریه برگترین و معروفترین کتابخانهٔ دنیا در عهد باستان که در حملهٔ ژول سزار به مصر در ۴۷ پیش از میلاد آسیب دید.

۱۳۹/۱۱۳۹ «ماهامان و انترا» ـ واژهٔ هندو به معنی «سال بلند» و برابر یک روز برهمایی یا هزار «ماهویوگاس» است. هر ماهویوگاس ۴۳۲۰۰۰ سال است، پس هرماهان و انترایا «روز برهمایی» برابر با چهار میلیارد و

سيصد و بيست ميليون سال است.

۱۶/۱۱۳۹ پیکو دلامیراندولا بیکو دید بیکو (۱۶۹۲-۱۶۳۳) فیلسوف و محقق ایتالیایی که زبانهای یونانی و لاتینی و عبری و عربی را نیک میدانست و به کیمیا و «قباله» آشنا بود. بسیار مغرور بود و این غرور از عنوان یکی از کتابهایش «دربارهٔ هرچه می توان دانست» معلوم می شود. ادعاهای استیون در بیست و دو سالگی به لاف و گزاف های پیکو دلامیراندا می ماند که در شرح حال او نوشته اند در بیست و سه سالگی با سری پر از باد غرور به رم رفت و قصد داشت با دانش خود همگان را شگفت زده کند.

۱۷-۱۶/۱۱۳۹ بله، خیلی شبیه به نهنگ

د ر صحنهٔ سوم نمایشنامهٔ هملت، هملت با
حالتی دیوانهوار پارههای ابر را به شتر، سنجاب و
نهنگ تشبیه میکند و «پولونیوس» گفته او را
تصدیق میکند و از جمله در جواب او می پرسد
«یا مثل نهنگ است؟» میگوید: «آه، خیلی شبیه
به نهنگ است.»

آدمی همدمی شده است که دم... که آدم با آدمی همدمی شده است که دمی... ــ تقلید طنز آمیزی از جملهای که والتر پیتر در مقالهای دربارهٔ پیکودلامیراندا نوشته است. گفتهاند که جملهٔ اسکاروایلد دربارهٔ یکی از آثار رودیارد کیپلینگ نیز به همین جمله شباهت دارد و ممکن است آن نیز به ذهن استیون آمده باشد.

۲۱/۱۱۳۹ ریگهای بی شمار در نمایشنامهٔ «شاه لیر» اثر شکسپیر، گلاوسترکه کور و دل شکسته شده است بر آن می شودکه با پر تاب کردن خود از صخرهٔ «دوور» خود را بکشد.

پسرش ادگار پدرش را فریب میدهد در حالی که بر ساحل هموار هستند به او میگوید که بر نوک صخره ایستادهاند و میگوید: «زمزمهٔ آن چشمه / که بر ریگهای بیشمار آرام روان است / از این بلندا به گوش نمی رسد» (شاه لیر، پردهٔ چهارم، صحنهٔ ششم).

۲۲-۲۱/۱۱۳۹ ناوگان از دست دفته به ناوگان اسپانیا پس از آن که در سال ۱۵۸۸ در کانال انگلیس شکست خورد به شمال رفت تا جزیرههای بریتانیا را دور بزند و به اسپانیا بگریزد اما گرفتار طوفان شد و پراکنده گشت و بسیاری از کشتیهای آن در سواحل ایرلند و اسکاتلند غرق و متلاشی شد.

۲۳/۱۱۳۹ و بوی فاضلاب ــ فاضلاب شهر دبلین به رودخانهٔ لیفی روان می شد و نهرهای شهر پر از فاضلاب بود مخصوصاً نهرهای خلیج دبلین که در جنوب دهانهٔ رودخانهٔ لیفی است، همان محلی که استیون در آن قدم ما ند.

۳۶/۱۱۳۹ جزیرهٔ تشنگی مهیب به ایرلند. در سرود چهارم اودیسه منلاس به جزیرهٔ فاروس میرسد و در آنجا خوردنیهایش تمام میشود، «جزیرهٔ گرسنگی مهیب» اشاره به جزیرهٔ فاروس است. استوارت گیلبرت یکی از شارحان اولیس میگوید این گونه جزیرههای تشنگی مهیب و گرسنگی مهیب بر دربانوردان مصری آشنا بوده است.

۰ ۶/۱۱۴۰ [کی تو را تو این مخمصه انداخته است؟] / [همان کفتره، یوسف.] \_ استیون از دیدن کبوترخان به یادکبوتر و از آن جا

به باد «روح القدس»كه كبوتر مظهر آن است و از آن جا به یاد طرز تولد عیسی می افتد که این خود گفتگویی را در بین مریم عذرا و یوسف نجارکه در کتاب کفر آمیز «زندگی عیسی» اثر لئوتاکسیل آمده است به باد او می آورد. (لئوتا کسیل نام مستعار گابریل ژوگان یاژ (۱۸۴۵\_۱۹۰۷) است.) ٠٠٠/١١٤٠ ياتريس... يسر غاز وحشى... كوين ايگان ياريسى ـ عبارت طنز آميز فرانسه استيون را به ياد پاريس مياندازد و به یاد یاتریس ایگان پسر کوین ایگان (نامی که جویس بر روی «جوزف کیسی» یکیاز ملی گرایان ایرلندی که به باریس مهاجرت کرده بود، نهاده است). «غاز وحشر،» به ابرلندي هايي گفته میشودکه مهاجرت از ایرلند را بر تحمل حكومت انگليسيها ترجيح ميدهند. جوزف کیسی یکی از آنان بود و به پاریس مهاجرت کرده بود. استيون بعداً نيز به ياد او ميافتد.

بود. اسیون بعد ایر به ید او سی است.

۱۹۲۱ – میشله ب اشاره به ژول میشله

(۱۷۹۸ – ۱۸۷۱) مورخ فرانسوی که او را یکی از

مورخان «رمانتیک» می دانند زیرا تاریخ را نه با

وصف وقایع چنان که رخ داده است بلکه از

دیدگاه احساس و عاطفه نوشته است. کتابی دارد به

نام «زن» دربارهٔ رشد و پرورش زن. احتمالاً

پاتریس همین کتاب را می خوانده است.

سد در «عهد عنیق» بنی اسرائیل افسوس مصر میخورند که «کاش در زمین مصر به دست خداوند مرده بودیم وقتی که نزد دیگهای گوشت مینشستیم و نان را سیر میخوردیم...» (سفر خروج، باب شانزدهم بند ۳).

۲۶/۱۱۴۰ [بول میش (بولوار سن میشل)] سخیانی است در کارتیه لاتن سمحلهٔ دانشجویی فرانسه که در اوایل قرن بیستم کافههای آن پاتوق اهل قلم و هنر نیز بود.

۱۹۰۴ - ۲-۱/۱۱۴۱ هفدهم فوریه ۱۹۰۴ روزنامهٔ «آیریش تایمز» روز ۱۹ فوریه فوریه ۱۹۰۴ از جریان بازجویی و شهادت دوگواه دربارهٔ مردی خبر میدهد که متهم بوده است در هفدهم فوریه ۱۹۰۴ زنش را با ضرب و شتم کشته است.

۳/۱۱۴۱ [او، من هستم] ــاحتمال دارد تصرفی باشد در عبارت مسجم فرانسه که لویی چهاردهم گفت: «دولت، من هستم.»

اسکاتوس سه تن از مبلغان مشهور ایرلندی که اروپا رفتند. دربارهٔ کولومبانوس در یکی از یادداشتهای پیش توضیح داده شد. فیاکر در اواخسر قرن هفتم میلادی در ایرلند متولد شده است. مشهور است که از دیسر و بقعهاش معجزه دیدهاند. اما جان دانر اسکاتوس (حدود ۱۳۰۸ ۱۳۰۸) از فلاسفهٔ معتبر مدرسی است که به «حایم نازکاندیش» معروف است. جویس او را «حریف معروف» توماس آکویناس دانسته است. در این که ایرلندی باشد تردید است. انگلیسیها او را انگلیسی و اسکاتلندی ها اسکاتلندی می دانند.

۱۶/۱۱۴۱ [هه هه! هه هه!] ... واژهٔ لاتینی که در متن آمده در ترجمهٔ کتاب مقدس به (هه هه!) ترجمه شده که دال بر استهزا و مسخرگی است. (مزامیر داوود، باب سی و پنجم، بند ۲۱ و بند ۲۵ و باب هفتادم بند ۲۵.

۱۷/۱۱۴۱ نیو هیون بیندری در ساحل جنوبی انگلیس که از آنجا از راه کانال مانش به بندر دیب در فرانسه میروند.

۱۸/۱۱۴۱ لو تو تو بشلوار کو تاهی است که رقاصان باله می پوشند. البته بعید نیست استیون چنین چیزی را هم با خود از فرانسه به انگلیس برده باشد اما «لو تو تو» نام یک مجلهٔ هفتگی فرانسوی هم بوده است.

۱۹/۱۱۴۱ و ۲۰-۱۹/۱۱۴۱ بنج شماره از... [شلوار سفید و تنبان قرمز] ــواضح است که اشاره به روزنامه یا مجله است. در فرانسه هفته نامهای به نام

«زندگی تنبان قرمزان» منتشر می شده است («تنبان قرمز» در زبان عامیانه فرانسه به معنی اشخاص غیرنظامی است که همراه قشون حرکت می کنند). احتمال می رود چویس از روی نام آن هفته نامه این نام را ساخته باشد.

۲۶-۲۳/۱۱۴۱ و این یکی به سلامتی عمهٔ ملیگان / ... / در برابر خانوادهٔ هنیگان ... / در برابر خانوادهٔ هنیگان ... با تصرفی مختصر نقل از ترانهای که پرسی فریج (۱۸۵۴-۱۹۲۰) ترانه ساز ایرلندی زیر عنوان «عمهٔ ماتیو هنیگان» سروده است.

# پایان سخن و دعوت به آغازی دیگر

آنچه تاکنون گفته شد در واقع نوعی تاریخ ادبیات غرب بود با تقسیم بندی دیگر، و فصلی که دربارهٔ رمان نوشته شد هرچند به رمان هائی پرداخت که ما هنوز فرصت آشنائی با اغلب آنها را پیدا نکرده ایم، اما صریحاً باید گفت که سرآغازی بود بر تحولی که در سه دههٔ اخیر در کار روایت شناسی (Narratologie) روی داده است. می توان گفت که رمان نویسان، ولو در نیمهٔ اول قرن بیستم، سر و کاری با تئوری رمان نداشتند، اما باید گفت که خود آنان نظریه پرداز بودند و شاهکارهائی که خلق کردند و تحولی که به وجود آوردند به کارشناسان ادبیات داستانی امکان داد که با بررسی این تحولات به قانونمند کردن روایت داستانی بپردازند.

اصطلاح «روایت شناسی» را سوتان تودورف Trvetan Todorov در سال Gerard در کتاب بوطیقا (Poétique)ی خود پیشنهاد کرد و ژرار ژنت ۱۹۶۹ در کتاب بوطیقا (Poétique)ی خود پیشنهاد کرد و ژرار ژنت Genette در سال ۱۹۸۳ در مقالهٔ سخن تازهٔ روایت داستانی (وایت داستانی تعریف (recit) آن را به عنوان مطالعه و مراعات ساختارهای روایت داستانی تعریف کرد. ضمناً وی این تحلیل را (که به دنبال کارهای پروپ Propp، برمون کرد. ضمناً و گریماس Greimas بر داستان (مجموعهٔ حوادث تعریف شده) متکی بود، بر دو نوع «روایت شناسی» تقسیم کرد. نخست «روایت شناسی مضمونی» Thematique (تحلیل محتوای روائی) و دیگر روایت شناسی

جایگاه متفاوت آن در میان انواع ادبی).

در جای دیگری به تفصیل به این بحث بپردازم.

صوری Formelle (تحلیل روایت به عنوان شیوهٔ تصویر و ارائهٔ داستانها).

سنت نقد امروز از طرفی شامل روایت شناسی است (که میکوشد نوعی
بوطیقای رمان بر پایهٔ بوطیقای ارسطو و فرضیههای زبانشناختی، معنی
شناختی و نشانه شناختی تنظیم کند) و از طرف دیگر شامل تحلیل غائیت
خاص روایت داستانی است (که عبارت است از سنجش کارکرد رمان و

آشنائی با مورد اول چندان آسان نیست. هرچند که ترجمهٔ کتابهای اساسی در نقد جدید شروع شده است و آثاری از بزرگان این امر در دسترس قرار گرفته است و میگیرد ولی مطالعهٔ آنها (بخصوص از روی متن ترجمه شده) چندان کارساز نیست، بلکه تحول رشتههای علوم انسانی را در دانشگاه ایجاب میکند که آن نیز بدون پایهٔ دبیرستانی آسان نیست و بدون بازگرداندن آنچه با مدرن کردن برنامهها به عنوان علوم قدیمه از دبیرستان حذف کردیم (علوم بلاغی، منطق، فلسفه و ...) این رشته سر دراز دارد و امیدواریم که در آینده و

اما مورد دوم را بهتر از هر کسی میلان کوندرا Milan Kundera با جان و دل احساس کرده و در دو کتاب هر رمان و عهد شکسته Testament trahi ضمن مقالات متعددی با شور و هیجان به بحث گذاشته است. از کتاب اول ترجمهٔ خوب و روانی در فارسی هست و من خواندن آن را برای هر اهل کتابی لازم میدانم. کتاب دوم ترجمه نشده است و اگر ترجمهٔ همهٔ مقالات آن هم امکان نداشته باشد، امیدوارم که منتخبی از آن در آینده به فارسی درآید. این بحث را با ترجمهٔ صفحهای از این کتاب پایان می دهم:

«پس از ۱۹۴۸، در سال های انقلاب کمونیستی در زادبوم من، به نقش مهمی که نادانی تغزلی در دوران وحشت بازی میکند پی بردم که در نظر من دورانی است که «شاعر در کنار جلاد حکومت میکند». آنگاه به یاد

مایاکوفسکی افتادم. برای انقلاب روسیه نبوغ او همانقدر ضروری بود که پلیس «درژیتسکی». تغزل، شاعرانه کردن، گفتار شاعرانه و شور و هیجان شاعرانه جزء متمم آن چیزی است که دنیای توتالیتر خوانده می شود. این دنیا گولاک نیست.گولاکی است که دیوارهای بیرونی آن از شعر پوشیده شدهاند و در برابر آنها عدهای می رقصند.

بیشتر از وحشت، شاعرانه کردن وحشت برای من دردناک بود. برای همیشه در برابر همهٔ وسوسههای شاعرانه مقاوم شدم. آن وقت یگانه چیزی که عمیقاً و حریصانه در آرزویش بودم، نگاهی روشن بین و عاری از اشتباه بود. این نگاه پرداختن به یک «نوع ادبی» بود. نوعی کردار، نوعی فرزانگی و نوعی اعلام موقعیت بود، اعلام موقعیتی که هرگونه تطبیق با یک سیاست، یک آئین، یک ایدئولوژی، یک درس اخلاق و یک هیئت اجتماع را طرد می کند. یک عدم تطبیق آگاهانه، سرسختانه، متعهد، نه همچون گریز یا انفعال، بلکه همچون مقاومت، معارضه و عصیان، ماحصل ماجرا این گفتگوی غریب بود: «شما کمونیست هستید آقای کوندرا؟ \_ نه، رمان نویسم.» «شما ضد رژیم هستید؟ \_ نه، رمان نویسم.» «شما دست چیی هستید یا دست راستی؟ \_ نه این و نه آن، رمان نویسم.»

پایان ۱۵ آذرماه ۱۳۷۵

## كتابنامه

بجز سه اثر اصلی که در مقدمهٔ جلد اول ذکر شده بود در تألیف مکتبهای ادبی، از کتب زیر نیز استفاده شده است:

Albérès (R.M.) Metamorphoses du roman

Albérès (R.M.), Histoire du roman moderne

Audoin (Philippe), Les Surréalistes

Bo, (Carlo), Antologia del surrealismo, Edizioni di Uomo, Milano, 1944

Breton (André), Manifstes du surréalisme

Breton (André), Anthologie de l'humour noir

Butor, (Michel) Essais sur le roman

Carrouges (Michel), André Breton et les données fondamentales du surréalisme

Duplessis (Yves), Le Surréalisme

Durozoi (Gerard)-Lecherbonnier (Bernard), Le Surréalisme

Haedens (Klébére) Paradoxe sur le roman Paris, 1964

Haedens (klebere), une histoire de la litterature française, paris, 1940

Hasim (ahmet) Bütün siirleri, Istanbul, 1985

kundera (milan) Les Testaments trahis

Lalou (rené), Histoire de la litterature française contemporaine (1890 a nos jour), Paris, 1922

Nadeau (Maurice), Histoire du surréalisme

Raimond (Michel), Le Roman

Serreau (Geneviève), histoire du nouveau théatre paris, 1965

Tadié (Jean-Yves), Le Roman au xxe siècle

Tzara (tristan), Le Surréalisme et l'après-guerre

Van Tieghem (Philippe) Histoire de la litterature française, paris, 1949

Van tieghem (philippe) Petite histoire des grandes doctrins litteraires en France, paris, 1945

Yetkin (Suut Kemal) Edebi Mektepler, Istanbul, 1943

Zola (Émie), Le roman expérimental, Paris, 1971

و همهٔ آثاری که نمونه هائی از آنها نقل و یا ترجمه شده است.



اسامی اشخاص با حروف معمولی، مکتبها و عناوین اصلی با حروف سیاه و اسامی کتب و آثار با حروف خبیده چاپ شده است. اعداد سیاه نشانگر بحث اصلی دربارهٔ نام یا عنوان مربوطه است.

> آيروي شاعران ۸۰۹ آیزرور (روزنامه) ۱۰۰۸ آب های ظلمت ۵۵۷ آبها و جنگاها ۱۰۳۱ آبشی (دسته) ۵۵۲

> > آيولن ۴۸۱ . آيولون (مجله) ۶۵۰، ۶۵۲، ۶۵۳، ۶۵۶، ۶۵۶، 890.819 آپولینز،گیوم ۷۳۲، ۶۶۳، ۷۳۲، ۷۳۳، ۷۳۴،

اَللا، ۲۴

7

474. 474. 164. 664. 464. 7A4. 4P4. 191

آيو ورد، الن ۶۴۲ آییا، اَدلف ۷۰۴ וטצ ואו 7تش ۱۵۷

> آتره ۲۱۹ آتنائوم ۱۱۷ ۲۳۱ آتنائوم (مجله) ۱۹۸، ۱۹۸ آچتو، تورکاتو ۵۴، ۵۵، ۵۷

آخرین روز یک محکوم ۱۸۸ آخرین نوار کراپ ۱۰۱۳ آخماندا، آنا ۶۴۹،۶۵۲،۶۵۶، ۶۵۶،۶۶۰،۶۸۹،

597 (591 cg.

آدام، پل ۵۴۸ آدام، ويليه دوليل ٥٣٣، ٥٣٤، ٥٨٩، ٥٥٥

آداموف، آرتور ۱۰۰۱، ۱۰۰۲، ۱۰۱۵ تا 1. 49 .1.4. آدامیسم ۶۹۰ ادمات (محله) ۷۵۶ آدلف ۱۸۴، ۱۸۸

آدم ۲۱۹ آدم آدم است ۱۰۴۰ آدمخواران ۶۶

آدم و حوا ۱۷۴

آدونيس ۹۱، ۹۲ آدی، اندره ۵۵۴، ۵۶۲ آدیسن، جوزف ۱۱۸ ۱، ۳۱۵

آراگون، لوئی ۷۵۶، ۷۵۸، ۷۵۹، ۲۶۲، ۵۸۷، ۷۹۷، ۸۹۷، ۸۹۷، ۲۰۸، ۲۰۸، 4.12 6.12 V.V. 6.12 .112 VIA2

آرابال، فرناندو ۱۰۲۴، ۱۰۲۷، ۱۰۲۸

77A, A7A, . 2A, 12A, 72A, 02A, ٧٩٨، ٨٩٨، ٥٨٨، ٩٩٨، ٩٩٨، ٣٠٠ ٧٠٩، ٢٢٩، ٨٩٠١، ٩٩٠

> آربولدا، خوليو ۲۰۹ آرپ، هانس ۷۵۳، ۷۵۶، ۷۶۵

آربالت (مجله) ۱۰۲۰

آرتميس ١٢٢ آرتو، آنتونن ۸۰۰، ۸۰۴، ۸۱۶، ۸۲۴،

آفر بنندگان ۷۲۹

آکادمیا دل میرتو ۲۰۵ 774, 764, 744, 744, 744, 698, 049 LLST 1.47 (1.70 (1.14 (1.14 (1.10 آکسون (محله) ۷۰۷، ۷۰۷ آردن ۱۰۳۲ آکسونوف ۶۶۷ آرزوی مضحک ۴۸ آکمه ایسم ۵۵۶ ، ۴۹ ، ۵۵۶ ، ۸۵۷ ، ۵۵۹ ، Trie also a de rés 477 992 5849 , 55V , 55. TIDI: VI . 11. 2. P. P. 1 . 11 آکونیا، مانوئل ۲۰۹ آرکو ۵۵۲ آگاممنون ۱۲۴ آرکوس، رنه ۶۳۳، ۶۳۴ آگراندیسمان ۱۰۹۲ آرگاند ۴۷ آگیره، ناتانیل ۳۱۱ آرگلیو، سانتیاگو ۳۱۲ 545 UT آرميد ۴۶ آلبربيرو، پيير ۷۵۸ آرنيم، آخيمفن ١٩٨، ٢٠٠، ٧٩٣، ٧٩٤، آلبرتي، رافائل ١٠٢٧، ١٠٢٧ AOY آرون، رمون ۹۶۹ آلبرس، ر.م. ۵۳۷، ۱۰۶۰، ۱۰۶۲ آرينم - آرنيم، آخيمفن آلے ، ادوارد ۱۰۲۴، ۱۰۳۴، ۱۰۳۵، ۱۰۳۶ آربوستو ۱۱۳ آلتائوس، كلمنته ٢٠٩ آلدینگتن، ریجارد ۶۴۱، ۶۴۲، ۶۴۳، Tileac NYA VO1 .549 آزادی یا عشق ۸۶۳ آلترينو ۴۲۵ آزار و قتل ژان پل مارا با نمایش گروه تئاتری تیمارگاه شارانتون به کارگردانی مارکی دوساد ۲ ۱۵، ۷۵ آلفسري ۱۱۴ 1.41 آزیرن، جان ۱۰۳۲ آلكساد ١٠٤ آستره ۵۰، ۵۱ الكساندر اول ۱۹۱ آستوریاس، میگل آنخل ۳۱۸ آلکساندر مان، ساران ۹۰۷ آلكىنە ۴۶ آستياناكس ١٢٧ آلکیه، فردبناند ۸۱۱، ۸۹۵ آسیان نیا ۱۰۸۵ آلن ۱۰۰ Tue ap /2 170, 419, 419, 479, 479 تا آلونسو، خ. ب. ۲۰۵ FTY آله، آلفونس ٥٣٥ آسەىف ۶۶۷، ۶۷۰ آليدور ٥١ آشیزهای بدجنس ۱۰۲۶ آشیا ، ۱۰۵ ، ۱۲۷ ، ۲۱۸ ، ۲۱۹ آمِده ۱۰۰۳ آغاز فرهنگ آلمانی ۲۰۰ آموزهٔ علم ۱۹۸

آنا آخماتوا ۶۴۹

الة ، ابر شلواريوش ٥٧٠، ٩٨٣ این رشد ۲۷، ۳۳ ایبر (کشور) ۱۲۷ اتوماتیسم ۸۷۸، ۵۷۸ اتى يامبل ٥١٩ اجسام هادی ۱۰۹۱ اج. دي. ← دوليتل، هيلدا اچوریا، اِ. ۲۰۸، ۲۱۰ احتضار مسحبت ٥٤١ احساس فجيع زندگي ٥٤١ احمدی، بابک ۱۲، ۳۱۷ اخلاق نکوماخوس ۳۳ ادبیات انقلاب جهانی (مجله) ۸۰۵ ادبیات چیست ۹۷۲ ادبیات در فرانسه از سال ۱۹۴۵ به بعد ۹۶۷ ادىيات مدنى 485 ادبیات ویکتوریائی ۶۳۹ اراسم ۴۴ ارسطه ۲۲، ۲۷، ۳۰، ۳۳، ۶۸، ۶۹، ۶۸، ۹۵، ۴۰ ا، ۱۰۷ ، ۱۰۸ ، ۱۰۱ ، ۱۱۱ ، ۱۱۲ ، ۱۱۲ 115.1.90.017.777.179.174.17 ارقاع ۱۰۹۲ ارميون ۱۰۲ ارنانی ۱۷۹، ۱۸۱، ۱۸۵، ۱۸۶، ۲۰۶، ۲۲۳، 444 ارنست، یل ۱۱۷ ارنست، ماکس ۸۸۵، ۸۰۹، ۸۱۵، ۸۱۷، 9.7.198 ارواح بنفشهها أغن اروس ۱۹۶

از این یکی ۶۷۰

آنابل لی ۵۲۵ آنارشیسم ۱۰۸ آنته نهز ۳۱ آنتونی ۱۸۷ آنتے بنا ۱۵۸ آندرسن، شروود ۲۹۷ آندروماک ۱۰۱، ۱۲۷ تا ۱۳۱ آندره برتون و عناصر اصلي سوررثاليسم ٧٩٠، آندره مالرو در آثینهٔ آثارش ۱۱۰۱ آنسلم قديس ٢۴ آنسوی کو هستان ۲۱۹ آننسکی، ای. ۶۵۹ آنه ي، ذان ٢٢١ آوازخوان طاس ۱۰۰۲، ۱۰۰۳، ۱۰۰۶ ٧٠٠١، ١٠١٥، ١٠١٥ ١٠١٢، ١٠٠٧ آواز کشتگان ۳۱۸ آوانجيني ۴۸ آوانگار دیسم ۱۶۶۷ آوای وحش ۲۹۶ آوگوستوس (امیراطور) ۱۱۹ آولوس جليوس ٨٢ آوینیون (یاپ) ۲۸ آه، روزهای خوش ۱۰۱۳ آيا خوابم؟ ٩٤٥ آيتي، عبدالمحمد ٢٧ آیخنبام، بوریس ۶۴۹ آیسخولوس ۱۰۴۴، ۱۰۴۴ آیشندورف ۲۰۱، ۲۰۱ آبكن دورف + آيشندورف آئین سخنوری ۱۴۴ آثینه های و هم ۶۴۰

از بامداد تا نیمه شب ۱۱۷ ازدواج آقای میسی سیبی ۱۰۴۰ از زندگی چند تصویرگرا ۶۳۹ است و نسدا ۲۰۵ ، ۲۰۶ ، ۲۰۷ استدر ۸۹۲ اسری (محله) ۹۷۴ اسينسر ۲۷۷، ۲۹۰ اسيينوزا ١٩٩ استاد ۲۰۱۰ ۱۰۴۲ تا ۱۰۵۶ استادتاران ۱۰۱۹ استاگنلبوس ۱۶۱ استال، مادام دو ۱۶۴، ۱۶۹، ۱۷۲، ۱۷۲، ۱۷۲، 117 استاندال ۱۶۴، ۱۸۹، ۱۸۷۰ ۲۷۹ ۲۲۱، ۲۳، ۴۰۴، 0.7, YY7, YT7, AIP, Y8.1, .A.1 استالين ۲۰۴، ۷۰۵، ۱۰۹۴ استالین و وروشیلف در کرملین (تابلو) ۳۰۷ استالينيسم ١٠٥ استراوینسکی ۷۰۶، ۱۱۰۴ استروكتوراليسم ١٩١ استرووسکی ۳۰۹، ۳۱۰ استر بدنتيسم ععع استریندبرگ، اوگوست ۹۷، ۲۷۸، ۲۸۰، 797, .17, .77, 780, ..., 2.V, .71v 1.74 .1.12 .1.10 استفنس ۲۱۱ استلا ۱۱۱ استو ، کلو د ۸۲۳ استورر، ادوارد ۶۴۰ استيل، آندره ۴۲۴

استىنى ← اشتىنىك، جان

اسحق ۱۴۶

استیونسن، رابرت لوئی ۲۹۲، ۲۹۶

اسرار درون بک راهب هنر دوست ۱۹۷ اسرار هنر جادوني سوررثاليستي ۸۲۸، ۸۳۲ اسكات، والتر ١٧٧، ١٩١، ٢٠٤، ٢١٢، ٢٩٠ اسكالدها ٢١٢ اسکو دری، مادمو ازل دو ۵۵ اسکو سورا، ب. دلا ۲۰۵ اسكسون ۴۳ اسم الدا ١٨۶ اشستل ۲۷۶ اشپیلهاگن، فردریش ۲۹۴ اشیبنگلر ۱۱۰۴،۱۰۷۹ اشتدلی ارنست ۷۰۹ اشتورم، تئودر ۲۹۲، ۷۰۳ اشتورم (مجله) ۷۱۰ اشتىنىك، جان ۲۹۸، ۲۲۴ اشعار ۵۵۷ اشعار (دوكاس) ۹۲۴ اشعار آ. او. بارنابوت ۶۲۷، ۶۲۹ اشعار منثور ۵۳۴ اشمیت، آلیرماری ۵۳۱ اشمىدت، بوليان ۲۹۳ إشيل (آيسخولوس) ٣٠، ١٢٤، ٢٢٩ اصل انواع ۲۷۷، ۴۰۵ اصول بنیادی تاریخ هنر ۳۷ اطاق سرخ ۳۱۰ اطلاعیه به مناسبت تجدید جاپ بیانیهٔ دوم ۸۹۵ اعترافات ۱۷۴ اعترافات یکی از ابناء زمان ۱۸۸ اعلم، اميرجلال الدين ٩٧٣، ٩٧٩ افسانهٔ آنتونیا ۵۴۹ افسانة سيزيف ٩٤٩، ٩٧٣ افسانة قرون ٣٩٣ افلاطون ۲۲، ۳۰، ۳۳، ۶۷، ۷۰، ۷۱، ۱۱۲،

984, 408, V.P. 478, VTP, KTP الوثيز جديد عدملوثيز جديد الهة شعر فرانسوى ٥٣٩ البتس ٨٩٣ الدا ٩٠٨ اليوت، جرج ۲۹۰، ۳۱۶، ۴۰۸، ۸۲۷ اليوت، تي. اس. ٨٣، ٩٧، ٥٥٧، ٤٤٠، 1.77 .840 .847 .841 امانتس ٢٢٥ امسر یکوس ۸۹۳ امیرسیونیسم ۱۱۷، ۱۹۰، ۸۴۵، ۵۵۸، 190, 0.4, 174, 741 امپرياليسم ٧٠٠، ١١١٤ امرسون ۲۹۴ امروز ٣٤٣ امریکای لاتین: افسانه و واقعیت ۳۵۶ تا ۳۶۱ امریکن لیوینگ تئاتر (نهضت) ۱۰۳۷ امشب تا ديروقت روشن خواهد بود... ٢٢٣ امه، مارساً ۲۲۱ امى ژيسى ۴۴۲ امد ۱۰۹۶ اميل ۵۷، ۱۶۶ استسکو ۲۷۸ انترناسيوناليسم ٣٠٣ أنتشارات خوارزمي ٤٧، ٢٨١، ٧٨٩ انتشارات گالیمار ۱۱۰۳ انتشارات معین ۴۸۰ انتشارات مینوئی ۱۰۹۹، ۱۰۸۰، ۱۰۹۳ انتشارات نگاه ۱۱۸۴، ۱۱۰۶ انتقاد انتقادی ۱۷۴ انجمن ادبي ملي ايرلند ٥٥٧ انجيل ۲۴، ۱۴۵، ۱۴۵، ۱۲۶ کار، ۳۰۰ اندرون خانه ۵۵۰

311, 11, 217, 710, 111, 1116 اكتيويست (نيضت) ٧٠٧ اكرمان، به هان شه ۱۶۴ اکس آن پروونس (کنگرهٔ علمی) ۴۰۳ اکسیرسیونیسم ۱۱، ۴۲۴، ۵۳۵، ۶۹۷ تا 1.74, 174, 704, 01.1, VI.1, YT. اکسنست برنا ۱۷۴ اکلوف، گرنار ۸۹۴ اكو، اومسرته ۱۳۱۴، ۱۱۸ اگزویری، سنت ۹۷۴ اگزیستانسیالیسم ۱، ۹۵۹ تا ۹۹۶، ۹۶۶، ۱۰۲۶ اگزيستانسياليسم ٩۶٣ اگزیستانسیالیسم و حکمت ملل ۹۶۴ اگو تیسم ۳۱۵ اِگُوفوتوریسم ۶۴۹، ۶۶۷، ۶۶۸ اگوشست (محله) ۶۴۲ ال آرتستا (معجله) ۲۰۷ ال اوآسس (مجله) ۲۰۹ البرس، ر.م. ۴۱۲ ال ټووادور ۲۰۷ الجر، خليل ٢٧ الفاخوري، حنا ٢٧ الفیای زندگی ما ۱۰۲۵ ال کریتیکون (مرد انتقادگر) ۴۵ الكساندره، ويسنته ٨٩٣ الكسى، يل ٢١٥ 888 W. 1531 ال موسائكو (مجله) ٢٠٩ 1.7131 الوار، یل ۷۵۶، ۹۵۷، ۵۸۷، ۸۰۰، ۲۰۸، . ATT. A1. . A. 9. A. V. A. O. A. F. A. T

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اورست ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۷ اندشهما ۱۷۲ اورشلیم آزاده شده ۲۰۶ اندیشه هائی دربارهٔ بوطیقای ارسطو ۱۰۶ اندیشه هائی دربارهٔ سوررئالیسم ۸۳۳ اوزفتوس ۴۶ اندىشة وحشى ٣١٨ اوراق هنر (محله) ۵۵۹ اذ مكله ۲۱۱ اورفه، انوره د ۵۰ انسان ۷۷۰ اورفیسم ۷۳۳ 10, WOPY انسان عاصر ۷۶۷، ۵۷۵ انسكلويد ما اونورسالس ٤٣٩، ٧٤٧، ١٠٤٢ اورموز ۲۰۰۴ اورمون، سنت ۹۹ انصاری، مهندس کاظم ۳۴۵ اوروپ (مجله) ۶۳۴ انشد ۷۷، ۱۱۰، ۱۱۱۰، ۱۱۱۱، ۱۱۱۱ اوريپيد ماورييبدس انقلاب سوررثالیستی (مجله) ۷۹۹، ۸۰۲، اورىيىدس ١٥٤، ١٠١، ١۶۴ 9.1 . 10 . 1.5 . 1.8 اوژن انگن ۲۰۲ انقلاب سوسالستي (محله) ۸۴۳ اوژنی گرانده ۱۳۲، ۲۹۰، ۲۲۹ تا ۳۳۴، انقلاب کو جو لو ها ۱۰۹۲ انقلاب و روشنفکران ۸۰۴ 444 اوسیان ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۴، ۱۹۲، ۲۰۲، انگر ۳۹۳ 3.7. TTT J 4TT انگياتيف ٧٤٧ او الد ۱۷۳، ۱۷۴ اوفیلیای مغروق ۷۰۹ اوالد، هنريش ١٧٣ اوکانتوس، کارلوس ماریا ۳۱۱ اوكيسي ١٠١٤ او برمان ۱۸۴، ۱۸۸ اوگوستین قدیس ۲۲، ۲۵، ۲۸، ۹۶۱ او ملموف ۳۰۰ اولترائيسم ۸۹۲، ۸۹۳ او بو در زنجیر ۸۸۰ اولنشلگر ۱۶۱ او يو شاه ۱۱۴، ۸۸۰ اویرای چهار بولی ۱۰۴۰ اولیس ۴۵، ۵۹۳، ۵۹۳، ۱۰۶۴، ۱۰۶۹، او پو پوناکس، زنان جنگجو ۱۰۹۳ ٠٧٠١، ٢٧٠١، ٣٧٠١، ١٠٧٧ تا اوييتز ۱۱۴ اوتللو ۲۱۹ اولین ماجراهای آسمانی آقای آنتی پیرین ۷۶۹ اوچوآ، إ. د. ۲۰۵ اوليميوف ۶۶۷ اوليه، كلود ١٠٩١ او دن ۸۹۲ اولمودا، خ.خ. ۱۱۷ او دس ۱۲۳ اومانیسم ۱۵، ۲۱، ۳۲، ۳۳، ۸۸، ۸۵، ۸۶، اودسه ۴۵، ۱۱۲، ۹۹۳، ۱۰۶۴، ۱۰۷۳ 711, 791, 049 1.4 اومانيسم سوسياليستي ٣٠٣ اورتيس، خ. خ. ۲۰۹

ایو تادیه، ژان ۱۰۹۵ اونامونو، ميگل د ٥٤١ اونانیمیسم ۶۳۱ تا ۶۳۸، ۶۶۲ ایون ۸۸۷، ۹۸۷، ۹۸۷ ایونیف ۶۶۷ اوندد: ۲۰۱ اونگارتی، جوزیه ۷۶۲ او نیک ۲۰۴، ۸۰۹ بآر، هانری ۷۶۷ اونیل، یوجین ۱۰۳۴ بابا گوریو ۲۸۹، ۴۳۳، ۱۱۱۸ او و مد ۱۱۹ باست، اد و نیگ ۸۳ اوه! پاپا، طفلکی پاپا، مامان تو را تو گنجه دارت باتايون، مارسل ٣٥٤ زده و همینه که منو کفری می کنه ۱۰۳۷ باتله، سامه تل ۲۹۲، ۲۹۲ او هلنشلگ ۲۱۲، ۲۱۲ باخ، یو هان سباستین ۱۱۰۳،۱۱۵ اها غق ۱۱۸ 1.9. 0 اسسن ۲۸۰، ۲۹۳، ۲۱۰، ۲۰۸، ۴۲۰، ۲۲۰، ۲۲۶، رد حنگ ۱۹۴۰ ۱۹۴۰ ۱۹۹ V1. 608. ايدآليسم ٥٤٣، ٧٠٥، ٩٧٥ بادر، فرانتس فن ۲۰۱ باراتىنسكى ٥٥٩ ابروینگ، واشینگتن ۲۹۴ الزاميار ٥١٨ باربوس، هانری ۷۵۱ بارت، رولان ۴۱۳، ۲۱۵، ۲۸۰۱، ۱۱۱۲ ايزيتور ٥٢٤ ایساکس، خورخه ۲۱۰ بارراء امادلا ۳۱۱ اسمنه ۴۶ بارّس،موریس ۸۴۸، ۹۱۷،۷۶۳،۷۶۲،۷۶۲ ۹۱۷ بارلاخ، ارنست ۱۱۷ ایفی ژنی ۱۰۰، ۱۱۵ بارنچه نا، رائول بوراس ۳۵۶، ۲۵۷، ۳۵۸ ایگناتوویج ۳۰۹ اللف ۳۰۶ بارو، ژان لوئی ۱۰۰۹، ۱۰۰۹ اطاد ۱۱۰ ۱۱۸ باروک ۱۱، ۳۴، ۳۵ تا ۷۷، ۸۱، ۸۲، ۹۰، اسارها ٤٤٠ 19, 79, 79, 011, 781, 710, 1.4, ايماژيستها ۶۳۹ تا ۶۴۶ ايماژيسم ۶۳۹، ۶۴۱، ۶۴۱، ۶۴۲، 1.41 مارون، ژاک ۸۰۴، ۸۹۶ 191,88,680 بازنگری ۶۴۳ ايماژينيسم ۶۶۰ ماز مافتها ۱۰۱۸ ايستره ۲۹۲ بازی گویچه های شیشهای ۱۱۱۲، ۱۱۱۲ انشتین ۴۷۸، ۸۰۷ باسترک ها و طرقه ها ۶۵۵ اننک سماری... ۹۴۷ تا ۹۴۸ ايوانف، وياچسلاو ٥٥٥، ٥٥٠، ٥٥١، باستوس، روئا ۳۶۰

با صدای رسا ۶۷۰

99. 189 1809 1804 1807 1807

باغ بونیس ۵۴۸ اغمحه ۱۰۲۱، ۱۳۰۱ باكا، خوان مخيا ٣٥٨ باكرة اورلئان - دوشيزة اورلئان ماکوس (برستشگاه) ۷۸۹ بال، هوگو ۷۵۲، ۷۵۳ بالانس (محله) ۴۴۹ بالداک ۱۳۲، ۱۶۲، ۱۸۹، ۱۹۱، ۲۰۷، ۲۲۰ 177, 777, 477, 677, 877, . 77, 1AT, PAY, .PY, .. T.T. P.T. 117, 717, 717, 617, 817, 977, 7PT, 4.7, 0.7, 714, 777, 777, 777, 777, 716, P76, P8P, P6.1, 73.1, 38.1, 88.1, 1:11, 7.11, 1114 بالمونت، ک. د. ۵۵۴، ۵۵۵، ۶۵۸ 48 hadl بانویل، تئودور دو ۴۷۷، ۴۸۷، ۵۴۲ باوهاوس (مکتب) ۷۱۲ بايرون، لرد ۱۹۴، ۱۹۶، ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۰۷، 717, 277, . 117, 717, . 17 1.77 بحران ارزشهای سمبولیستی ۶۱۳ بحوان در جوامع بشری ۶۶۴ بداههگوئی در آلما ۱۰۰۸ بدوئن، زي. ال. ٧٨٧ بدیعی، منوچهر ۱۱۳۳ برا، ف. اوروسکو ۲۱۰ برادران کارامارف ۱۱۰۲ برادران مارکس ۸۱۶ براک ۷۳۱، ۷۳۲، ۱۸۸۱

براندس ۵۶۲

برانژه، او ۱۰۰۸

براونینگ، رابرت ۲۷۶، ۲۹۰ براهنی، رضا ۲۱۸، ۳۷۰ برای دفاع از شعر ۶۵۰ برتلو، مارسلن ۲۹۶، ۴۱۸ د ته ن، آندره ۲۵۷، ۷۵۷، ۸۵۷، ۲۵۹، ۲۸۹۰ 194, 794, 794, 494, 694, 994, 994, 744-7445 6445 8445 4445 4445 1845 7PV, 7PV, 4PV, 6PV, 8PV, VPV, APV, , A. D. A. F. A. T. A. T. A. I. A. . . V99 F1A. + 7A. + 17A. 77A. 47A. 67A. 47A. , AFV. AFF, AFA, AFF, AF, AT9, ATV 242,642,002,002,002,002,002 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* YVA, 7VA, 6VA, AVA, 7AA, 6AA, VAA, AAA, PAA, IPA, YPA, GPA, عوم، ۱۹۸۰ موم، ۱۹۸۰ ، ۹۰۰ ۳۰۰، 4.P. G.P. A.P. 477, 47P. A7P. 47P. 11........ برتون، رتيف دولا ۲۹۴ بردیایف، نیکلاس ۹۶۹،۹۶۸ سرژه، ژ. ۲۰۳ برژیه، ژاک ۴۱۸ برشت، برتولد ۷۰۹، ۷۱۲، ۱۰۱۶، ۱۰۲۶، 1.47 (1.47) . 1.46 (1.47) 17.1 برضد سنت \_ بوو ۱۰۹۶، ۱۰۹۷ بر فراز آتشفشان ۱۰۶۴ برکلی، جرج ۹۰۸ برگسون ۶۶۲، ۹۶۹، ۹۶۹ برليوز ١٩١ برمون، آبه ۷۳۰، ۱۱۵۹ برنار، کلود ۳۱۵، ۳۹۹، ۴۰۵، ۴۰۶، ۴۱۰،

بلن، روژه ۱۰۱۱ 414,415,411 بلرك، الكساندر ٥٥٥، ٥٥٩، ٤٢٩، ٥٥٠، برنانوس ۹۷۳، ۱۰۶۳ 103, 703 برنتانو، كلمنس ١٩٨، ٢٠٠، ٢٠١ بلطونه ۱۵۱ تا ۱۵۲ برنینی ۳۹، ۴۰، ۲۲، ۲۳ بلومزیری (گروه) ۱۰۷۷ برو، آدولفو ۲۰۸ یلے ، آندری ۵۵۵ یروخ، هرمان ۱۱۱۰، ۱۱۱۰ بليك، ويليام ١٤١، ١٩٢، ١٩٤، ١٩٤ برود، ماکس ۱۰۱۸ بلينسكي ٢٨٥ برودسكي ٣٠٧ بروک، پیتر ۱۰۴۱، ۱۰۴۲ رن گر تفرید ۲۰۳ ، ۲۰۴ ، ۲۰۷ ، ۲۰۹ ، ۲۱۵ برونتیر ۸۳، ۲۷۵، ۴۱۹ ناير قانون من ٢٣٤ ىنايارت ١٩٣ رونته ۱۹۵ بنسراد، اساک دو ۴۶ بروني، ويكتور ٨٤٨ بنيامين، والتر ٧٠٣ برهم زن ۴۳۳ بوادفر، ہے پر دو ۹۶۱، ۱۰۶۰ برهنه ها و مرده ها ۳۱۶ برهوت ۱۰۹۲ بوالو ١٨٠ ٥٥، ٨٨، ٩٩، ١١٢، ١٢٢، ١٢٥ ر نگاد ۸۷ 7.8 .Y. 0 .191 .1V9 بريوسف، والري ۵۵۴، ۶۵۱، ۶۵۱ يوبروف ۶۶۷ بسی دیده ۱م ۷۵۲ تا ۸۵۸ بو تور، میشل ۳۱۵، ۳۱۷، ۱۰۷۷، ۱۰۷۸ 1117 .1 . 49 بعدازظهر يک فون ۱۴ بوخارین ۲۵۱ بعدالحرير ععه بودری، ژان لوئی ۱۰۹۳ بودلر، شارل ۹۲، ۹۷، ۲۸۱، ۳۹۳، ۳۹۴، بک، هانری ۴۲۰، ۴۶۱، ۲۰۰۴ ,047,047,041,014,018,017,4.9 بكت، ساموئل ۹۷، ۹۷۷، ۱۰۱۱، ۱۰۱۰ تا .097.097.091.001.009.004.04 41-1. 77-1. 77-1. AT-1. .7-1. 436, 746, 346, A46, 4A6, 4.V. ۵۲:۱، ۷۲:۱، ۷۷:۱، ۲۸:۱، ۲۸:۱، P.Y. GOY, YOV, 7AV, 1PV, GPV, 2PV . 114, YYA, TTA, . 3A, AAA, بل، كو ئنتين ٤٤٤ 1.74 441 بلاست (محله) ۶۴۲ بلانشوء موريس ١١٨، ٨٣٢ بودن \_در \_دنیا ۹۶۷ بورخس، خورخه لوثيس ٣١٤، ٣٤١، ٣٤٢، للانكو، ادواردو ۲۱۰ 1.17 .1.99 .979 بلست، گ. ۲۰۸ ىللى، آ. ١١٧ بورد، ر، ۸۸۷ بوردا، آشیل ۷۶۲ ىلمان، ۱۷۴

يعل ۲۰۹

1.41

١٩ لهمنالها

يورژواهاي کاله ۷۱۱ بهشت و بعد ۱۰۸۸ بي آبروڻي شاعران ٨٠٩ بورژه، يل ۵۱۳ بیانیهٔ آقای آنتی پیرین ۷۶۹ بورل، يتروس ۸۲۲ يورلسک ٩٣ بيانية اول سورر تاليسم ٧٩٧، ٨٩٧، ٩٩٧، بورليوک ۶۶۷، ۶۶۷ ٠٠٨، ٥٢٨، ١٠٩، ٢٠٩، ٩٠٩، ١٩٠٠ بورومینی ۳۹، ۴۰ 1.51 911 بوستامنته، ريكاردو خ. ٢٠٩ بیانیهٔ پنج نفر ۴۲۲ بیانیهٔ دادا دربارهٔ عشق ضعیف و عشق تلخ ۷۷۱ يوسكال ٥٠ يوسو ته ۹۵، ۱۰۳، ۱۴۴ بیانیه دربارهٔ تئاتر فوتوریستی ترکیبی ۶۶۶ بوشنر، گئورگ ۷۰۶، ۷۰۶ بيانية دوم سوررئاليسم ٨٠٤، ٨٩٨، ٩٠٤ بيانية فني فوتوريسم 6٧٥ يوطيقا (ارسطو) ١١٢، ١٢٣، ١٢٤، ١٠٩٥، بيانية فوتوريسم ١٩٤١، ٤٧٣ 118. بيانيهٔ نمايشنامه نويسان فتوريست ۶۶۵، ۶۶۶، بوطيقا (تو دورف) ١١٥٩ بو نشيو س ٢٣، ٢٢ بيانية ١٩٢۴ و بيانيه حه بيانية اول سورر ثاليسم بوئليه، سن ژرزدو ۶۱۹، ۶۲۰، ۶۲۱ بداری فنگانها ۳۱۶ يوفره، ژان ۹۶۶ سدرمان ۴۸ بوف کور ۳۱۳، ۳۹۶ بيدرمان و حريق افكنان ١٠٣٩ يوفون ۲۸۲ سدرماير ٢٠١ بوفه، مارگریت ۷۶۲ بیرو، پی پر آلبر ۷۹۷، ۸۲۴، ۸۸۲ بوكاتجو ٢٨، ١١٠۶ بوگدانو ف ۳۰۶ بيزانس ٢٣ سگانه ۹۷۰، ۹۷۱، ۹۷۳ بول دوسویف ۴۱۶، ۴۲۳ سمارستان ۲۰۱ بولشاكوف ٧٤٧ به لگاکف ۳۰۶ بیماری مرگ ۱۰۹۲ يومه ۱۹۹ بیماری نامیرا ۸۰۱ بونفوا، ایو ۸۱۰ بينوايان ١٨٨، ٢٥٨ تا ٢٤٢، ٢٧٩، ٨٨٨، بونور، گابریل ۸۶۳ 1172, 271 بونونل، لوئيس ۸۰۲، ۸۸۷، ۹۰۶ بيورنسن ٣١٠ بيەلى، آ. ۶۵۳، ۶۵۸، ۶۶۰ بوو، سنت ۱۷۷، ۱۸۲، ۱۸۸، ۱۹۰، ۲۷۵ ٧٧٧، ٩٩٣، ٣٧٧ يووار و بكوشه ١٠٩٩ پاپ اَرت ۱۰۲۸ به اتومبيل كورسى ۶۸۰

بايأ هاملت ٤٢٤

یارانو یا (بیماری) ۸۴۲ باراوانها ١٠٢٠، ١٠٢١ بارک ۱۰۹۳ یارناس (مکتب) ۴۷۵، ۴۷۸، ۵۵۹، ۶۱۹ یارناس معاصر ۴۸۱، ۵۲۳ بارناسين ها ۲۷۴، ۲۸۱، ۲۵۱ 1.19.1.18 (300) یاز، او ژن ۴۰۱، ۴۰۳ يازوليني ٣١٥ ياساز ميلان ١٠٨٩ باسته ناک ۷۶۷، ۶۷۰، ۴۹۲ باسدار ادبی ۱۶۴ ياسكال ۴۵، ۵۵، ۹۶، ۱۰۱، ۳۹۸، ۹۶۱ یاک کریما ۱۰۸۶، ۱۱۲۳ تا ۱۱۲۸ بالاتزسكي، آلدو ۶۶۲ بالاسيو، ويسنته ربوا ٢١٠ یالما، ریکاردو ۲۱۰ يالود ۲۴۵ یان ۵۶۲ ياندورا ١٩۶ ياولز، لوئي ۲۱۸ یاوند، ازرا ۹۲۶، ۹۲۶، ۳۳۹، ۴۴۰، ۴۴۱، 545, 540, 544, 54T, 54Y یایان بازی ۱۰۰۱، ۱۰۱۲ پاینو، مانوئل ۲۱۰ پترارکا، فرانسیسکو (پترارک) ۲۷، ۲۸، ۳۰، 18.10 يترشلميل ٢٠١ يتروف ۳۰۶ يترونه ۳۹۴ ېتک بې پېر ۹۰۷ پتوفی، شاندر ۲۱۲

پتی بوربون (کاخ) ۴۷

یدران و فرزندان ۳۰۰ يرت رو مال ۲۷۷ د دهٔ ساه ۱۱۷ پرستش بهار ۱۱۰۴،۱۰۹۰ برسكات، ويليام ٣٥٨ رک، زرز ۱۰۹۲، ۱۱۱۲ پرنسس دوکیلا ۱۵۳ تا ۱۵۷ پروپ ۱۱۵۹ يرويرسيوس ٧٠ يروتئوس ۴۵، ۴۶، ۵۸، ۵۹۸ يرور ← يرهور یروست، مارسل ۸۳، ۳۱۴، ۳۱۵، ۳۱۶، 110, V78, VIP, P8P, P0.1, 18.1, 11.75 11.84 11.80 11.84 11.87 VV.1, .V.1, TV.1, 46.1, 86.1, 1.91.1.94 يروفراك ٥٥٧ يروفسور اوزات ۲۱۲ يروكوفيف ٣٠٧ پرولت کولت ۳۰۶ برومته ۱۹۴، ۱۹۶، ۲۰۵ یره، بنژامن ۷۶۲، ۹۸۷، ۹۹۷، ۲۰۸، ۲۰۸۰ 9. V. A98. AVT. AF9. AYD. A. 9. A. F يه دور، ژاک ۸۰۴، ۹۴۹، ۹۵۳، ۹۵۷، ۱۰۱۶ يريكلس ١٨١ پریکو ۳۱۲ یرینس، آری ۵۵۳ پریه گو، ارکادیو سنتلیا ۳۱۱ پس از یک مرگ ۳۹۷ يسامدرنيسم ٩۶١ پستانهای تیرزیاس ۷۹۸، ۸۸۰ یسر ۷۱۱ بسرعمو يونس ٤٣٣

یشم زرین ۴۸ ىطركسر ۲۰۷ نگی، شارل ۷۵۱ يلانس، و.لويس ١١٧ بلانشون، روژه ۱۰۱۹ Ne 2.7 يلخانف ٣٠۶ پلسیس، موریس دو ۶۱۵، ۶۱۶ یلئیاد (مکتب) ۱۵، ۸۷ مل فارگ، ك ن ٧٥٨ ملكان ٢٠٩ بلگرینو، کامیلو ۹۲ یا و ویوژینی ۱۷۵ یا های راهآهن سن واوآز ۱۰۳۱ ینژه، روبر ۱۰۲۴، ۱۰۲۹، ۱۰۳۰، ۱۰۹۱ ینگو، برنار ۱۰۸۳ پنیتوس، کورت ۷۰۸ يو، ادگار آلن ۲۹۴، ۵۲۵، ۵۳۴، ۵۴۳، ۵۵۶، پوبليوس سولپيكوس گالبا ۶۶ یوپ، آلکساندر ۸۲، ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۰ يوزيتيف (مجله) ۸۸۷ پوزیتیویسم ۵۴۳، ۷۸۱، ۹۱۵، ۹۱۵ يوزئيدون ۴۵، ۸۵۹ یوژه ۲۹ يوسئيدون م پوزئيدون يوشكين، الكساندر ٢٠٢، ٢٠٣، ٢٠٤، ٢٧٤، AP7, AB2, PB2 يولان، ژان ۸۵۸، ۲۷۴ يولتي، ژرژ ٧٣٣ يولهان، ژان ۷۵۸ يومبو، رافائل ٢٠٩ يونژ ۸۰۹

يەتشكا ١١٤ ييام اروپا ۵۵۴ بیام خودکار ۸۳۲، ۸۳۵ يبرامون شعر ۶۹۱ بير اندلو ٨٨١، ١٠٣٨ پیرس، آلیسز، ۲۰۴ س و ژان ۱۸۵، ۹۸۲ بیروس ۶۶، ۱۲۷، ۱۳۰ ىسارف ۲۰۶ پیش از سیده دم ۲۲۶ يسش درآمد ۱۹۴ پیشکش به آدونس ۶۶۷ بیشگوی کامل ۵۴ يبكابيا، فرانسيس ٧٥٤، ٧٥٩، ٧٤٣، ٧٤٤، 4AV, OAV, VPV, PIA, OVA, T.P بكار ما في شته ١١٠٣ بكاسم، يابلو ۷۰۷، ۷۳۱، ۷۳۷، ۷۳۵، ۸۸۲، 101. 741. 111 سک نک در دشت ۱۰۲۷ سکون، گائتان ۱۱۰۱ يينتر، هارولد ۱۰۲۴، ۱۰۲۹، ۱۰۳۲ پینداروس ۵۴۲، ۶۱۶ پی نهم (پاپ) ۴۰۲ پیوس، ژرژ ۷۶۲ 446,017 lasi gu

یوئتیسم ۸۹۱

ت

تارتوف ۵۱ تاردیو، ژان ۱۰۲۴، ۱۰۲۵ تارزان ۱۰۳۷ تارنت (مجله) ۵۶۲ تاسو ۱۱۳، ۲۰۶

4.6 . 397, V.7 ترزيف، لوران ۱۰۳۶ ترنتيوس ۸۷۸ 2 . 1 YY 1 . 7 1 . A 1 Y تروائیان ۱۰۹۳ تروییسم ۱۰۲۹ تروییسم (واکنشها) ۱۰۸۴ تروتسكي ٨٠٥ تروتسكيسم ٨٠٥ تروفو، فرانسوا ۱۰۶۱ تروور ۲۱۵ ترب ، آندره ۱۱۷ ، ۱۸۱ تزارا، ته ستان ۲۵۷، ۳۵۷، ۹۵۷، ۸۵۷، ۹۵۷، · 94, 194, 794, 794, 494, 694, 984, ٧٩٧، ٩٩٧، ٩٧٧، ٧٧٧، ٥٨٧، ٧٩٧، ٩٠٨، 174, 204, 44, 484, 284, 401 تسانک ـ تومب، تومب ۶۶۲ نسييس ١٢۶ تسلای فلسفی ۲۳ تشكيلات حزب و ادبيات حزيي ٢٠٨ تشنگی و گرسنگی ۱۰۱۰ تصویر یک ناشناس ۱۰۸۴ تعاتر اثر ۵۴۹ تئاتر نو ۵۱۱، ۹۹۷ تا ۱۰۵۶ نثاتر و بدلش ۱۰۳۷ تئاتر هنر ٥٤٩ تئوری و تکنیک رمان ۲۹۴ تغسر ١٠٨٩ تقدیس بهار ۱۸۸ تكين، لطيفه ٣١٩، ٣٨٥ تگنر ۱۶۱، ۲۱۲ تا كا (مجله) ١٠٩٣ تلون، اوکبار، اوربیس ترنیوس ۳۶۱

تاکری ۲۹۰، ۲۹۱، ۲۹۸ تانگر ، اله ۸۰۹ ، ۸۵۷ ، ۳۷۸ ، ۵۷۸ ، ۹۰۶ تامس، دیلن ۸۹۲ تاریخ ادبیات انگلس ۳۹۶ تأريخ ادبيات جهان يلثاد ٣٩، ٥٨ تاریخ ادبیات فرانسه ۴۱۷ تاریخ انحطاط امیراطوری روم ۷۷ تاریخ تئاتر نو ۹۹۹ تاریخ دیوانگی در دوران کلاسک ۸۴۳ تاریخ رمان امروز -- تاریخ رمان مدرن تاریخ رمان مدرن ۴۱۲، ۱۰۶۰ تاریخ رومانتیسم ۱۸۵، ۲۲۳ تاریخ سوررثالیسم ۷۶۱، ۷۶۷، ۲۰۲ تاریخ طبیعی و اجتماعی یک خانواده در زمان امیراطوری دوم ۴۰۷ تاریخ فتوحات ۲۵۸ تاریخ فلسفه در جهان اسلامی ۲۷ تاریخ قوم اسرائیل ۱۷۳ تاريخ منابع مسيحيت ٢٧٩ تبارنامه ارباب انواع دورة كفر ٢٨ تيلي ۴۴۳ تا ۴۴۳ تسعات ۲۸، ۴۴، ۶۶ تا ۷۷، ۱۰۲ تتوس ۴۵ تجربهٔ تقلید هذیان سینماتوگراف (فیلم) ۸۸۷ تحقيق دربارهٔ عشق ٩٠٣ تذكرة ايماريستي ٤٤١ تذهب ها ٥١٩ ترازو (مجله) ۵۵۴ تراژدی کریستف شاه ۱۰۴۴، ۱۰۴۵ تراسی، دستوت دو ۳۹۶ تراکل، گئورگ ۷۰۹ ترانهٔ بلندترین برج ۵۸۸ 7. V bail 7

تسه ده، آلير ۲۷۹، ۴۴۴، ۸۸۸، ۹۷۸ تله گه نه ۴۵ تىيە دە، ۋان ١٠٩٣ تليه، ژول ۱۶۶ تبریون، آندره ۸۰۲ تبدن ۷۵۱ تىك،ل. ١١٥، ١٩٤، ١٩٧، ١٩٧، ١٩٩، ١٩٩، ٢٠١ تن، هييوليت ۲۷۵، ۲۷۷، ۳۹۸،۳۹۶، ۴۲۵، تيمائوس ٣٣، ٤٧ ۵۱۳ تسوكرات ۵۱ تناسخ نارسيس ۸۷۳ تىنان ١٠٠٨ تناسخها (باله) ۴۹ تينتورتو ۴۰،۳۹ تئى سن ۲۷۶ تيوچف ۶۵۸، ۶۵۸ تودوروف، سوتان ۱۱۲، ۵۴۰، ۱۰۶۱، 1109 توده ها قيام مي كنند ١٠٢٦ 7 جادوگر عجب ۵۷ قورات ۱۰۲۶، ۱۷۷، ۱۱۶ ۸۳۰۱، ۱۰۷۳ جادوگر معتبر ۴۸ تورانس، لئون ٣١ جادة شاهي ١١٠٣ تررگنف ۲۸۰، ۲۹۲، ۲۹۸، ۳۰۰، ۴۰۸، حادة فلاندر ١٠٩٠ 677, .03 جانسن، ساموثل ۱۱۸ تورنر، کلورینداماتود ۳۱۱ جانسن، ليونل ٥٥٧ 794 1,5 حاودانه ۱۰۸۸ توره، گیرمو د ۸۹۲ جایگاه شناسی شهر اشباح ۱۰۸۸ تورىلد ۱۷۴ توسته، کایتانوکول ۳۱۲ جبههٔ سرخ ۸۰۵ جرج سوم ۱۹۱ توصیف سان مارکو ۱۰۸۹ جروم قدیس ۲۲، ۲۸ توصیف یک شام سران ۹۴۹ تا ۹۵۲ توطئه در ونیز ۲۰۶ جزيرة ينگونز ها ١٠٩٩ جستجوی مطلق ۱۰۹۶ توكل، عبدالله ٣٢٩، ٢٤٤ جسد احاطه شده ۱۰۴۴ تولد ١٠٤٣ جشن تولد ۱۰۳۲، ۱۰۳۳ تولستوی، لئون ۸۳، ۲۸۰، ۲۸۸، ۲۹۸، 1.57 .740 .7.. .799 حشن صلح ۲۲۶ توليستا، آلبر ١١٤ جكوبين (تئاتر) ۶۴۵

> جلال مسحیت ۱۸۳ جمال زاده ۷۷۱

جنایت و مکافات ۱۹۱۷ جن زدگان ۲۹۹، ۸۲۲

جن ۱۰۸۸

تومیسم ۲۴ در د ۱۷۵۰ ۲۷۵ ۳۷۵ ۳۷۵ ۴۷۵ ۹

910

تهویع ۹۷۰، ۱۹۷۱، ۲۹۷۱، ۱۹۷۳، ۹۷۴، **۹۷۹** تا ۸۸۸

توماس اکوئیناس قدیس ۲۴، ۳۳، ۵۱۲،

ا چوبدست گل کرده ۶۹۱ جنگل سخنگو یا علامت معقول جزیرهٔ پاک چوپان وفادار ٥٠ VV¥ جنگ و صلح ۲۸۸، ۳۰۰، ۳۴۵ تا ۳۵۰، چه بايد کود؟ ۳۰۶ چهرهٔ و. ای. لنین ۶۷۰ 1.58 جه ظه شگفته ۹۴۲ تا ۹۴۴ جورجين ۶۳۹، ۶۴۰ چه کسی از ویرجینیا وولف می ترسد؟ ۱۰۳۴ جونز، لوروا ١٠٣٥ چه می دانم؟ ۵۳۱ جویس، جیمز ۳۱۴، ۳۱۶، ۵۱۲، ۵۱۲ 478, 8.4, 11.11, \$1.11, PO.12 11.77 .1.99 .1.97 .1.94 .1.97 7 VAV YL 77.1, 77.1, 67.1, 77.1, 67.1, حال که ۶۹۶ 11TT . 1 . AY حاب ۶۱ جهان نمای ادبیات ۳۱ جهان وطنی ۶۲۵ تا ۶۲۹ حسادت ۱۰۸۷

جهان وطن یا شهروند جهان ۶۲۵

جیمس (جیمز)، هنری ۲۹۲، ۲۹۷، ۱۰۷۷، ۱۰۷۷ حکیات لافونتن ۱۴۷ حکمت گنوسی ۱۸۷۷، ۸۷۸ چاپلین، چارلی ۱۰۲۷ حماسهٔ مسیح ۱۷۳ چخوف ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۰۹، ۱۰۳۱ حمام ۲۹۸ چرنیشفسکی ۳۰۶، ۴۸۵

حفظ نظم ١٠٩٢

چرنیشفسکی ۳۰۶، ۴۸۵ حسترتون ۲۹۲ چشماندازی از ادبیات و هنر ۴۸۰ خ خاطرات ۹۷۶ چشم چران ۱۰۸۷ چطور شعر بگوئیم ۶۷۰ خاطرات اگوتیسم ۳۱۵ چکامه برای شارل فوریه ۹۰۰ خاطرات مثلث طلائي ١٠٨٨ چگونه است؟ ۱۰۸۳ خائن ۹۷۲ خاكسترها ١٠١٤ چند جریان ادبیات معاصر روس ۶۹۱ چند جریان شعر معاصر روس ۶۵۶ خانلري، پرويز ناتل ٣١٣، ٥٥٩، ٥٥٧، ٢٧٥ خانم دالوی ۱۰۶۹ چند شاعر ایماژیست ۶۴۲ خانوادهٔ بودنبروک ۱۰۷۸ چند نامه به شاعری جوان ۵۵۹ خانوادهٔ پاسکیه ۲۲۴ چند نفی ۶۴۳ خانوادة تيبو ۴۲۴ چند نمونه از شعر ایماژیست ها ۶۳۹ خانوادهٔ روگون ماکار ۲۸۸، ۳۱۵، ۳۹۶، چند نوشته از تصویرگرایان ۶۳۹

٧٠٠، ١١٩، ١١٩، ٢٢٤، ١١٥ داستان ۱۰۹۱ داستان باغ وحش ۱۰۳۶ خانه ادهٔ فه رساست ۴۲۴ داستان هنر ۶۶۴ خانه ها ۴۲۸ داستانفسکی ۲۹۸،۲۸۰ ۲۹۹، ۲۰۰، ۳۰۱ خگ شد ها ۴۸۷ تا ۴۹۰ .1.VV .1.81 .1.09 .91V .XXY .V.. خروس و مرواريد ۷۴۴ 11.1, 7.11, 7.11, 7.11 خروسييوس ٧٥ دالائر لاما ۸۰۴ خسروشاهي، جلال ٣٨٥ خسس ۱۳۲ تا ۱۳۹ دالامر ١٤٧ خسسي که گنجينداش راگم کرد ۱۴۹ تا ۱۵۰ دالي، ساله ادهر ۸۰۲، ۸۱۹، ۳۸۹، ۲۸۴ خطاط ها ۶۶۳ 9.5 , AAV , AV9 , AVA , AVT , AQV خط نگاری ۱۵ ۷۳۵ دانته ۲۸، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۹۹، ۱۰۳۷ م۲۰۱ دانشگاه تهران ۱۶ خلاصهٔ هنر شاعری ۸۸ دانو نزیو، گابریل ۶۶۲ خلبنيكوف، ويكتور (وليمير) ۶۵۸، ۶۶۷، دانیا ، ه. ۳۰۲ ۶۷۰ ،۶۶۹ ،۶۶۸ خوایگردان ۱۰۷۹ داونسن، ارنست ۵۵۷ داوید، هنری ۱۱۷ خوب! ۶۷۰ خودمانی ۳۱۰ داوينچي، لئوناردو ۸۷۶ خون آشام ۸۴۱ ديوسي ٥٢١ خوولانوس ۲۰۴ دختر چشم عسلی ۲۷۱، ۱۰۹۹ خالافي مک تنهاگر د ۱۶۳ دختر زرین چشم 🖚 دختر چشم عسلی خيمنز، خوان رامون ٥٤١، ٥٤٢ دختر عموبت 423 دختركي كه مي خواست وارد طريقت كارمل شود دختری با دستهای بریده ۵۴۹ دايروليويف ۲۰۶، ۴۸۵ دخمه های و اتیکان ۷۵۸ 2161 1911 7GV درام ۱۰۹۲ دادائیسم ۱۶، ۶۶۴، ۷۰۵، ۲۹۷، ۲۴۷ تا دراماتیسم ۲۳۷ درام کرامول ۱۸۵ در انتظارگودو ۱۰۰۱، ۱۰۱۰ ۱۰۱۱ ۲ ۱۰۱۰ دارل، لارنس ۱۰۶۳، ۱۰۶۴، ۱۰۶۷، 1.12 71.19 1.49.1.48 دراندن، جان ۱۱۸، ۱۱۸ داروین ۷۷۷، ۲۹۰، ۴۰۵ درایزر، تئودور ۲۹۷ داریمینی، فرانچسکا ۶۷۸ در باب پرتو زیبا ۶۵۲ داریو، روین ۵۶۰ دستوس، روبر ۷۹۸، ۸۰۴، ۸۰۹، ۸۶۳،

977 . A98

دعوت به سفر ۵۱۷، ۵۸۰ دائرة المعارف ١٤٧، ١٤٧ دفاتر هنر (محله) ۱۸۸۷ دفاع از زبان فرانسه و اغنای آن ۸۹ دفاع مشروع ۸۰۴ دفترهای ورونهٔ ۶۹۲ دفو، دانيل ۲۹۱، ۱۱۱۸ دکارت ۱۰۱، ۱۸۵، ۷۵۴، ۱۸۷، ۹۶۹، ۹۶۹ دكتر فاوستوس ١٠٩٤ دکو دن، میشل ۶۱۳ دگردیسی رمان ۱۰۵۷ تا ۱۱۵۷ دگر دیسے های رمان ۱۰۶۲ دلاكروا ١٩١ دلگادو، رافائل ۳۱۲ دمنی ۵۱۸ دن آرام ۳۰۷ دن کیشوت ۳۵۹ دنوکتامبول (تئاتر) ۱۰۱۵ دنیای اشارات ۸۹۲ دنیای پشت و رو ۵۹ دوآین، سزار ۳۱۱ دوال، پير ٧٤٢ دواين، آلير ٤٣٣ دویریاک ۱۰۵ دويو وار، سيمون ۹۶۱، ۹۶۴، ۹۶۶، ۹۶۹، ٠٧٠، ٢٧٢، ٩٧٢، ٨٩٠١ دو لله ۸۸، ۸۹، ۹۴ دوسار، رولان ۱۰۲۴، ۲۰۱۹، ۱۰۳۲ دوبلین، آلفرد ۷۰۳، ۷۱۲، ۷۱۲ دويليني ها ١٠١٤ دوپره، ژان يې پر ۸۱۰

در باب خطایه ۱۰۶ دريارة آلمان ١٤٤، ١٤٩ دربارة ادبيات ١٤٩ دربارهٔ فرزانگی ۱۰۲ دریسته ۹۷۴، ۱۰۲۰ درجات ١٠٨٩ در جستجوی زمان از دست رفته ۱۰۶۴، 1.98 1.98 1.90 1.98 1.80 درختان غار را بریدهاند ۱۰۶۸ درخت مسافران ۷۷۷ در دفاع از هنر انقلابی مستقل ۸۰۵ درژینسکی ۱۱۶۱ درس ۱۰۰۶، ۱۰۰۸ درسهای ادبیات نمایشی ۱۷۸، ۲۲۱، ۲۲۶ درسهایی از تاری<del>خ</del> فلسفه ۴۷۵ در شرافت کتمان ۵۴ در قصر آرگول ۸۲۴ درمه ۷۵۹ در میان دریا ۸۹۳ درن ۲۳۱ ۱۸۸ در نیمه راه ۸۲۴ دروس فلسفة اثباتي ۲۷۷ دروگران ۱۷۴ در هزار تو ۱۰۸۷ در همان لحظه و تحت همان قالب ۱۱۱۲ در هیاهوی زمان ۶۹۱ دريانورد فرتوت ۱۹۴، ۱۹۵، ۲۳۹ تا ۲۵۴ دريفوس ۲۶۱ در یک ایستگاه مترو ۶۴۵ درْخیم خویشتن ۵۷۸ دسته ۱۰۳۰ دستهای آلوده ۵۷۵، ۹۸۹ دستة رومانتيك ميلان ٢١٢

دولومو، ژان ۳۳

دولیتل، هیلدا (اج. دی) ۶۴۳، ۶۴۲، ۶۴۳ دویلسیس، ابو ۸۱۳ دوده، آلفونس ۳۰۰، ۴۱۳، ۴۱۹، ۴۲۸، ۵۱۴ دومًا، الكساندر (يدر) ۱۸۷، ۱۸۱، ۱۸۷، 447° AA4 دو را ۸۶ ، ۸۷ دوما، الكساندر (سر) ۴۱۱ دو راسی، مارگریت ۱۰۲۴، ۱۰۲۹، ۱۰۳۰ تا دومنيل، رنه ۴۱۶ 1.47 1.47 دومیه (نقاش) ۳۹۴ دو ران، اوگه ستین ۲۰۶ دو نان، رنه ۷۶۲ دوران تحقم ٣١٣ دون ژوان ۵۱، ۲۰۲ دو رانتی، لوئی ۲۷۳، ۲۷۴، ۳۹۳، ۳۹۵ دون سگوند و سومد ۳۶۴۱ دوران خفت ۱۰۹۴، ۱۰۹۶ دوهامل، زرز ۲۲۴، ۲۵۲،۶۳۴،۶۳۴،۶۳۲،۷۲۹، دورتن، لوک ۶۳۳ دورژلس، رولان ۷۵۱ 1.58 ,001 دهخدا، سهراب ۳۵۱ دورکیم ۶۳۲ دهقانان ۱۶۲ دورنمات، فردر شر ۱۰۲۴، ۱۰۲۶، ۱۰۳۹، canl Tar 1.41 (1.4. دیاس، ا. آسه و دو ۳۱۱ دوروزوا، ژرار ۸۱۳ دیاگلیف، سرژدو ۸۸۱ دورهٔ ادبیات نمایشی ← درسهای ادبیات دیانا ۱۲۲ نمايشي درو ۱۶۷، ۹۵۰، ۳۰۴، ۲۰۴، ۷۲۸ دورة ادوار د ۱۶۳ دىدون ١٠٠ دورة اليزابت ١۶٣ ديكنز، چارلز ۱۹۴، ۱۹۶، ۲۸۰، ۲۹۱، ۲۹۲، دورهٔ ویکتوریا ۱۶۳، ۲۹۵، ۲۹۵ P.T. . 17. . 77. A.7. 677 دوزخ ١٠٠١ ديگو، خرالدو ۸۹۳ دوژاردن، ادوار ۵۴۸، ۱۰۶۸، ۱۰۶۹ دیاد ۱۷۹، ۲۷۹، ۳۷۴ دوس ياسوس، جان ۲۹۸، ۴۲۴ ديوتيما ١١٥ دوست دارم ۶۷۰ ديوگنس لائرتيوس ٧٥ دوشان، مارسل ۷۵۶، ۲۵۹، ۲۸۴، ۷۸۵ VPV- P.A. 17A. 70A. 0VA. 7.P ذ دوشيزهٔ اورلئان ١٥٤، ١٥٤ ذهنیت تازه ۷۹۷ دوفرانس (تئاتر) ۱۰۲۱ دوکاس، ایزیدور ۵۱۳، ۸۱۷، ۹۲۴، ۹۲۴ دوگل، ژنوال ۱۰۸۱ راباسا، امیلیو ۳۱۲ دولاتبلد، رمون ۶۱۵، ۶۱۶ رابطه ۱۰۳۷ دولت آبادي، محمود ٣١٨

رالله ۶۵۶، ۱۰۷۳، ۱۰۹۹

رصدخانه کن ۱۰۹۲ راین ۱۰۶ رادک، کارل ۳۰۳ رئالىسم ١٩، ٩٥، ٩٩، ١٣٢، ١٤٢، ١٤٣، PAL, **Y?Y** & **.P**T, OPT, T/7, V/7, YY7, رادكلىف ٧٩٠ رادم دان ۲۶۶، ۱۰۷۸ راديكاليسم ٢٩٥ .... ١٠٨٠ ۵١٩٠ ١٣٠١، ٢٧٠١، ١٨٠١، 1177 .1171 .1.90 رازهای سرزمین من ۳۱۸، ۳۷۰ تا ۳۸۴ رئالسم (مجله) ۲۷۴، ۲۷۵ راز هنر سحر آمیز سور رئالست ۹۳۶ رئاليسم ۴۱۶ راسكين ۵۱۴ رثاليسم اجتماعي ١٠٨٥ راسین ۸۲، ۹۵، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۳، ۱۱۶ ر نالیسم انتقادی ۲۹۹، ۳۰۱، ۳۰۲، ۸۰۱ 471, 781, 191, 710, VIO, 018, رئاليسم جادوني ٣١٩، ٣٥٤، ٥١١ 941 رناليسم سوسياليستي ٢٩٩، ٢٠١، ٣٠٢، راشيلد ٧٤٢ ٣٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ١٥٣، ١٥٣، ١٧١ رافائل ٣٣ 9 . . . . . . . . . . . . . . رافائل ۱۸۸ رئاليسم علمي ٢٠٢ راهب ۲۹۰، ۲۲۸ رئاليسم نخستين ٢٩٩ راه دمشق ۱۰√ رکامیه (تئاتر) ۱۰۴۲ راه نو (محله) ۲۵۴ 1.98, AVD, Tiles, DVP, 3P.1 رمان ۱۰۶۲، ۱۰۶۹ رمان بورژوا ۳۱۴ راهی برای رمان آینده ۱۰۸۶ رب گریه، آلن ۱۰۶۷، ۱۰۷۷، ۱۰۸۱، رمان به منزلهٔ یؤوهش ۱۰۸۸، ۱۱۱۷ تا ۱۱۲۲ رمان تجربی ۴۰۳، ۴۰۶، ۴۱۶، ۴۱۹، ۴۲۷ ۲۸۰۱، ۵۸۰۱، ۹۸۰۱، ۷۸۰۱، ۸۸۰۱، 1177 .1178 .1178 .1.97 FTT 1: رمانتیسم نو ۸۵۸، ۷۳۰، ۲۵۷ رىعة اسكندريه ١٠٧٤، ١٠٧٩ رمان در قرن بیستم ۱۰۹۵ ريين ۳۰۶ رمان سیاه ۷۹۰ رتز ۱۰۱ رمان گل سوخ ۱۰۶۴، ۱۰۷۴ رته، آدلف ۲۱۳ رمان تو ۵۱۱ رثای مارین باد ۱۱۶ رمان نو ۱۰۶۲ دساله ۱۰۸ رسالهای در باب صنعت نظم ۷۳۰ رميو، آرتور ۵۱۷،۵۱۷،۵۱۹، ۵۲۲،۵۲۰، رسالة سبك ١٤٥ 770, 770, V70, 700, 700, 700. رسالة كوچك نظم ۶۳۴ رسالة وراثت طبيعي ۴۰۷، ۴۰۷ .74, 774, 664, 744, 444, 784, 684,

رستوراسيون ۴۷۳

4PV. VPV. VTV. XTV. XTV. V9V. V9P

روزولت، تئودور ۲۹۷

روزهای متمادی در مان درختان ۱۰۳۰، . A 9 A . A A 9 . A A A . A V F . A V Y . A S . . A F 9 PPA, 4.P. 17P, AT.1, 7V.1 روژمون، دنه , دو ۸۱۰ رمهٔ ژولت در دهکده ۲۹۳ رمون، میشار ۱۰۶۲، ۱۰۶۹ روسا، مارتینس د ۱۱۶، ۲۰۶ رنالدی، لوییجی ۲۶ روساس ۲۰۸، ۲۱۰ رنان ۷۷۷، ۲۷۹، ۹۶۳ روستائي پاريس ٨٠٠، ٨٢٣، ٨٤٨، ٨٥٤، 11.0 .1.99 .9.0 . 151 رنج های خواب ۱۹۵ روسل، رمون ۷۸۴ ،۸۲۱ ۸۸۸ ونسانس ۱۵، ۱۹، ۱۹، ۲۷، ۲۷، ۲۱، ۳۳، ۳۳، ۳۳، 11441149114911491149148640 contice beaut 7.7 روسو، ژان ژاک ۵۷، ۹۹، ۱۱۵، ۱۶۳، ۱۶۶، . P ( ) VOT, PV7, (VA 7. TVI. TVI. OVI. 7P1. . . T. T. رنو بل، رولان دو ۸۳۶، ۸۶۰ 1.40,079, . PV. 0PV. PP.1 788 6788 JAA JAF JET 43 رنه، آلن ۱۰۸۷ روسه، زان ۲۴، ۲۹ رنیه، هانری دو ۵۲۱، ۵۵۲، ۵۵۴ روش، موریس ۱۰۹۳ روشنگری ۱۰۹۰ ۴،۳،۲،۱ روانیپور، منیرو ۳۱۸ روشنی (محله) ۸۰۳ روینس ۳۹ روکسان ۱۰۲ روت، فیلیپ ۳۱۵ 118 550 روت، بوزف ۱۱۰۶ روگون ماکار 🖚 خانوادهٔ روگون ماکار رو تړو، ژان ۳۸ رولان، رومن ۷۶۶ روح القوانين ١۶۶ رولینا، موریس ۵۳۵ روح رنسانس ۸۵ رومانتیسم ۱۱، ۳۴، ۵۷، ۸۴، ۸۱، ۹۸، ۹۸، ۹۸، ۹۸، ۹۸، زوح و عمل ۷۰۸ 711, 211, **PGI** & 33%, P27, 677, 277, روخاس، آریستیدس ۲۱۰ رودن ۵۵۹، ۷۰۷ VY72 AV72 PY72 • A72 TA72 VA73 PA73 ·PY, 1PY, YPY, TPY, 4PY, APY, P.T. رودین ۳۰۰ 717, 177, 627, 4.7, 1.4, 777, 777, 1.47, روردی، پیر ۷۳۴، ۷۵۷، ۸۵۷، ۹۶۶، ۹۹۷، .VAV. 579. 047. 077. 077. 071. 018 11.4 4.0 . 11.4 VAV. 0PV. 3PV. PAA. 0.11 روز یمی روشنائی ۱۱۷ رومانتيسم آلماني ٧٩٣ روزگار دوزخی آقای ایاز ۳۱۸ روزگار سیری شدهٔ مردم سالخورده ۳۱۸ رومانتیسم دیررس ۱۹۸ روزگار نو (مجله) ۲۳۹ رومانتیسم هایدلبرگ ۱۹۸ روزنامه برای اولیاء ۱۹۸ رومانوس، مسونرو ۲۰۷

رومرو، سوآرس ۲۱۱

رومن (مکتب) ۶۱۸ تا ۶۱۸ زتکین، کلارا ۳۰۸ زئوس ٥٢٠ رومن، ژول ۵۵۲، ۶۳۲، ۶۳۳، ۶۳۴، زگرس، آنا ۷۱۳ 1.VA .VTT .VT. .VY9. 5TV . 5TO زمان بازيافته ١٠٩٤ رومزها ۲۳ زمانهای نو (مجله) ۹۷۲ روموف، سرة ۷۶۲ رومولوس كبير ١٠٤٠ زمان و روایت داستانی ۱۰۷۰ رومیائی (مکتب) ۱۱۷ زمين نوآباد ٣٠٧ زن اسیر ۱۰۹۷ رونسار پسر د ۱۵، ۸۶، ۸۸، ۹۴، ۹۵، ۹۵، ۱۹ زنان دو چهره (باله) ۴۹ رؤیای پاریسی ۵۷۲ رؤمای مرگ ۵۸، ۵۵ زنان فضل فروش ۵۷ زن بی سر ۸۱۶ 1.9. 40 25.91 زنداني قفقاز ٢٠٢ روی صخره های مرمرین ۱۰۹۴ زندگی پیشین ۵۱۷ رسا، دیه گه ۸۰۵ زندگی خروسیوس ۷۵ ريېمون دسنې، ژرژ ۷۴۹، ۷۵۹، ۷۶۰، ۷۶۲، زندگی خیالی اوگوست ژه جاروکش ۱۰۴۳ 794, 644, 494, 9.4 زندگی رویا است ۴۸ رېټر، ي.و. ۱۹۸ زندگی شهیدان ۷۵۱ ریجاردسن ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۰۳۵ زندگی، طریقهٔ استعمال ۱۰۹۲ رید، چارلز ۲۹۰ زندگی و ماجراهای مارتین چازلویت ۳۴۰ تا ریستیچ، مارکو ۸۱۵ ریکاردو، ژان ۱۰۹۶، ۱۰۹۲ 744 ریکور، یل ۱۰۷۰ زندگی همداستان ۶۳۷ ریگر، ژاک ۷۶۲ زنده رود (فصلنامه) ۶۳۹ ریلکه، راینر ماریا ۵۵۸، ۵۵۹، ۷۰۴ زن سي ساله ٢٣٢ رينو، ارنست ١٥، ١٥، ١٩ زن مدعو ۹۷۰ ر بورا، تبييا اي ۲۱۱ زن نامرش ۸۳۹ ربویر، ژاک ۷۶۱، ۷۶۴، ۸۶۶، ۸۷۳ زنون ۷۵ زورن، فیلیب ۳۱۶ ري يل، وان ۶۵۴ زوشجنکو ۳۰۶ زولا، أميار ٩٨، ٨٨٨، ٢٩٥، ٩٩٦، ٠٣٠٢، ٣٠٠، ز زائر برشور ۶۱۵ 717, 017, 797, 797, 097, 987, 797, زائوم ۸۶۸ 3.7, V.7, A.7, P.7, .17, 117, 717, زبور ۱۴۶ زبونی شعر ۸۲۱ 717, 617, 817, 417, 817, 817, 817,

ژولت ۱۱۲، ۱۱۲

ژوونال (يووناليس) ۷۵

ژوو، یے پر ژان ۶۳۳، ۸۶۵، ۸۶۵

ا : بد، آندره ۱۳، ۲۱۵، ۹۴۵، ۲۵۵، ۱۹۹، 177, 777, 777, 677, 277, 777, 777, .1.18 .1... VON .VY9 .8YV .8Y. 1.54, 577, 010, 778, 484 ۱۰۹۸ ،۱۰۷۷ ،۱۰۷۶ ،۱۰۶۳ زوندی، پ. ۷۱۰ زونیسم ۶۶۶ ژیلسون، اتین ۲۷ زيائي شناسي ٥٣٨، ١٩٨، ٨٢٠ زيرچشم بربرها ٥٤٨ ساماته ۳۱۵ ساتی، اربک ۸۸۱ ساحل ۱۱۲۹ تا ۱۱۳۲ ژاردن، ادو اردو ۵۴۹ ساحل چپ جدید (مجله) ۵۳۵ ژاري، آلفره ۵۵۶، ۵۷۷، ۷۸۴، ۹۶۷، ۲۱۴، ساختار و تأویل متن ۱۲، ۳۱۷ 174. . 14 زاك ١١٩ ساد ۱۳۳، ۹۷۰، ۷۰۸، ۲۱۸، ۲۲۸، ۳۹۸، ژاکو ب،ماکس ۷۵۸،۷۵۷،۷۴۴،۷۳۴،۷۵۷،۷۵۷، 1.9, 179, 77.1, 17.1, 77.1 11.4 سادول، ژرژ ۸۰۲، ۸۰۴، ۸۰۵ سادیسم ۹۱۰، ۹۲۱، ۱۰۲۸، ۱۰۲۸ ژام، فرانسیس ۲۰ ژان، رمون ۱۰۶۲ سارتر، ژان یل ۴۲۱، ۴۴۴، ۹۶۱، ۹۶۲، ۹۶۵، ۹۶۸، زان یل ۹۷، ۹۷۳ ٩٧١ ،٩٧٠ ،٩۶٩ ،٩۶٨ ،٩۶٧ ،٩۶۶ ژانسون، فرانسیس ۹۷۲ 74P, 74P, 44P, 64P, 84P, 44P, AVP. 1..1. .7.1. 17.1. 78.1. ژامن، آمادیس ۶۲ ١٠٠١، ١٨٠١، ١٨٠١، ١٠٨٤ ژدانف ۳۰۳، ۶۹۲ ، ۱۰۰۸ 11.7 .1.91 زرمسال ۲۱۷، ۲۱۹، ۷۹۰ زرمسال ۱۰۶۷ ساروت، ناتالی ۱۰۲۹، ۱۰۷۷، ۱۰۸۲، درميني لاسرتو ٣٩٥، ٢١٩ 11.1,1.00.1.14 ژنت، ژرار ۵۹، ۵۱۲، ۱۱۵۹ ساس ۲۷۰ زن به ۱۸۸ ژنه، ژان ۷۷۲، ۷۷۷، ۲۰۰۱، ۱۰۲۰ تا ۱۰۲۳، ساعدی، غلامحسین ۳۱۸ 1.47 سافو ۵۱۴ ژنهٔ قدیس، بازیگر و قربانی ۱۰۲۱ سالامبو ۲۷۸ سالاوري، كارلوس آ. ۲۰۹ ژوردان، لوئي ۴۰۳ ژوفروا، آ. ۸۳۴، ۸۳۶، ۸۴۸ سالتراس، دكتر ۸۲۱ ژوکووسکی ۲۰۲، ۶۵۹ سال روح ۵۶۰

سال گذشته در مارین باد ۱۰۸۷

سالمون، آندره ۷۵۸، ۷۵۸

سالومبيده، خ. ۲۰۹

سگذشت ورتر ۱۷۲، ۲۰۳، ۲۵۵ تا ۲۵۷ سرگذشتهای یک شکارچی ۲۸۰، ۲۹۸ ٣٨٠ ماله ٣ سرنودا، لوئيس ۸۹۳ سرنوشت بشر ۱۱۰۴، ۱۱۰۳، ۱۱۰۳ سرو، ژان ماری ۱۰۱۵ سرو، ژنو یو ۹۹۹ سروانتس ٥٠ سروانتس، مارگارینوس ۲۰۸ سود رولان ۸۷ 7.91:e 29 m سرودهای مالدورور ۵۱۳، ۸۱۵ سرود همگانی برای دو صندلی الکتریکی 1.45 سزار ۷۵، ۸۷۸ سزان ۳۹۹، ۲۷۴، ۹۶۹ سزر، امه ۲۰۲۲، ۱۰۴۴، ۱۰۴۵ سعادت، اسماعیل ۱۰۸۴ سئار، هانري ۴۱۵، ۴۱۶ سفر ۵۶۷ سفر به ارمنستان ۶۹۱ سفر به ایکاری ۵۶۸ سفر خروج ٩۶٣ سفرهای فرانتس اشترنبالد ۱۹۹ سقراط ۲۴، ۲۱، ۸۸۷، ۹۸۷، ۱۹۹ سکه سازان ۳۱۶، ۱۰۷۷ سگ آندلسی ۸۸۷ سگ ولگرد (کاباره) ۶۸۹ سلدون، گونسالس ۳۱۲ سلطان محمّد فاتح ٢٩ سلین، لوئی فردینان ۴۲۴، ۹۷۳ mang Lal 700 سمبولیستهای روس ۵۵۴

سال های نوآموزی ویلهلم مایستر ۱۹۷، ۱۹۸، 199 سالسي، رو دو لف ۵۳۵ ساليناس، يدرو ٨٩٣ سامپرانا، لوئیسایوس دو ۲۰۹ سامه دید، آدلا ۲۱۰ سان، ژرژ 🗻 ساند، ژرژ ساند، ژرژ ۱۷۷، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۰۷، ۲۷۴، AVY, 7AY, 7.7, VY7 ساندرار، بلز ۷۰۳، ۷۳۳، ۸۵۸، ۱۱۰۴ سان ماتئو (كالج) ٢٠٥ ساندو، ژول ۲۹۰ Meel (Smer) FA ساووا، دوک دو ۴۶ سیانلو، محمدعلی ۷۳۵، ۷۳۶ سيرونسدا، د ۱۹۱ سیهبدی، دکتر عیسی ۱۸،۱۶ سيد دندان ۲۹۶ سیده در آن سر دنیا ۸۳۶ ستارهٔ اتحاد ٥٤٠ ستی ملی ۶۶۶ سحابی، مهدی ۱۰۶۵ سحرگاه آکمه ایسم ۶۸۹ سحرگاه ساحران ۴۱۸ سخز (محله) ۳۱۳، ۵۶۵ سخن تازهٔ روایت داستانی ۱۱۵۹ 1.98 2 سالدار ۲۳۲،۱۰۳۲ ۳۲۰۱، ۱۰۳۴ سرچشمه های شعر کربیستی ۷۳۴، ۱۱۰۴ سرخ و سیاه ۴۳۲، ۱۰۶۷ سرداب مردگان ۱٬۰۹ سرزمین ویران ۵۵۷ سرزمین هوسهای دل ۵۵۷

سودرمان ۴۰۸ maretura 11, 11, 111, 111, 181, .9.1 , YYY , TIO, 716. PTG & P.9. سورر تاليسم ١١، ١٢، ١٨، ١٤، ١٨، ٩٤٤، PP3, 3.V. P.V. VTV, YTV, TTV, 790, 790, 119, 719, 919, 919, 774. 084. PYY & ABP. 07.1. AY.1. 773, P73, .03, 103, 703, 703, 1.91 \$69, 669, 869, 469, A69, 869, سوررناليسم (دويلسيس) ١١٣ 179, V99, PA9, P81 1P9, PYV, سوررنالیسم (دوروزوا) ۸۱۳ 77V, OPV, O.P. VA.1, 1711, 7711 سوررئاليسم (مجله) ٨٠١ سمبولیسم نو ۲۵۲ سوررئالسم چيست؟ ٨٠١ سنانکور ۱۸۴، ۱۸۸ سوررثالیسم در خدمت انقلاب (مجله) ۸۰۲، سن یل رو ۲۱، ۳۲۷، ۵۵۷، ۷۹۷، ۳۰۸، 94. . 109 سوررناليسم و بعد از جنگ ۷۵۳، ۷۶۰، ۷۶۷ سن پیر، برناردن دو ۱۷۵ سورگه، راینهارد ۷۱۱ سنت، مک ۸۱۹ سنت بوو ۱۰۹۶ سوړل، ژرژ ۶۶۲ سنت شکنی آینده نگر ۶۶۲ سورل، شارل ۴۷، ۳۹۴ سورناتوراليسم ٧٣٣ سنت کاترین ۳۹ سوريانين ۶۶۷ سنت هيلر، ژوفرا ٣١٥ سوربليا، خوسه ١٦١، ٢٠٧ سند باطل ۱۰۲۹ سوژه ۷۱۲ سن دیزیه (مرکز روانپزشکی) ۸۹۷ سوسياليسم ۲۷۰، ۳۰۴، ۲۱۷ سن ـ زون يرس ۸۸۸ سن سيمون ٣٧، ٩٤، ٣٩٤، ٢٧٤، ٢٧٥ سوء تفاهم ۹۷۴ سوفوكل ۳۰، ۸۶، ۱۲۶، ۲۲۹، ۲۲۹ سنتا، خ.س. ۲۰۹ سو قو نیسیه ۴۳ سنکا ۲۴، ۷۷، ۷۷ سولرز، فیلیپ ۱۰۹۳، ۱۰۹۵ سن كمال ٩۶٩ سولنيه، و. ل. ۸۵ سنگتراش سن يوان ۱۸۸ سولون ۶۷ سرز مالو (بازار )۸۵۴ سولوويف، ولاديمير ٥٥٥، ١١٠٢، ١١٠۴ سو، اوژن ۲۰۷، ۲۷۳، ۲۸۰، ۲۲۷ سوله ۲۰۷ سوارز، آندره ۵۱۸ سومه، آلکساندر ۵۳۹ سواركار خورشيد ۶۶۲ سوواژ، مارسل ۲۶۲ سویر ناتورالیسم ۲۹۵، ۸۰۰، ۲۳۸ سويداس ٧٢ سويو ، فيليپ ۷۵۶ ، ۷۵۸ ، ۷۶۰ ، ۷۶۲ ، ۷۶۳ سويفت، جوناتان ١١٨، ٢٢١، ٨٢٢، ٨٨٨، 4441 QVA AVA ABA VBA VBA 4 VV 971 YYX , 17K , 2PK , YYP

سوین برن ۵۵۱، ۵۵۶ 1.19 سوینیه، مادام دو ۹۱ سه چرخه ۱۰۲۷ سه گفتگو بین هیلاس و فیلونوتوس برضد شکاکان و خدانشناسان ۹۰۸ سه نوول ۴۲۵ ساست ۷۷ سي چنتيسم ٩١ سدحسني، رضاح، ۱۵،۱۵،۱۸،۹۱،۹۱،۵۸۳، V4. سیرسه ۴۵، ۴۶، ۴۷، ۴۸، ۸۶۷ سسترکری ۲۹۷ سستين (تالار) ۴۷۹ سيسرون ٧٧، ٢٨، ١٠۶ سسموندي ۱۶۴ سكستن ۵۴۸ سیلزین (مکنب) ۱۱۴ سىلونە ۴۲۴ سیلی به گونهٔ سلیفهٔ مردم ۶۶۶ سیمون، کلود ۱۰۹۰، ۱۰۹۱ سيمونز، آرتور ۵۵۳، ۵۵۶، ۵۵۷ سینکویج، هنریک ۲۷۸

شایلن ۹۱، ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۹، ۱۰۹ شاترتون ۱۸۷ شاتوبریان ۱۶۱، ۱۶۲، ۱۷۷، ۱۸۱، ۱۸۳، 4A6, AA6, A.7, TRT, PYT, 7.7, APV, 941 شاخهای طلائی ۱۱۱ شاخهٔ زرین ۳۱۸ شاخه های غار را بریده اند ۵۴۸

شادي بانوان ۴۱۳

شاره رته ۱۰۸، ۲۰۸، ۹۰۸، ۷۰۹، ۹۷۴ شارل امانو ئل اول ۴۸ شارل دهم ۲۷۳ شارلمانی ۲۵ شارون، یی یو ۱۰۳،۱۰۲ شاعران منحط ۵۳۵ شاعران نفرين شده ۵۳۳ شاع در کوچه ۸۹۳ شاع در نبویورک ۸۹۳ شافتسيري ۱۱۸ شام در شهر ۱۰۹۲ شامگاه ۲۵۲ شامگاه در خانه ۶۲۱ شامشو، آداليوت فن ۲۰۱ شانزلیزه (استودیو) ۱۰۱۵ شانفلوري ۲۷۳، ۲۷۴، ۲۷۵، ۲۷۸، ۳۹۴ شاه او به ۵۵۶ شاهدخت کلو ۱۰۲، ۱۱۰ شاهدخت مالن ۵۴۹، ۵۵۰، ۶۰۴ شاهكارها ٥٥٤ ش ۱۷۴ شدها ۱۷۲، ۱۹۷، ۱۲۹ شدهای مدان ۴۱۵ شرسنيويج ۶۵۷، ۶۶۷ شرقیات ۴۷۵، ۴۷۶ 790 cm شستوف، لئون ۹۶۸، ۹۶۹

شعر ۶۹۳

شعر آزاد ۶۶۲

شعر (مجله) ۶۴۱ (۶۴۹ ۴۶۹

شعر جوان فرانسه ٧٣٣

شع شب ۷۰۹ شعر ماه ۷۴۴ شعر ویکتورین ۶۴۰ شفا، شجاع الدين ٢٥٣ شفق انسانت ۷۰۸ شفیعی کدکنی، دکتر محمدرضا ۵۲۰ شكسپير، ويليام ٥١، ١٠٢، ١١٥، ١٤٤، 741, 141, 711, 211, 117, 117, 117, ۸۰۰ ،۶۵۶ ،۶۱۹ ،۶۰۴ ،۵۴۲ ،۴۸۰ ،۲۸۳ شکست ۳۰۷ شکستگر ۱۰۹۳ شكست نولان ۱۰۹۲ شلاف ۲۲۶ شلاب ماخر ۱۹۸، ۱۹۹، ۲۰۰ شلگا، آوگوست ویلهلم فن و فردریک 7A, 011, 781, 181, 181, 181, 181, API, PPI, . . 7, 0.7, 117, 177, 877, 221 شلر ۱۹۶٬۱۹۵٬۱۹۴٬۱۹۳٬۱۹۲٬۱۹۱٬۹۷ 197, 790 شلینگ ۱۶۸، ۱۹۸، ۱۹۹، ۱۹۹، ۲۰۰، ۹۶۱ شمال ـ جنوب (مجله) ۷۹۷ شناخت ۷۳۴ 44, APT, PPT شنل گوگول چگونه به وجود آمد؟ ۶۴۹ شنویر، ژرز ۳۳، ۶۳۴ شنویر و شعر سره ۷۳۰ شنبه، آندره ۱۶۴، ۱۶۴ شنیه، ژان ماری ۱۱۷ شواب، مارسل ۸۸۰ شوپنهاور ۳۹۶، ۳۹۷، ۵۳۱، ۵۴۳

> شوستاکویچ ۳۰۷ شوستر، ژان ۸۱۱

شولتس، ويليام فن ١١٧ شولر، الزه لاسكر ٧٠٨ شولوخف ۳۰۷ شو نتزر ۷۵۶ شهر يي قهرمان ۶۹۱ شهر خدا ۲۵ شهرهای شاخک دار ۶۳۲ شهرت ۱۸۸ شيبور آتشين ۶۵۳ شسگال، مرری ۱۰۲۴، ۱۰۳۵، ۱۰۳۶ ششکوف ۶۵۸ شیطان ۲۰۳ شطان و خدا ۹۸۹ شیل ۸۲، ۱۱۵، ۱۶۱، ۱۶۴، ۱۷۳، ۱۷۷، Y.T . 19V صبح (تابلو) ۳۰۷ صحنه هائی از زندگی خصوصی ۲۷۱ صحنه های برگزیده ۱۱۰۳ صدایشان را می شنوید؟ ۱۰۸۵ صد سال تنهایی ۳۶۰ صدقیانی، محمدتقی ۴۸۰ صرف جای در خانهٔ مراندا ۵۴۸ صرف وقت ۱۰۸۹ صلیبهای چوبی ۷۵۱ صندلي ها ١٠٢٧، ١٠٢٠ **صورت مجلس ١٠٩٢** صورتها ٥٩ صور خیال در شعر فارسی ۵۲۰ صومعهٔ یارم ۲۷۹، ۲۲۱ تا ۲۲۸، ۱۰۶۳

ض ضد خاطرات ۳۱۳ ضد رفورم ۱۱۳ ضربان ۱۰۹۳ ضیافت در اثنای طاعون ۶۶۷ ضیافت در اثنای طاعون ۶۶۷

طاعون ۹۷۵، ۹۷۶، ۹۸۹ تا ۹۹۶ طبل ۱۰۲۶ طبل ها در شب ۷۱۲ طبیعت، اومانیسم، تراژدی ۱۰۸۶ طپانچهٔ موسفید ۹۰۲، ۹۰۶، ۹۰۶ طپانچهٔ موطلائی - طپانچهٔ موسفید طرحی برای انقلاب در نیویورک ۱۰۸۷ طرف خانهٔ سوان ۱۰۶۵ طلازیر آهن می افتد ۵۹ طناب و موش ها ۱۳۳ طوطی حریص ۳۵۹

> ظرافت و هنر ذیهن زیبا ۹۳ ظروف مرتبطه ۸۵۰، ۸۵۱ ظهر ۴۹۴ تا ۴۹۵

ظ

طوفان (مجله) ۷۰۳

عی عادلان ۹۷۵ عجایب ناشنیده ۶۸ عذرای آبستن ۴۸، ۸۴۴ عرقی خون ۸۶۳ عروس و داماد برج اینل ۸۸۰

عزاداران بیل ۳۱۸ عشق ۱۰۳۶ عشق دیوانهوار ۸۰۸، ۹۰۴، ۹۰۷، ۱۱۰۰،

عشق های زرد ۵۳۴، ۶۰۰ عشق های زرد ۶۰۰، ۵۳۴ عصر اوگوستی ۱۱۹ عصر بدگمانی ۱۰۸۴ عصر بدگمانی ۱۰۸۴ عصر سینما (مجله) ۸۸۷ عصر سینما زراعی ها ۱۰۹۱ عظمت زراعی ها ۱۰۹۱ عظمت و افول اکسپرسیونیسم ۷۱۳ عظمت و سفالت فواحش → عظمت و

سیه روزی فواحش عظمت و سیه روزی فواحش ۴۳۲، ۹۹، ۱۰۹۹ عقاب بر فرازگر داپ ۶۶۷

عقدهٔ نارسیس ۵۹ عکس های فوری ۱۰۸۷ علم الاشیاء ۱۰۹۱ علم تحققی ۵۱۳

> عمل (مجله) ۷۰۳ عمو، عمو ۱۰۲۶ عمد شکسته ۱۱۶۰

عینیت تازه ۰۰۵

ع غروب در اتوی (تابلو) ۷۳۱

ف

فابر، بول فن ۲۰۵ فاتحان (مالرو) ۱۱۰۲، ۱۱۰۴ فاتحان (هردیا) ۴۹۱ تا ۴۹۳ فاجعهٔ امریکائی ۲۹۷

فرشتهٔ آبی (فیلم) ۷۱۲

فرماليسم ١٠٠٨ فاديف، الكساند، ٢٠٧، ٢٥١ فرو دینگ ۲۶۵ فاشيسم ۶۶۲، ۱۰۴۲ ۱۰۴۲ فروغي، محمدعلي ١۴٢ فاصله ها ه ۹ ۰ ۱ فر د د ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۰۸، ۲۱۸، ۲۸۸، ۵۰۵، فاكني، وبليام ٢٩٨، ٢٠٣٤، ١٠٤٤، ١٠٤٣، x1P, P1P, 01.1, 77.1, 0.11 1.47 11.77 11.71 فرویدیسم ۸۰۷، ۸۰۷ فالاذ (محله) ۲۵۵ فرهنگ تاریخی، موضوعی و فنی ادبیات ۳۴ فاماگاردىف ٣٠١ ف هنگ فلسفه ۳۰۳ فانتاز بو (مجله) ۷۳۳ فرهنگ فلسف لالاند ۹۶۵، ۹۶۶ فانده و له: ۱۰۲۷ فرهنگ مختصر سوررئالیسم ۷۰۸ فاوست ۱۱۶ ، ۲۳۶ ، ۵۴۲ فرهنگ مکتبها و جریانهای ادبی ۱۳، ۵۱۲ فايدروس ۸۸۷، ۹۸۷ فرهنگ مکتبهای ادبی ۱۲، ۶۶۶ فبرس، گونسالو پیکون ۳۱۱ ذ ماد (تابل ۲۰۲) نت ۶۵۹ فريتاگ، گوستاو ۲۹۳، ۲۹۴ فتح قسطنطنيه ١٠٩٢ فريزر ۲۱۸ فدر (اوربيدس) ۱۰۲، ۱۶۴، ۴۷۹ فریش، ماکس ۱۰۲۴، ۱۰۳۹ فدر (اونامونو) ۵۶۱ فریک، گونزاک ۷۶۲ فدر (راسسن) ۱۶۴ فسفريتها ٢١١ فراموشم خواهيد كرد ۷۷۶ فشرده ۱۰۹۳ فرانس، آناتول ۸۰۳، ۲۰۸، ۵۱۹، ۱۰۹۹ فصلی در دوزخ ۵۸۵، ۵۹۴ فرانسهٔ جوان (روزنامه) ۳۹۹ فصلی در کنگو ۱۰۴۵ فرانسيون ۴۷ فلامينوس ۶۶ فرانکل، تئودور ۷۶۲ فرانک ۷، او پرای یک بانک خصوصی ۱۰۴۰ فلسفة تحققي ٩٩٨،٣٩۴ ، ٥٥٢ ، ٥٥٢ ، ٥٥٢ ، ٥٥٢ فلسفة تطور ٥٤٢ فرانكو ١٠٣٩ فلسفة سوررثاليسم ١٩٥ فرای، نورتروپ ۱۱۲ فلسفة كانت ۴۸۱، ۴۸۱ فردريك ويلهلم ٢٠١ فردمان ۱۷۴ فلسفة هنر و ادبيات ١٩ فلسفى، نصرالله ٢٥٥ فردوسي ۸۳ فلوب، گوستاو ۲۷۷، ۲۷۸، ۲۸۰، ۱۸۱، فرزاد، مسعود ۲۳۹ 777, 777, 777, 677, 877, 777, فرزند (روبر ينؤه) ۱۰۲۹ PAY, 7PY, 0PY, .... P.T. 71T. فرزند (گوتفرید بن) ۷۰۹ فرزندگمراه ١٠٣٠ ٥٣٣، ٣٩٣، ٢٠٤، ٥٠٤، ٨٠٤، ١١١،

117, 717, 617, 817, 417, 177,

فركه، ف دولاموت ۲۰۱ ف لادوند، عنت الله ۴۱۸ فولكيه، يل ٩۶٣، ٩۶۴ ف لگوره، لوكمانه ٢٤٢ فويرباخ ٧٩٢ فه، ژان یے پر ۱۰۹۳ فهرستها ۱۰۸۸ فيثاغورث ٣٠ فديك ۲۴ فشته ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۹۹، ۲۰۰ فیشر، فریدریش تئو دور ۲۹۴ فگارو (روزنامه) ۵۴۱، ۲۱۵، ۱۹۹، ۱۹۹، ۶۶۱ فيگوڻرو، آکويناد ١١٧ فىلدىنگ ١٧٢ فيلولائوس ٣٠ فيلومل ١٢٢ فیلیب، لو ئی ۸۳ فيليس ٥١ فيليبوس ۶۶ فىلىنت ۵۷

> قابیا ، ۲۱۹ قاتل، امید زنان ۷۱۰ قاتل بی مزد ۲۰۰۸ قاضی، محمد ۴۳۸ قاموس فنی و انتقادی فلسفه ۵۳۸ قانون ۳۰ ۱۰۹ قتل یک گل اشرفی ۲۰۴ قرون وسطی ۲۰۱۹ ۲۵ قریب، ایرج ۱۱۳۲

1142 674, 474, 762, 77.1, 99.1 فلورانس ٣٩٩ فلورس، مانوتل م. ۲۰۹ فلوشر، هانري ۲۳۹ فلوطين ٢٢ فلينت، اف. اس. ۴۱، ۶۴۲، ۶۴۲، ۶۴۵ فلينت، فن شعر (ارسطو) ۱۰۴، ۱۰۷، ۱۱۰، ۱۱۰ ف: شعر (بوالو) ۹۸، ۱۲۳ تا ۱۲۶ فن شعر (روسا) ۲۰۶ فن شعر (کلودل) ۷۳۰ فن شعر (هوراس) ہے هنر شاعری (هوراس) فنون سوررثاليسم ٨١٣ فنکه ۴۵ فوارهٔ باغجه سرای ۲۰۲ فوتوريسم ۱۶، ۵۵۶، ۵۶۲، ۶۲۹، ۶۴۹، VOT . 599 . 597 . 5AY & 551 . 50V 3. V. 70V. VPV. 1PA. 7PA فوتوریسم در تئاتر ۶۶۵ فوتوریسم روسی ۶۵۸، ۶۶۶، ۶۶۷ فور، يل ۵۴۹، ۶۲۰، ۶۲۰ **نورد ۱۹۲** فورد، فورد مادوکس ۴۴۱، ۶۴۲، ۶۴۳ فورستر، ای. ام. ۴۷۷، ۴۷۸، ۴۸۰ فورماليسم ٣٠٣، ٥٥٥، ١١٢٢ فورمالیسم روس ۲۰۷، ۶۹۲ فورميسم ۶۶۶ فورنيه، آلن ٧٥١ فوريه ۷۹۵ فوس، ی. ه. ۱۹۷، ۲۰۱ فوسكولو ١٧٥ فوشه، ماکس ـ پل ۱۰۸۳ فو ثنتس، کارلوس ۲۱۸ فوكو، ميشل ۸۴۳ ۹۷۷

قسطنطين دوازدهم ٢٩ قمائد ۱۸۸ قص ۱۰۷۵ ،۱۰۷۶ قصر اوترانت ے قصر اوترانتو قصر اوترانتو ۷۹۰، ۹۹۷ قصة اسب ٩٥٣ تا ٩٥٤ قصه های شکارچی ۳۰۰ قصه های قدیم هنگری ۲۱۲ قصیدهای برای شارل فوریه ۱۰۸ قطعات ١٤٤ قطعات روزنامه ۹۳۶ قطعه ۱۷ع قطعهٔ ۱۱۹ ۱۹۷ قطعه های محال ۶۲ تا ۶۴ قلب ریشو ۷۶۳ قل ظلمات ١١٠٣ قوافي ۲۰۸ قوانین ۷۱ قهرمان عصر ما ۲۰۳ قهرمان گرسنگی ۷۱۷، ۷۱۷

#### ک

کابارهٔ و لتر (مجله) ۷۵۳ کابانیس ۳۹۶ کاپلان، نلی ۸۸۷ کاپیت، اَرتور ل. ۱۰۲۴، ۱۰۳۵، ۱۰۳۷ کاتب، یاسین ۱۰۲۴، ۱۰۴۴ **کاتول**یسیسم ۲۰۰، ۵۳۳

> کادالسو ۲۰۴ کار (روزنامه) ۴۰۰

کا، ژوزف ۱۰۰۱

كابارة ولتر ٧٥٣

کاراجیال، یون ۳۱۰، ۲۰۰۴ کاراسکیلیا، توماس ۳۱۱ کارامزین ۱۷۵ کاراو اجو ۴۰

دارواجو کارت، لوئی ۸۶۵ **کار تز بانیسم** ۱۰۲، ۱۰۲

> کارتیه لاتن ۳۹۹ کاردنیوو سلینده ۵۷

> > کاردوچی ۲۷۶ **کارگاه شاعدا**ن ۵۶

**کارگاه شاعران** ۶۵۶، ۶۹۱ کارگران دریا ۱۸۸

> کارلایل، تامس ۵۱۴ کارو، خ.اِ. ۲۰۹

کاروژ، میشل ۷۹۰،۸۱۳،۸۱۹،۸۲۰،۸۲۰ ۸۳۰ کارولنژین ۲۳

کارها و روزها (مجله) ۶۵۲، ۶۵۳، ۶۵۳، ۶۵۴،

کازاک، ه. ۳۱۹ کازانوا ۶۷۸

کازیمودو ۱۸۶ کاستورپ، هانس ۱۱۰۶

کاستیلیو، فلورنسیو م. دل ۲۱۱

کاستیلیونه ۱۱۳ کاشیگر، مدیا ۶۸۳

کافکا، فرانتس ۳۱۵، ۹۰۳، ۷۱۲، ۱۰۵۹،۱۰۳۴،۱۰۱۸،۱۰۱۵،۱۰۰۹،۱۰۳۴،۱۰۱۸،۱۰۱۵،۱۰۳۴،۱۰۱۸،۱۰۱۸

.1.44.1.42.1.40.1.44.1.54.1.52

۱۰۷۹، ۱۰۸۲، ۱۰۹۸، ۱۱۰۵ کالانجارا، پدر ۳۶۱

کالانچارا، پدر ۱۶۱ کالبدشکافی شعر ۶۹۰

كالدرون ٥٧، ٥٩، ١١٣، ١١٥، ٢٢٩،

1.44

كالدول، ارسكين ۲۹۸، ۴۲۴

كالريج +كولريج، س. ت. کالہ ۲۹ كالوينو، ايتاليو ١١١٢ كالبسو ۴۶ کالگرلا ۱۷۳ كالمنز، ويلكي ٢٩٠ کامیتن بارنت، ایوی ۱۰۸۵ کامنسکی ۶۲۰،۶۶۷ كامو، آلير ۴۲۱، ۷۶۷، ۹۶۱، ۹۶۵، ۹۶۸، ٩٩٥، ٩٧٠، ١٧٥، ٢٧٥، ٣٧٨، ٩٧٨، ٥٧٨، 24P, 44P, 1.11, 73.11, 14.11 1.94 (1.48 کان، گرستاه ۵۲۷، ۵۲۷ کانت ۱۶۸، ۱۷۰، ۱۹۷، ۱۹۹، ۲۷۷، ۴۷۸، 1100 1900 0300 091 0011 كاندينسكي، واسيلي ٧٠٤، ٧٠٧ کانل، اسکیپویت ۶۴۲ کانووا ۱۱۷ كاواكولى، انريكو ۶۶۲ کایزر، گئورک ۷۱۱ کانوا، روژه ۸۱۰ کتاب خنده و فراموشی ۱۱۱۳، ۱۱۱۳ کتاب زمان ۲۷ كسال ١٠٤٣ کراشو، ریجارد ۴۴، ۶۱ كاوان، آرتور ٧٥٤، ٧٥٩، ٢١٨، ٩٠٣ کرتزر ۴۲۵ کردوانی، کاظم ۱۱۰۱ کرسی نشینان ۶۷۰ کرئاسیونیسم ۸۹۲ کرگدنها ۱۰۱۸، ۱۰۰۹، ۱۰۱۰ كروپسكايا، نادژدا ٣٠٨ کروتزر ۲۰۰

کروچونیخ ۶۶۷، ۶۷۰ کروچه، بندتو ۹۰ کروس، شارل ۵۳۵ کرول، رنه ۷۹۸، ۸۰۱، ۸۰۵، ۸۹۶، ۸۹۶، کرول، ژان ۲۰۹، ۱۰۹۸ کریتولو ۴۶ کرین، استفن ۲۹۶ کشتزارهای خیال انگیز ۳۳۲ کلارته ۸۰۴ کلاریسیم ۶۵۲

کلاسیسیسم ۱۹، ۲۱، ۵۷، ۲۷ تا ۱۵۲، ۵۵، ۵۷ ال ۱۵۲، ۵۵۱، ۱۵۹، ۱۵۹۰، ۵۷۱، ۱۵۹۰، ۵۷۱، ۱۵۹۰، ۵۷۱، ۵۷۱، ۵۹۲، ۵۹۸، ۵۷۲، ۵۳۷ کلاسیسیسم نو ۳۰۰ کلاسیسیسم وایمار ۱۱۵

> کلاغان ۴۲۰، ۴۶۱ تا ۴۶۹ کلاودیوس ۷۷ کلایست ۱۱۵، ۱۹۱، ۲۰۰، ۲۰۰ کلبهٔ سرطانی ها ۷۱۵

> > **کلر،گوتفرید** ۲۹۳ کلک (مجله) ۷۹۰ کلمات ۹۷۶

کورا ۶۶۶

كلمات انگلسر ۵۲۴ کوریه، گوستاو ۲۷۳ کوریے ہیں، تریستان ۵۳۳، ۵۵۷، ۹۹۹ کلمب، کر ستوف ۳۰، ۴۹۲، ۹۱۵ کوریانچو، مانو ٹال ن۔ ۲۰۹ کلوار، هاندی ۱۱۷ كورتاسار، خوليو ۳۶۰، ۱۰۹۵، ۱۱۱۱، کلو بستک ۱۷۳، ۱۷۴ 1117 کلودل، یل ۲۱۱، ۳۲۹، ۵۵۲، ۵۵۲، ۳۷۰، ۱۰۱۶ کورنی، اشتفان ۲۸۰، ۲۸۱ کله، یا ۷۰۴ كورنوس، جان ۶۴۲ کلتاندر ۵۷ کورنی ۴۸، ۵۱، ۹۵، ۹۵، ۹۷، ۱۰۸، ۴۸، ۹۱، كلات آثار افلاطون ۱۰۶۷ ۱۷ کمدی انسانی ۲۷۰، ۲۷۲، ۲۷۵، ۳۱۱، ۳۱۴ كورة جسدسوزي عقل سليم ۶۶۷ كمدى الهي ١٧٧ کورسکا ۵۰ کمدی مرزواز ۳۰۹ كوريولان ١٠٢۶ کمدی مزارع ۳۰۹ کو زمین، میخائیل ۶۵۱،۶۵۲،۶۵۳،۶۵۴، ۶۵۴، کمونیسم ۱۷۱، ۵۷۵ کناره های راه ۴۰۸ کوزن، ویکتور ۴۷۵ کنت، اگر ست ۲۷۷، ۹۹۳، ۳۹۷، ۴۳۲ کوکتو، ژان ۷۳۴، ۱۸۸۱، ۱۰۲۱، ۱۰۹۸ کنتر یوان ۱۰۷۷ کوکره (دبیرستان) ۸۶ كنتي لين ١١۶ كوكوشكا، اوسكار ٧٠٧، ٧٠٩، ٧١٠ کندیاک ۳۹۶ کولریج، س.ت. ۱۶۱، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۴، کنستان، بنوامن ۱۸۴، ۱۸۸، ۴۷۵ ۱۹۵، ۱۹۶، **۲۳۹**، ۲۲۸ کنراد، جوزف ۲۲۷، ۶۴۱ ۲۱۰۳ كولة دوفرانس ٣٥٤، ٣٩٩، ٧٣٠ کنو، رمون ۲۰۸۱، ۹۴۶، ۸۰۹، ۱۱۱۲، ۱۱۱۲ کولتیسم ۹۰، ۹۳ کوبو فوتوریستها ۱۶۶۷ ۸۶۸ كوله، لوئيز ٢٨٢، ٢٨٥ کوبیسم۱۶، ۶۶۹، ۷۲۷ تا ۷۲۶، ۷۹۷، کوماندا ۲۱۰ 141 کونچتیسم ۹۰، ۹۱، ۹۲ تا ۹۳ کوبیسم ادبی ۷۳۳. ۲۵۷ کوندرا،میلان ۱۱۱۵،۱۱۴،۱۱۱۴،۱۱۱۱،۱۱۱۱ کویر ۲۹۴ کویرنیک ۳۰ 118. 1118 کویه، فرانسوا ۴۸۴، ۵۲۵، ۵۳۵ کووارد، نوئل ۱۰۳۲ کو واروبیاس، ف. دیاس ۲۱۱ کو ثری، عبدالله ۳۶۱ کوولیه ۱۰۰۶ کودک ۲۹۸ کوویه ۳۱۵ کودکی ۱۰۸۵ کوه جادو ۱۱۰۵، ۱۱۰۶ کودکی یک رئیس ۹۷۳

که و دو ۵۸، ۶۵

گاوو (سالن) ۷۶۰ کیار، ہے یہ ۵۴۹ گاو وزغ ۱۰۴۲ کیت: ۱۹۴، ۱۹۵، ۱۹۶، ۱۹۲، ۲۹۵ گدا ۷۱۱ کیتس ← کیتز گرایه ۸۲۲ کیرکه گور، سورن ۷۰۱، ۹۶۱، ۹۶۴، ۹۶۶، 969 (96V 2/1/2/ 11/ گراس، گونتر ۱۰۲۴، ۱۰۲۵، ۱۰۲۶ کبروز، اسادو ۳۰۹ گراسیان، بالتاساد ۲۷، ۴۵، ۵۳، ۵۴، ۵۵، ۵۵، کروز، تکسیرادو ۳۰۹ کریک ۸۴۸، ۵۷۳، ۱۸۸ ۹۳،۵۶ گراسموف ۳۰۷ کیشفالو دی ۲۱۲ گراک، ژولین ۸۱۰، ۸۲۴، ۸۳۵ کیمیای سخن ۵۱۹، ۵۸۶، ۹۶۷ گرامشی ۹۶۱ كىنتانا ٢٠٤ گراندمونتانی، فرانسیسکو ۳۱۱ کینه های من ۳۹۹، ۴۰۰ گریهٔ سیاه (کاباره) ۵۳۵ گرتری ۱۶۴ سخ گابو ۳۰۶ گردش در بخش سرطانی ها ۷۰۹ گردوینهای آلتنبورگ ۳۱۳، ۱۱۰۱، ۲۰۱۱، گاتسوس ۸۹۴ گاتی، آرمان ۱۰۲۴، ۱۰۳۹، ۱۰۴۲، ۱۰۴۳ 11.4 گ سنگ ۵۹۰ گارد آهندز ۱۰۰۹ گگ و سگ ۱۴۷ تا ۱۴۸ گارد حران ۲۰۷، ۲۵۱ تا ۲۵۵ گرگ و برهها ۳۱۰ گارسیا، مانو نار آ. ۲۰۹ گ مخانه ۶۰۳ گارنیه، رویر ۳۸ گرمسیر اندوهگین ۳۱۸ گارودی، روژه ۴۲۴ گروه آفرینش ۶۶۷ گاسکوین، دیوید ۸۹۲ گروه ۴۱ ۶۶۷ **۴۱** گاسندی ۱۰۳، ۳۹۳ گالدوس، پرز ۳۰۹، ۳۱۱ گروه سمنکو ۱۶۶۷ گالسوورثی، جان ۴۲۴ گروه صومعه ۶۳۳ گالوان، ایکناسیو رودریگس ۲۰۹ گروه میانه رو «مرکز گریز» ۷۶۶ گالوان، مانوئل دِ.خ. ۲۱۱ گری ۱۷۲، ۲۰۲ گاليور ١٠٩٠ گری، خوان ۸۸۱ گریز ۹۰۵، ۹۰۴، ۵۰۷ گالی ین، ریجاردلو ۵۵۷ گانا، آ. بلست ۳۱۱ گریفیوس ۴۲، ۴۳، ۴۴، ۵۷ گانا، آلبر توبست ۲۱۰ گریم، برادران ۲۰۰ گریماس ۱۱۵۹ گاو باز ۲۱۰

PP1, 1.7, T.7, 717, T17, 8TY,

667, 7P7, 710, 770, P00, Y7A, گرين، ژولين ۱۰۷۹ 11.0 41.09 گسنه ۱۷۳ گئه رگه، اشتفان ۲۹۳، ۵۵۰، ۵۵۹، ۵۶۰ گوتیک (کلسا) ۱۸۳ گوتیکها ۲۱۲ گفتار ۲۰۶ گوتبه، تئوفيل ۱۸۱، ۱۸۵ ، ۲۲۳ ، ۲۷۴ ، ۲۷۶ گفتار به ملت آلمان ۲۰۰ ۶۵۶، ۶۲۳، ۴۸۴، ۴۷۷، ۶۵۶ گفتگو در بارهٔ دانته ۶۹۱ گوتی پرس، گارسیا ۲۰۷ گگان، ہے یہ ۸۶۹ گور ادگاریه ۵۹۵ 21. 12. 1.17 گررز، آندره ۹۷۲ گلاد ۱۰۹۰ گورس ۱۹۸، ۲۰۰، ۲۰۱ گلی، حک ۱۰۲۴، ۱۰۳۵، ۱۰۳۷ گلچىن طنز ساه ۸۰۹، ۸۱۹ گورستان اتومبیل ۱۰۲۸، ۱۰۲۸ گلچین کوچک اشعار سور راالستی ۹۰۲ گورستان دریائی ۵۵۳ گلچینی از آثار نو سندگانی که در حنگ مردهاند گورکی، ماکسیم ۲۹۸، ۳۰۱، ۳۰۳، ۶۹۰ گورمون، رمی دو ۵۴۸ V۵۱ گورودتسكى، سرگى ۶۵۶، ۶۸۹، ۶۹۰، گلداسمیت، آلیور ۱۱۸ گلدمن، لوسین ۵۱۲، ۱۰۸۱ گوژیشت نتردام ۱۸۵، ۱۸۶ گلدوني ۱۱۴ گوشت ۷۰۹ گلز (نقاش) ۶۳۳، ۷۳۳ گرگز ۷۰۰،۵۲۱ گارهای شر ۵۱۳، ۵۱۴، ۵۱۷، ۵۷۱، ۵۷۱، گوگول ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۰۰ ۵۷۵، ۷۷۵، ۹۷۵، ۲۸۵ گول، ایوان ۷۰۹، ۷۱۰، ۸۰۱ گند نىلگون ۵۲۳ گول، کله ۷۰۹ گنحه ۱۰۳۷ گنگنباخ، ژرژ ۸۴۵ گومبریج، ارنست هانس ۶۶۵، ۶۶۵ گومیلیوف، نیکلای ۶۹۰، ۶۸۹، ۶۹۰ گنگور (برادران) ادمون دو و ژول دو ۲۸۰، گونجارف ۲۰۰ 097, 797, 907, 7.7, 117, 417, 917, گونگورا ۲۸، ۹۰، ۹۳ 177, 777, 777, 677, 677 گاه ۱۰۹۰ گنگوریسم ۹۰ گیبر، اروه ۳۱۶ گوارینی ۵۰ گسسنگ ۲۹۲ گوائیرالدس، ریکاردو ۳۶۴ گيل، رنه ۵۲۱، ۵۴۶، ۵۵۴ گه تشد ۱۱۵ گیلیا (گروه) ۶۶۷ گرته ۸۳، ۹۷، ۱۱۵، ۱۶۱، ۱۶۴، ۱۶۸، 741, 741, 441, 181, 481, 481,

لابرتون، رتيف دو ۸۲۷

لسبنگ ۱۹۱،۱۱۵ لابيش ١٠٠٤ لشربونيه، برنار ۸۱۳ Y. b. c 191, 3.7, V.Y لطفی، دکتر محمدرضا جلطفی، دکتر Vierells, 878, 478, A78, PR. 1 لاروس (انتشارات) ۳۴، ۸۱۳ محمدحسن لاروس (فرهنگ) ۷۵۲ لطفی، دکتر محمدحسن ۶۷، ۹۸۹ لئه باردي ۱۶۱ لاروشفوكه ١٠١،٥٥ لغزشهاى فزايندهٔ لذت ١٠٨٨ لاروشل، دريو ٧٤٢ لندن، حک ۲۹۶، ۲۸۶ لارونياگا، روم و ۲۰۵ لاستاريا، خوسه و. ۲۱۰ لندون، ژروم ۱۰۸۰ لنين ۲۰۶، ۳۰۸، ۲۵۱، ۶۶۸ لاشه ۲۰۹ لوآسس، خواكين ل. ٢٠٩ لاشة خوشگوار ٥٥٥ لویون، آنی ۸۲۱ لائونيكوس خالكوندولاس ٢٩، ٣٠، ٧٧ لوبن، آرمن ٣١٥ لافايت، مادام دو ۹۵، ۱۱۰، ۱۵۳، ۲۱۴ لويس، س. ۲۰۶ لافكادب ٧٥٧ لوت، آندره ۸۷۳، ۸۷۹ لافورگ، ژول ۱۹۵، ۵۳۵، ۵۳۶، ۵۳۷، لوتره آمون، کنت دو ۵۱۳، ۷۵۵، ۷۸۴، VT. . 290, 100, 100, 170, 17V ۱۹۷، ۵۹۷، ۹۹۷، ۷۹۷، ۹۹۷، ۷۰۸، لأفونتن ٨٢، ٩١، ٥٩، ٩٧، ١٠٠، ١٠١، 810 JEV ٧١٨، ١٢٨، ٩٢٨، ٨٢٨، ٩٨، ٨٩٨، 4.1 لاک، جان ۱۱۸، ۱۲۰ لاکان، ژاک ۹۷۷ لاتس (محله) ۵۳۵، ۵۳۵ لالاند، أندره ٥٣٨ لوتورنو، پییر ۱۶۴ لالو، رنه ۴۸۴ لورانزاچيو ۱۸۱ لورکا، فدریکو گارسیا ۵۶۱، ۸۹۳، ۱۰۲۷ لامارتين ٩٨، ١٦١، ١٦٢، ١٧٧، ١٨١، ١٨١، لوري، مالکوم ۱۰۶۳، ۱۰۶۴، ۱۰۷۲ 7A1, AA1, PA1, A·7, ·AY, 7·7, TY7, ١٠٥ سم 088 لوسينده ١٩٩ لانگاسر، اليزابت ٣١٩ لانگفلو ۸۲۷ لوثل، امي ۶۴۲، ۶۴۳، ۶۴۵ لاوجوي، آرتور ١٩٠ لوئی، پییر ۵۲۱ لاورينوف 88٧ لوئي چهاردهم ۳۴، ۴۳، ۴۶، ۴۸، ۸۲، ۸۳، ۸۳، لاهارب ۸۳ لوئیس، ماتیو گرگوری ۷۹۰، ۸۲۴ لرمانتف ۲۰۲، ۲۸۰ لوئی سیزدهم ۴۶، ۴۷، ۴۸، ۸۳ لاوريزون (محله) ٧٣٣

لؤه (نقاش) ٧٣٣

لابوير ۹۵، ۱۰۰، ۱۴۰، ۱۴۰

لىكورگوس ٧١ لوفور، فردریک ۷۳۳ لے لم یازی ۱۰۹۵، ۱۱۱۱، ۱۱۱۲ 4.4,4.0 61 لىلىم، ب، ٢٠٨ لوکاچ، جرج ۳۰۲، ۱۰۸۱ ،۹۷۵،۹۶۱ ،۹۷۵، ۱۰۸۱ لينو، كازيمير ٥٥٤ لوکاچ، گثورگ ← لوکاچ، جرج ليوتار، ژان فرانسوا ۱۱۰۴ لوكوس ١٠٣ لوکرس بورژیا ۱۸۶ لوکرسیوس ۱۰۳۸ م ماتا ۸۰۹ لوکلزيو، ژي.م. ژ. ۱۰۹۲ ماتا.گ ۲۰۸ لوكنت دوليل ۴۸۱، ۴۸۳، ۴۸۴، ۴۹۴، مأتاولي ٣٠٩ 081 ماترياليسم ٨٨٨، ٣٩٤، ٢٩٨، ٥٧٨، ٥٧٥ لوکيه ۹۶۷ ماتئوس، خوان آنتونيو ۲۱۰ لوگران، ژرار ۹۰۹ ماتورین، چارلز رابرت ۷۹۱،۷۹۰ لوگونس ۳۶۳ ماتیس، هانری ۷۳۲ لول و استين ١٠٩٢ ماجراهای فکری قرن بیستم ۵۳۷ لومتر، ژول ۵۳۸، ۵۹۵ ماحد اهای مک خد ۵۶۲ لومومبا، ياتريس ١٠٤٥ ماچادو (برادران) ۵۶۱ لوموند (روزنامه) ۸۱۱ مادام بواری ۲۸۱، ۹۸۲، ۳۳۵ تا ۳۳۹، لونا جارسكي ۶۶۸ لوندکو ست، آرتور ۸۹۴ 1.57.079.017.790 مادر ۲۰۱ لونيه يو ٥٤٩ مادهٔ خام رویاها ۱،۹۰ ۴،۳،۲ ا 474 63 لوی استروس، کلود ۳۱۸، ۸۱۰، ۹۷۷ مادموازل دوموين ۴۷۷ لویس، سینکلر ۲۹۷ مادموازل لينا ٤٢٥ مارا ۱۰۴۲ لويس، ويندهام ۶۴۲ مارتا ۲۲۵ لويه، لاموت ١٠٣ مارترو ۱۰۸۵ لهتان مدرن (محله) ۹۷۲ مارتن، ژان ۱۰۲۹ ليبراليسم ٢٠٤٠ مارتن دوگار، روژه ۱۰۶۳ لييمان ۴۱۹ لمتره (فرهنگ) ۷۰۲ مارتين ادن ۲۹۶ مارتينس، لوئيس آ. ٣١١ ليريس، ميشل ۸۰۴، ۸۰۹، ۸۸۶، ۸۹۸، مارس ۳۱۶ لستا، آلبرتو ۲۰۵ مارسل، گابریل ۹۶۱، ۹۶۲، ۹۶۴، ۹۶۶، 446, 846, 546 ليسيتزكم ، ال ٣٠۶

مال، آندره ۲۱۲، ۲۱۳، ۲۱۸، ۳۷۷، ۷۷۴، (11.7611.161.9861.9861.9461.97 11.0 .11.4 .11.0 مالون مي ميرد ١٠٨٣ مالويج ٣٠۶ مان، تو ماس ۱۰۷۸، ۱۰۹۴، ۱۰۹۸، ۱۱۰۵، مان، 311,9,11,0,11,8 مان، هاینریش ۷۰۷، ۷۱۲ مانتسونی، الساندرو ۱۶۱، ۲۱۲ ماندارنها ۹۷۶ ماندلشتام، اوسیب ۶۵۹، ۶۶۰، ۶۸۹، £94 , 697 , 691 , 69. ماندیارگ، آندرہ ہے پر دو ۸۱۰ مان ری ۸۸۷ ماند د ۲۳۶ تا ۲۳۸ مانور بزرگ و مانور کوچک ۱۰۱۲، ۱۰۱۵ 1.14.1.18 مانيفست رئاليسم ٢٧٣ ماهست اسيانيا ٥٤١ ماهنگدان ۱۷۴ ماهي سياه ١٠٤٣ ماهي محلول ٨٠٠، ٨٥٨، ٧٩٨، ٩٩٨، ماياكوفسكي ۶۵۷، ۶۶۰، ۶۶۷، ۶۶۸، ۶۶۸، 1151 . 597 . 547 . 54. . 559 متافه: مک ۲۴ متديسم ۱۹۴ متدیک (دائرةالمعارف) ۳۷ مترلینگ،موریس ۵۵۲،۵۵۰،۵۴۹،۵۵۲،۵۵۲، 577 . 5. F . 5.1 . DOY مترنيخ ١٩١ متقلب ١٠٩٠

مثل هرشت ۶۰۷

مارکز، گابریل گارسیا ۳۱۸، ۳۱۸ مارکس ۷۹۲، ۸۹۹، ۱۱۰۵ مارکسیسم ۱۳۷، ۲۸۷، ۲۹۷، ۹۰۰، ۹۰۰، ۹۰۰، 1. FY . 9VP . 9VA مارل ۱۹۲ مارمول، آمالیا د خوسه ۲۰۸، ۲۱۰ مارن، كاواليه ٩١ ماروکین، خوسه مانو نل ۳۱۱ ماریا ۲۱۰ مارینتی، فیلیبو توماسو ۶۶۱، ۶۶۲، ۶۶۳، VTT . FA. . FYF . FYT . 585 . 580 مارینو، جان باتیستا ۳۸، ۴۲، ۹۰، ۹۱، ۹۲ مارىنىست ۲۲ مارینیسم ۹۰ تا ۹۲ ماريوم دولدم ١٨٤ مازوخيسم ١٩٥ ماسون، آندره ۸۰۹، ۵۷۵ ماساس ۲۰۶ ماشين نويس ها و سر ١٠٣٤ مائده های زمینی ۶۲۰ مائيتين، خوسهاً ٢٠٩ مافاراکای فوتوریست ۶۶۲ ماقيل رافائليان ٥٥١، ٥٥٥ ماگریت، رنه ۹۰۶، ۸۹۶ ماگر ۱۰۸ مالايارته ٧٠٠ مالارمه ۱۲۵، ۲۲۵، ۲۲۵، ۲۲۵، ۲۲۵، .047.070.074.077.077.075.070 .009.004.007.007.049.044.047 VT. . 090 . 084 . 08T . 08T . 009 . 00V 774,004,404,404,604,004,404 941

مالرب، فرانسو آ دو ۱۵، ۳۸

مرگ قهرمان ۶۴۱، ۷۵۱

م گ و د ژیل ۲۷۹، ۱۱۱۰، ۱۱۱۲ مجتبائي، دكتر فتحالله ١٢٣، ١٢٢ مگ هاییا ۱۷۳ مجلهٔ انتقادی اندیشه ها و کتابها ۱۱۷ مرلو يونتي، موريس ۹۶۶، ۹۶۸، ۹۷۴، ۹۷۶ 888 1910 is un 848 1917 is un مروری بر ایمازیسم ۶۳۹ مِره ۵۵، ۵۶، ۷۷ مجموعة ١٩١٧ عجم مريل، استوارت ۵۵۳ محاکمه ۱۱۱۳،۱۰۷۵ ۱۱۱۳ مريم مجدليه ١٩۶ مدار ۲۳۶ مدان (گروه) ۴۱۵ مريمه ۱۸۱ مدخل الهات ۲۴ مزایای اعتراف ۷۴۶ مدخلي ير اديات وهمي ١٠۶١ مسائل رمان نو ۱۰۹۲ مدخلي بر فلسفة سوررثاليسم ٨٥٥، ٨٩٥ تا مسائل روش ۹۷۶ مسافرتهای اوسیان ۵۵۷ 411 مدخلي برگفتار دربارهٔ واقعیت کمتر ۸۵۳، مسافر و سایه ۱۱۴ مستأجر جديد ١٠٠٣ 9... 649 مستر، ژوزف دو ۱۱۰۲ مدخلي بر نظريهٔ رمان نو ۱۰۹۲ مستعان، حسينقلي ٢٥٨، ٣٢١ مدرنيسم ٥٥٩ مده آع۲ مسخ ۲۱۲ مسنس ۸۹۶ FA Tosa مسودة دائرة المعارف ١٩٩ مدوزا ۱۹۶ مسيح (عيسى) ۱۰۲۸،۱۴۶،۱۴۵،۱۴۲،۵۸ مدیسی، ماری دو ۹۱ مرا، خوان ای. ۲۱۰ مشاهدات تازه ۹۳۸ مرثیه بر روی گورستان دهکده ۱۷۲ مصوت ما ۱۹۵، ۸۸۵ مرد بی خاصیت ۷۰۳، ۷۱۲، ۱۰۷۸، ۱۰۷۹، معارضه با نقاشی ۹۰۳ معاصران ۵۹۵ 11.1.11.0.1.90 معجزهٔ گل سرخ ۱۰۲۰ مرد تنها ۲۲۶، ۱۰۴۳ مفهوم فن شعر ٩٣ مردن از نمردن ۸۰۱ مقاطه ها ٤٤١ مردیت، جرج ۲۹۲، ۴۷۸ مقدماتی بر یک بیانیهٔ سوم سوررئالیسم، یا نه؟ مردی که می خندد ۱۸۸ 11. 61.9 مرفى ١٠٨٢ مقدمهای بر فن شعر ۷۳۰ مرژکوفسکی، دیمیتری ۵۵۴ مقدمهای بر طب تجربی ۴۰۵، ۴۱۶ مرگ در وند ۱۱۰۵ مقدمهٔ کرامول ۱۱، ۱۸۶، ۱۸۷، ۱۹۷، ۲۰۶، مرگ عزیز و بیعار ۳۱۹، ۲۸۵ تا ۳۹۰

417. 777

مكافات ٢٩٩ موج رویاها ۹۸۷ مكالمات (اسكودري) ۵۵ مور، جرج ۴۲۴، ۵۵۳، ۵۵۶ مكالمات (مره) ٥٥ مورا، خ. خ. ۲۰۵ مکث ۲۱۹، ۴۷۹، ۴۸۰ موراس، شارل ۸۵۸، ۱۱۷، ۶۱۶، ۶۱۶، ۸۵۸ مکت آن (تابلو) ۳۳ موران، يل ۶۲۶، ۹۹۹ مكتب اوييتز ١١٢ مورژه ۲۷۳ مكتب رومانتك ٢٠١ مورنه، دانيل ۴۱۷ مورو، گوستاو ۸۸۷ مکت های ادیی ۱۳، ۱۵، ۱۷، ۱۹، ۱۹، ۵۱۱، موره آس، ژان ۱۱۷، ۵۳۵، ۵۴۱، ۵۴۷، 1187 (44) 417 مک فرسن ۱۷۱، ۲۳۳ تا ۲۳۵ 81V.818.810.081.004.00T.00T موریاک، فرانسوا ۱۰۲۱ مک نیس ۸۹۲ موریاک، کلو د ۱۰۹۲ ملاقات بانوی سالخورده ۱۰۴۱ موریتس ۱۶۸ مليوث ۷۹۱،۷۹۰ ملودی شعر غنائی روسی ۶۴۹ مورٽي ۱۱۱۳ ملویل ۱۰۳۴ موريز ۹۶۸ ملين، ژول ۴۰۰، ۴۰۱ موزیل، روبرت ۳۱۵، ۷۰۳، ۷۱۲، ۱۰۵۹، .1. V9.1. VA.1. V8.1. VY.1. 84.1.87 من آنجه با تو گفتم ۹۳۷ مونتسكيو ١١٠١، ١١٠١ 11.9.11.0.11.0.1.9 منحط (مكتب شاعران) ٥٣٢ موسوليني ١٠٩٤ من دو بیران ۹۶۱ موسه، آلفره دو. ۹۷، ۹۸، ۱۶۱، ۱۷۷، ۱۸۰، 111, 111, 111, 111, 111, 117, 117, 117 منديوه، رافائل م. دِ ٢٠٩ موسى ١٤٠ منستریه ۴۶، ۵۲ منشهما ۱۴۰ تا ۱۴۳ موسیقی پس از مطالعه ۶۲۸ منصور، جویس ۸۱۰ موسیل - موزیل، روبرت موضع سیاسی سوررٹالیسم ۸۰۵ منظرهٔ بل کُلن از داخل قطار ۷۰۹ موعظه در مقام بلند بینوایان ۱۴۴ تا ۱۴۶ منظومهٔ دریانورد فرتوت به دریانورد فرتوت مولی، آ. ۲۰۰ من و پلاترو ۵۶۲ مولنيه، تيري ١١٠٣ مو ۱۷۵ مواجهه ٣۶٢ تا ٣۶٩ مولوی ۹۷۷، ۱۰۸۳ مولیر ۵۱، ۵۶، ۵۷، ۹۵، ۹۷، ۹۷، ۱۰۱، ۱۳۲ موبايل ١٠٨٩ مویاسان، گی دو ۲۷۸، ۲۸۵، ۲۹۵، ۳۹۷، مولينيه ۸۸۷ مونبرون، فورژه دو ۶۲۵ 717, 017, 217, 777, 277, 710 مونتسكيو ۱۱۰۱، ۱۱۰۱ مويرا ٤٢٧

ناتالي ولز بيجاره ١٧٥

ناتورالیسم ۱۹، ۹۸، ۱۱۷، ۲۱۰، ۲۹۰،

197, 097, 397, 7.7, 7.7, 117, مونتنی ۳۸، ۲۴، ۴۵، ۵۹، ۶۶، ۶۷، ۹۵، 717, 1PT & PRT, TYT, TAT, TIO, 1.4 \*10, 770, 200, 200, .30, 730, مونتني (سالن) ۷۶۱ 1.44 . 1 . . 4 . 554 مونرو، هربت ۶۴۱ مونش، ادوارد ۷۰۰، ۷۰۲، ۷۰۷ ناتورالیسم در تئاتر ۳۹۹، ۴۲۰، ۴۲۰ مونکالیری ۴۸ ناتوریسی ۶۱۹ تا ۶۲۴ مونیه، امانوئل ۹۷۴ نادسون ۴۸۵، ۶۵۸ مونیه، هانری (نقاش) ۳۹۴ نادو، موریس ۷۶۱، ۷۶۷، ۸۰۲ مُهر مصری ۶۹۱ نادیا ۳۲۸، ۲۴۸، ۲۴۸، ۲۴۸، ۲۴۸، ٠٥٨، ٥٩٨، ٨٠٩، ٩٠٩، ٨٢٩ تا ١٩٣٥ میتسکیویچ، آدام ۲۰۳، ۲۰۴ مدان ۱۰۹۳ نارسیسیسم ۶۶۷ میدان های مغناطیسی ۷۶۶، ۷۸۶، ۷۹۷، نازیسم ۷۰۵، ۹۷۴، ۱۰۱۰ 977 5 977 . AT1 . ATY . Y9A ناسيوناليسم ١٩٣، ١٧٣ ميرعلائي، أحمد ٣٤٢ ناظم الاطباء (فرهنگ) ۷۰۲ ميرو، خوان ۸۷۳، ۸۷۵، ۸۸۱ ناف برزخ ۸۰۰ ميزانسن ١٠٩٢ ناقوس ها ۵۲۵ میس رکونزدوس ۲۰۹ نامزد باد ۱۷۷۸ ميشل (تئاتر) ۷۶۴ مشله ۲۹، ۳۰، ۳۱، ۱۹۱، ۱۹۳ نامزد مسينا ١١٥ نام ناپذیر ۹۷۷، ۱۰۸۳ سعادگاه ۱۰۸۷ نامه به سریزشکان تیمارستان ها ۸۴۳ میل، استوارت ۲۹۰ نامه های ایرانی ۱۱۰۱ میلائس، خ. خ. ۲۰۹ نامه های جنگ ۸۵۷، ۸۸۲ میلتون ۸۲، ۱۷۳، ۱۹۳ میلی، آرتور ۱۰۳۴، ۱۰۳۵ نامه های فلسفی ۱۶۶ نامه های منظوم ۷۱، ۱۷۴ مبلر، نورمان ۳۱۶ نامه هایی در باب شعر روسی ۶۹۰ میوه های زرین ۱۰۸۵ نامهٔ گمشده ۱۰۰۴ 117, 119, 414 if to ن ناوار، مارگریت دو ۱۱۰۶ نابوکف ۳۱۶ ناویل، ہے پر ۷۹۹، ۸۰۲، ۸۰۴ نابينا در غزه ۱۰۷۷ نایلنون ۱۳۲، ۲۵۸، ۲۶۲، ۲۷۰، ۲۲۳، ۲۷۸ نبرد فارسال ۱۰۹۱

نبرد هرمان ۲۰۰

نبوغ مسيحيت ٢٧٩

نکراسف ۲۷۶، ۳۰۶، ۴۸۵ ۲۸۸

نيهيليسم ٧٨٤، ٧٨٤، ٨٩٨، ٩٧۴

نتايج رؤياها ٩٣٨ نکوروح، دکتر حسن ۱۱۰۶ نتردام دویاری ۴۲۷ نگارش خو دکار ۸۰۸ نتردام گارها ۱۰۲۰ نمایش ۱۸۸ نثر ماورای سیری ۷۳۳ نجفي، أبو الحسن ١٨، ٩٥٤، ١١٢٨ نو ارسطویی ۲۳ نو افلاطونی ۲۳ نحاف ۲۹۹ نوح ۴۷، ۲۱۹ نوالسر ۹۷، ۱۱۵، ۱۶۸، ۱۹۱، ۱۹۷، ۱۹۸، PP1, . . 7, 117, 210, VAV, 7PV, TPV, نخستين اصول ۲۷۷ 11.0.119.101.101.101.171.171.171 ذوال ۷۷، ۱۸۱، ۱۹۵، ۲۸۴، ۱۹۷، ۵۷۷ نه ای، آنادو ۶۲۳، ۶۲۳ نوبت سخن با يره است ۸۲۵ نروال، ژراردو ۷۴۳، ۳۴۷ نو رواقی ۲۳ نړون ۸۷۸ نوریس، فرانک ۲۹۶ نزوال، ويتسلاو ۸۹۴ نوژه، يل ۸۷۸، ۹۶۸ ناد يست ۵۸۴ نساحان ۲۹۳، ۲۲۶ نوسدي ۱۹۴ نومیدیا ۴۳ نسل نود و هشت ۵۶۰ نوول اویسرواتور (مجله) ۳۱۴ نسيم دريايي ۵۲۳ نهان بینی ۷۹۵ نشان دادن ۹۰۴ نهضت سمبوليست ۵۵۶ نشان سرخ دلیری ۲۹۶ نشر آگه ۱۱۰۱ ناکان ۲۰۳ نسحه ۱۱۴، ۷۷۷، ۲۷۷، ۹۰۹، ۱۲۳، ۸۵۵۰ نشر مرکز ۳۱۷، ۱۰۶۵ نظارت عالمه ١٠٢١، ١٠٢١ 140,014,774,144,147,1774, نظریه های سمبول ۵۴۰ AFT LATY نئورناليسم ٢٩٥، ٢٢٤: نیروهای پاریس ۶۳۴ نئورومانتيسم ۲۹۳، ۸۵۸ نیزار ۸۳ نیزان، یل ۹۷۶ نئوكلاسيسيسم (كلاسيسيسم جديد) 118 نی لک مهره های پشت ۶۷۰ ع ۱۲۲ ۵۰۲، ۲۰۶ ۲۰۷ ۸۰۲، ۸۵۸ سِمه راه زندگی ۹۳۹ تا ۹۴۱ نغمة دهكدة من ۸۹۴ نيوتون، اسحق ١١٧، ١١٨، ١١٩ نفوس مرده ۳۰۰ نيومن ٥١٤ نقاشان کو بست ۷۳۲

نقاشان کوبیست و تأملات زیبایی شناختی ۶۶۳

نقد حکم ۱۶۸ نقد عقل دیالکتیک ۹۷۶

9

وات ۱۰۸۲ وارونه ۵۳۴ واشه، ژاک ۷۵۷، ۷۵۸، ۸۷۴، ۷۹۷، ۵۱۸، 174, 774, 644 واكنودر ١٩٧ واگادو ۱۶۵ واگذ ۱۹،۵۴۸،۵۴۵،۵۲۷،۵۱۴ والى زان عهه، ١٩٤٧ وال استریت (بورس) ۲۹۵ واليول، هو راس ٧٩٠، ٨٢٧ والدس، خوليوسزار ٢١٠ والدس، گ. دلاکنسیسیون ۲۰۹ والدس، ملندز ۱۷۵، ۲۰۵ والري، يل ١١٧، ٢١١، ٥٢٥، ٥٥٥، ٥٥٠، ٥٥٠، .751.764.767.767.767.767.767. 794, 794, 494, 919, 999 والريا، خ. كروس ١١٧ وال سرنر (نهضت) ۷۸۵ والمور، مارسلين دبورد ٥٣٣ واله، ژوزف ۱۱۱۰ واله ـ النكان ١٠٢٧ وان لانب ٢٢٥ وایس، پتر ۱۰۲۴، ۱۰۲۶، ۱۰۳۹، ۱۰۴۱، 1.47 وایشرت، ریشارد ۷۱۰ وابلد، اسكار ۴۰۹، ۵۵۷، ۵۶۰ وایلدر، تورنتون ۱۰۳۴ وپ ۱۰۰ ه دانتا ۲۴۰ و دکیند، فرانک ۷۱۰، ۷۱۰ ورآرن، اميل ۵۴۳، ۶۳۲، ۶۳۲ ورتر مسكذشت ورتر

وردزورث، ويليام ١٤١، ١٩٢، ١٩٤، ١٩٤ ورشكستگ ۳۱۰ TVA 15. وركن، يل ١٨٥، ١٣٥، ٢٣٥، ٣٣٥، ٣٣٥، ,001,004,045,040,047,075,070 200, 120, 120, 120, 212, 00V ورود مديومها ١٢٨ وروشلف در حال اسكي كردن (تابلو) ۳۰۷ ورویلی، باریه د ۵۳۴ وریتسیسم - وریتیسیسم وريتيسيسم ۶۴۲، ۶۶۶ وريسم ۴۲۶، ۵۶۲ «وزوو» و شرکا ۵۹۹ وساطت ۸۴۴ وست مینستر (صومعه) ۱۱۸ وسكر، آرنولد ١٠٣٢ و سگ ها خاموش بودند ۱۰۴۴ وسوسة غرب ١١٠١ وصيتنامهٔ سمبوليسم (سخنراني) ۶۵۰ وضع سیاسی سوررٹالیسم ۷۹۳، ۸۷۲ وضع کنونی سبولیسم روس (سخنرانی) ۶۵۰ وقايعنامة نمونه ٣٤١ وكرلين ۴۳ وگا، لو په ده ۱۲۵ وگا، و. دلا ۲۰۵ ولاسكن ١١٣ ولتر ۸۳، ۲۰۴، ۱۶۶، ۲۰۲، ۲۰۶، ۲۸۷ ولتر (مجله) ۴۱۹ ولستر ١٩٢ ۇلفلىن ٧٧، ٥٩ ولنس، آلفونس دو ۹۶۱ ولينگتن ١٩١

ورتى سيسم - وريتيسيسم

ويليامز، ويليام كارلوس ٤٤٢ و بنستین ۱۰۳۵ و بنكلمان ١١٥، ١١٥ وینیی، آلفره دو ۱۷۷، ۱۸۷، ۱۹۰، ۲۰۳، 518 . DFY ویو، تئوفیل دو ۶۰ وبورلي ١٩٢ ٠٠٥، ١٢٩، ٨٣٠١ هاروارد (دانشگاه) ۲۹۵ هازنكلور، والتر ٧١١ هاشم، احمد ۵۶۳، ۵۶۴، ۵۶۵، ۵۶۵، ۶۰۹ هامان ۱۹۷ هامسون، کنت ۵۶۲، ۸۲۷ هاملت ۲۱۹ هاملت ۵۴۲ هان ديسلاند ١٨٥ هانه باد ۲۰۶ هانړي سېز ۲۹۳ هانری سوم ۱۸۱ هانریت مارشال ۴۱۹ هاویتمان ۲۹۳، ۴۰۸، ۴۲۰، ۲۲۶، ۷۱۰ هاو ثورن، ناتانیل ۲۹۴ هاولز، ويليام دين ۲۹۵ مالدگر ۱۹۶۱،۹۶۲،۹۶۲،۹۶۲،۹۶۱ هایم، گئورگ ۷۰۹ هاسمان ۶۱۵ هاینریش فن اوفتردنیگن ۷۹۴، ۱۱۰۵

هاینه، هاینریش ۲۰۱، ۲۱۲، ۲۹۳

هینینگز ۱۰۲۸

هتل بزرگ ۱۰۹۰ هتل ساووی ۱۱۰۶

و مثل ویت نام ۱۰۴۴ ونگروف، سمن ۵۵۴ ونگرک ۷۰۰، ۷۰۷ وورىنگر ٧٠٧ ووگه، او ژن ملکوردو ۵۴۸ وولف، ويرجبنيا ١٠٤٩، ١٠٧٠، ١٠٧٧، 1.47 وويو ۴۰۲ ویان، بوریس ۹۷۲ ويبراسيونيسم ۶۶۶ وشاک ۱۰۹۸ ويتمن والت ۲۹۴، ۵۴۷، ۵۶۰، ۶۲۷، V.1 .8TY ويتوريني ٤٢٤ و شک، مونیک ۱۰۹۳ ويرزيل ٢٧، ٢٨، ٣١، ٤٧، ١٧، ١٠١، ١٠١، P11, 171, MY, 111, 1111 ویزووا، تئو دور دو ۵۴۸، ۵۵۳ ویشینسکی ۳۵۱ ویکر، گابریل ۵۳۶ ويل، سيمون ٩٧٤ ويلا، خوسه وارگاس ٣١١ ويلار، ژان ۱۰۱۵، ۱۰۱۶، ۱۰۴۲ ويلارسيزا ٥٤١ ويلاند ١١٥ ويلاورده، سيريلو ٢١١ ویلدراک، شارل ۵۵۲، ۶۳۳ ويلگنيون ۶۶ ويله ـگريفن، فرانسيس ٥٢١، ٥٥٣، ٥٥٩ ويلهلم دوم ۷۰۸ ویلهلم مایستر 🗕 سال های نوآموزی ویلهلم ویلیامز، تنسی ۱۰۲۸، ۱۰۳۱، ۱۰۳۴

همراهان ۶۳۴ هجوم ١٠١٥، ١٠١۶، ١٠١٨، ١٠١٩ همهٔ آنان که مرافتند ۱۰۱۳ هداست، صادق ۳۱۳، ۳۹۶، ۴۰۹ همه برضد همه ۱۰۱۸ هراكلتوس ٥٥٥ همینگری، ارنست ۲۹۸، ۱۱۰۸ هرتر، هانري ۲۶۲ هنر برای هنر ۲۷۳، ۴۷۱ تا ۴۹۵، ۵۵۹، ۸۵۹ A. C. 111, 191, 791, 791, 791 هردیا، ژوزه ماریا دو ۱۱۷، ۴۸۴، ۴۹۱، هنر برای هنر ۴۷۸ هنر پرولتاریائی ۰۰۷ 051,000 هررا، ر. ولس د ۲۰۹ هنر جادوئي ٨٢٥ ه زه گدی ۸۰۰ هذرمان ۱۱۶۰ ۱۱۱۳ م ه زگی ۸۰۰ هنر شاعری (هو راس) ۶۸، ۱۰۵، ۱۰۹ هنر مفید ۴۷۴ هزم ۶۶۲ هنر و سوررثالیسم ۱۸۵۷ تا ۸۸۹ هرودت ۲۱۷ هنری، او. ۸۲۱ مرودیاد ۲۴، ۵۲۵، ۲۲۵ هنک، لئون ۴۱۵ هروه ۱۷۲ هودیس، ی. فان ۷۰۱ هزاريشه ۱۷۷ هزليت ١٩٢ هوراس ۲۸، ۶۸، ۲۸، ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۹، ۱۱۹، 771, .71, ۵.7, २.7, 7.7, 7.7 حستی و نیستی ۹۶۹ هوستوس، اوخنيو م. د ۲۱۱ هسه، هرمان ۱۱۰۸، ۱۱۰۵، ۱۱۰۹ هشت جان در یک بیب ۶۶۲ هوسرل ۹۶۷، ۹۶۸، ۹۶۹ هو ثلزنبک، ریشارد ۷۵۲، ۷۵۶، ۷۶۵ حفت تیر مو سفید - طیانچهٔ مو سفید هو فمان، ا.ت. آ. ۲۰۱، ۷۹۱، ۷۲۸ هکتور ۱۲۷، ۱۳۰، ۱۳۸ هكسلي، آلدوس ١٠٧٧ هو فمانسو الدو ۴۴ مكل ۲۰۰، ۱۲۵، ۲۳۵، ۲۳۸، ۲۹۷، ۳۹۷، هو فمانشتال ۵۵۸، ۷۰۵ هو فنارک ۴۹ هوکر بکان ۴۹ 11.0 .94. هوگو، و بکتور ۱۱، ۹۸، ۱۶۱، ۱۶۴، ۱۷۷، هلبرونر ۴۱۹ ۹۷۱، ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۸۱، ۵۸۱، ۱۸۶ هلوسيوس ١٤٧ هلوئيز جديد ١٠٤٧، ١٧٤، ١٠٩٩ ۷۸۱، ۸۸۱، ۱۹۰، ۱۹۱، ۱۹۱، ۱۹۷ 3.7, V.7, A.7, 717, 617, 177, 777, هليوس ۴۵ A 47, 777, PYT, -AT, 177, 7PT, همايون پور، پرويز ۱۱۶۰ 7.7, VY7, OV7, RV7, 710, 780, همر (هومر) ۳۰، ۸۶، ۱۰۱، ۱۱۹، ۱۴۰، 178, OPV, 17P, AV.1 ٢٧١، ٧١٧، ٨١٦، ١١٦، ١٢١، ١٣٠، ٣٨٦، ٣٥٥، 1.54 , VA9 , 577 هولتز ۲۹۳، ۴۲۵.

هولتس ـــه هولتز هولدرين ۹۷، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۶۱، ۱۹۵، ۷۰۱، ۲۰۱ ۶۳۷، ۸۲۸، ۵۲۰۱، ۵۰۱۱ هولم، تي. اي. ۸۳ هونيه، ژرژ ۸۵۷، ۲۰۸، ۲۶۸، ۲۰۹، ۹۴۷ هویدوبرو، ویسنته ۸۹۲ هویسمانس ژوریس کارل ۴۱۵، ۴۲۴، ۵۳۴، 174 604 هیاهو و خشم ۱۰۷۱ هييريون ١١٥ هيريون ١١٠٥ هیپنو تیسم ۸۷۸ هیتلر ۷۰۵، ۱۰۹۴، ۱۰۹۴ هالاس ۵۰ ۵۱ همله، کورت ۷۰۷ هيوم، تامس ارنست ۶۴۳، ۶۴۳

, 6

یابلونسکایا ۳۰۷ یادداشت ها ۹۶۴ یادداشت ها و ضد یادداشت ها ۱۰۱۰ یادداشت های دزد ۱۰۲۰ یادداشت های متافیزیک ۹۶۹ یادداشت هایی دربارهٔ شعر ۹۲۴ تا ۹۲۷ یادداشت هایی دربارهٔ صناعت شعر ۹۳۳ یازیکوف ۶۵۹

> يستر، لثوپولد ۷۱۰ بستين ۶۶۰

یسین ۲۲۰ یعقوب ۱۴۶

یک بار طاس ریختن، هرگز سرنوشت را از میان نمی برد ۵۲۶

> یک جسد ۸۰۳، ۸۰۴ نکشنه ۵۹۷

یک قطعهٔ سوررئالیستی ۹۴۶ یک هفتهٔ نیکوکاری یا عناصر هفتگانه ۸۱۶

یک هفتهٔ نیکوکاری یا عناصر . یوستوس لیپسیوس ۷۷

يوسفى، دكتر غلامحسين ۴۸۰

يوليس ٣١۴

یونسکو،اوژن ۱۰۲،۱۰۰۱ تا ۱۰۱، ۱۰۲۰، ۲۰۲۰ ۱۰۲۴،۱۰۲۳ (۱۰۲۶،۱۰۲۲، ۱۰۴۴،۱۰۲۳)

1.46 (1.41

یونگ، کارل گوستاو ۵۳۹، ۸۴۵ یونگر، ارنست ۱۱۰۵، ۱۰۹۴، ۱۱۰۵، ۱۱۰۵

يهود ۱۴۶

ييتز، ويليام باتلر ۵۵۷